
Rom in Berlin

100 Jahre diplomatische Beziehungen zwischen
dem Heiligen Stuhl und Deutschland

Herausgegeben von Günther Wassilowsky



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © Apostolische Nuntiatur, Berlin
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39095-1
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83095-2



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Wilhelm von Humboldt in Rom . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
Günther Wassilowsky

Primat der Außenpolitik.
Über die Aufnahme diplomatischer Beziehungen zwischen dem
Hl. Stuhl und der Weimarer Republik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
Stefan Samerski

Katholiken und Weimar: In der Republik der Außenseiter . . . . . . 42
Birgit Aschmann

Universalität und Partikularität.
Aufnahme und Pflege diplomatischer Beziehungen zwischen
Deutschland und dem Hl. Stuhl als Problem zwischen
Bundesstaats-, Völker- und Kirchenrecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71
Christian Waldhoff

Die „christliche Ordnung“ und der moderne Staat.
Die katholische Staatsrechtslehre zwischen Beharrung und
Neuaufbruch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
Georg Essen

Im Dienst an der Religionsfreiheit.
Hundert Jahre diplomatische Beziehungen Heiliger Stuhl –
Deutschland (1920–2020) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
Nikola Eterović

Der Heilige Stuhl und Deutschland: 100 Jahre diplomatische
Beziehungen (1920–2020) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
Pietro Kardinal Parolin

Autorenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

5





Vorwort

Mit der Errichtung der Apostolischen Nuntiatur in Berlin im Jahre 1920
begann eine neue Epoche der diplomatischen Beziehungen zwischen dem
Heiligen Stuhl und Deutschland. Rund 50 Jahre nach Gründung des
deutschen Nationalstaates, nach Beilegung des Kulturkampfes, nach der
Katastrophe des Ersten Weltkrieges, nach Verkündigung der Weimarer
Reichsverfassung und im Zusammenspiel verschiedener gesellschaftli-
cher, kultureller und kirchlicher Entwicklungen war die Zeit reif, das
Verhältnis zwischen katholischer Kirche und deutschem Staat auf eine
neue Grundlage zu stellen und in einer dauerhaften päpstlichen Vertre-
tung in Berlin zu institutionalisieren.

Dieses hundertjährige Jubiläum nahm die Apostolische Nuntiatur zu-
sammen mit dem neu gegründeten Zentralinstitut für Katholische Theo-
logie der Humboldt-Universität zum Anlass, um ein interdisziplinäres
Symposium zu veranstalten. Pandemiebedingt fand es ein Jahr nach
dem eigentlichen Jahrestag am 30. Juni 2021 im Rahmen des Deutsch-
landbesuches von S. Em. Kardinalstaatssekretär Pietro Parolin in der
Nuntiatur in der Lilienthalstraße in Berlin-Kreuzberg statt.

Der vorliegende Band dokumentiert die für den Druck überarbeiteten
und ergänzten Vorträge des Symposiums. Historische Beiträge beleuch-
ten die lange konfliktreiche Vorgeschichte, die Voraussetzungen und
katholizismusgeschichtlichen Kontexte der Nuntiaturgründung. Aus ju-
ristischer Sicht wird nach ihren staats- und völkerrechtlichen Implika-
tionen gefragt. Und schließlich bot das Jubiläum Gelegenheit, den Sinn
päpstlicher Diplomatie und die gegenwärtigen Herausforderungen und
Perspektiven des Verhältnisses von Kirche und Staat theologisch zu re-
flektieren.

Herzlicher Dank gilt zuerst dem Apostolischen Nuntius in Deutschland,
S. E. Erzbischof Nikola Eterović, dass er dem jungen Institut der Hum-
boldt-Universität das Vertrauen entgegenbrachte, den wissenschaftli-
chen Teil des Nuntiaturjubiläums zu bestreiten, und für die Anregung
sowie den großzügigen Druckkostenzuschuss zur vorliegenden Publika-
tion. Genauso herzlich ist allen Vortragenden, der Autorin und den Au-
toren, für ihre Texte zu danken. Bei der Lektorierung der Beiträge und

7



Vorbereitung der Drucklegung hat dankenswerterweise Frau Christine
Eckmair große Hilfe geleistet. Und schließlich sei Herrn Clemens Carl
für die Betreuung des Bandes von Seiten des Verlages Herder gedankt!

Berlin, im März 2022 Günther Wassilowsky

Vorwort8



Wilhelm von Humboldt in Rom

Günther Wassilowsky

Warum ein Symposium anlässlich des einhundertjährigen Bestehens der
Berliner Nuntiatur mit Wilhelm von Humboldts Tätigkeit als Gesandter
Preußens im päpstlichen Rom zu Anfang des 19. Jahrhunderts begin-
nen?1 Nun, dafür mag es mehrere gute Gründe geben! Wenigstens zwei
davon will ich anführen. Der erste Grund stellt für jeden, der sich tiefer
mit dem Verhältnis von Kirche und Staat beschäftigt, einen Gemeinplatz
dar: Die heute geltenden Regelungen und Erscheinungen des Kirche-
Staat-Verhältnisses sind das Produkt und der Spiegel einer langen und
komplexen historischen Entwicklung.2 Wer die verfassungsrechtliche
Stellung der Kirchen und Religionsgemeinschaften in der heutigen Bun-
desrepublik Deutschland verstehen will, der kann dies nur vor dem Hin-
tergrund der Geschichte tun. Das gilt auch für die Existenz einer ständi-
gen Vertretung des Papstes in Deutschland.3 Denn um zu ermessen, wie
wenig selbstverständlich eine solche Gründung im Jahre 1920 war und
inwiefern ihre Einrichtung Ausdruck einer neuartigen Beziehungsbestim-
mung von katholischer Kirche und deutschem Staat gewesen ist, dafür
hilft ein Blick noch einmal 100 Jahre zurück. Jedoch betrachten Histori-
ker die Entstehung neuer rechtlicher Normen und Institutionen nicht pri-
mär als das Ergebnis rein geistiger Entwicklung, sondern weitaus mehr
als die Reaktion und Verarbeitung realer Begegnung und konkreter Er-
fahrung. Wenn im Folgenden also ein Stück deutsch-römischer Diploma-
tiegeschichte in der Person Wilhelm von Humboldts vergegenwärtigt

1 Die Vortragsfassung wurde beibehalten und durch knappe Literaturhinweise er-
gänzt.
2 Dies hat schon Paul Mikat in den 1960er Jahren betont und ist seitdem immer wieder
hervorgehoben worden: „Viele Regelungen und Erscheinungen im Verhältnis von Kir-
che und Staat bezüglich ihres Sinnes und ihrer gegenwärtigen Legitimation [können]
nur auf dem Boden der geschichtlichen Entwicklung verstanden werden.“ (Paul Mikat,
Das Verhältnis von Kirche und Staat im Lande Nordrhein-Westfalen, Köln/Opladen
1966, 12f.).
3 Zur Gründungsgeschichte der Berliner Nuntiatur vgl. Stefan Samerski, Die Auf-
nahme diplomatischer Beziehungen zwischen dem Heiligen Stuhl und dem Deutschen
Reich (1920), in: Archivum Historiae Pontificiae 34 (1996), 325–368; Ders., Deutsch-
land und der Heilige Stuhl. Diplomatische Beziehungen 1920–1945, Münster 2019,
27–54; sowie den Beitrag von Samerski in vorliegendem Band.

9



werden soll, dann geht es um dessen ganz konkretes Erleben und Inter-
agieren in der Stadt und an der Kurie des Papstes.

Ein zweiter Grund, warum wir unser Symposium mit Wilhelm von
Humboldt eröffnen, liegt natürlich im Umstand, dass wir als neues ka-
tholisch-theologisches Institut an der Humboldt-Universität zeigen wol-
len, dass mit dem Initiator und Namensgeber dieser Universität und
dem römischen Katholizismus keine zwei völlig fremden oder gar unver-
einbaren Entitäten zusammenkommen. Freilich verbindet sich damit
auch kein ganz spannungsfreies Gemisch! In jedem Fall aber ist anhand
der Biographie Humboldts gut zu zeigen, dass mit der Junktur von Hum-
boldt und Katholizismus etwas in hohem Maße Produktives entstehen
kann.

1. Humboldts Auftrag

Als der fünfunddreißigjährige Humboldt im Jahr 1802 die Stelle eines
Residenten Preußens beim Heiligen Stuhl antritt, liegen eine kurze Zeit
als Referendar am Berliner Kammergericht und erste Jahre als freier
Schriftsteller, Übersetzer, Sprachforscher und Studienreisender hinter
ihm.4 Berlin ist er überdrüssig. Aber die Sehnsucht nach Italien brennt
schon lange in ihm, so wie bei vielen seiner klassizistischen und früh-
romantischen Zeitgenossen.5 Den Posten eines Vertreters des preußi-
schen Königs am Papsthof gibt es erst seit Friedrich II., als dieser mit
den Gebietseroberungen in Schlesien, Polen, im Erm- und im Rheinland
plötzlich zum Herrscher auch über viele Katholiken und Preußen zu ei-
nem echten multikonfessionellen Staat wurde.6 Mit Humboldt sollte ein
Mann mit einem „forschenden allgemeinen Blick auf das Ganze […] mit
historischen Kenntnissen und philosophischem Scharfsinne“ berufen
werden, der imstande ist, neben seinem diplomatischen Geschäft über

4 Allgemein zur Biographie vgl. Lothar Gall, Wilhelm von Humboldt. Ein Preuße von
Welt, Berlin 2011.
5 Zur Italienliebe nach Johann Wolfgang von Goethe vgl. jetzt Golo Maurer, Heimrei-
sen. Goethe, Italien und die Suche der Deutschen nach sich selbst, Hamburg 2021; so-
wie Norbert Miller, Der Wanderer. Goethe in Italien, München 2002; Christof Thoe-
nes, Felix Italia? Materialien zu einer Theorie der Italien-Sehnsucht, in: Ders., Opus
incertum. Italienische Studien aus drei Jahrzehnten. Eingeführt von Andreas Beyer,
Horst Bredekamp, Peter Cornelius Claussen, München/Berlin 2002, 511–524.
6 Zu den Anfängen einer ständigen Gesandtschaft Preußens am Heiligen Stuhl vgl.
Franciscus Hanus, Die Preussische Vatikangesandtschaft 1747–1920, München 1954.

Günther Wassilowsky10



die „Fortschritte des Geistes der Zeit und dessen, was von demselben gut
und was von ihm nicht gut ist, ferner die Fortschritte der Aufklärung, der
Philosophie, der Wissenschaften“7 zu berichten.

Humboldt war der erste preußische Gesandte, dem man bei seinem
Aufbruch nach Rom eine ausführliche Instruktion aus dem Ministerium
des Äußeren in die Hand gab.8 Der Text lässt an Klarheit nichts zu wün-
schen übrig und ist paradigmatischer Ausdruck des Systems des preußi-
schen territorialabsolutistischen Staatskirchentums auf der Grundlage
des „Allgemeinen Landrechtes“ von 1794.9 Sein Grundsatz: Auf dem
Gebiet des Staates Preußen übt der Souverän umfassende landesherrliche
Majestätsrechte circa sacra aus und ist auch in allen geistlichen An-
gelegenheiten aller drei Konfessionskirchen die oberste Instanz von Ge-
setzgebung und Rechtsprechung, von Aufsicht und Kontrolle: „Als ein
protestantischer Souverän kennen Wir den vollen Umfang Unserer Ma-
jestätsrechte circa sacra und aller Unserer Gerechtsame in geistlichen An-
gelegenheiten und halten solche unwandelbar aufrecht wider alle und
jede Angriffe und Anmaassungen, üben jene Rechte stets aus und haben
ein wachsames Auge auf alles, was sich darauf bezieht.“10

Die protestantische Summepiskopatsvorstellung wird hier auf den
Katholizismus übertragen. Damit werden letztlich drei christliche Staats-
kirchen im Königtum Preußen geschaffen. Der Katholizismus erhält die-
selben Privilegien wie das Luthertum und das Reformiertentum. Aber er
kommt auch unter dieselbe staatliche Oberaufsicht. Auch wenn die spe-
zifisch katholische Kirchenverfassung damit missachtet wurde (was die
katholische Kirchengeschichtsschreibung natürlich stets anprangerte),
wird man – neutral betrachtet und auch im Vergleich zu den katho-
lischen Territorien der Wittelsbacher oder Habsburger – das preußische
Religionsverfassungsrecht vor dem Hintergrund der Zeit als zukunftwei-

7 „Instruction für den Cammerherren von Humboldt, als Unseren Residenten am rö-
mischen Hofe“ (Berlin 1802 August 22), in: Herman Granier, Preussen und die Katho-
lische Kirche seit 1640. Nach den Acten des Geheimen Staatsarchives. Achter Theil.
Von 1797 bis 1803, Leipzig 1902, 630–645, 637.
8 Ebd., 630–645.
9 Vgl. dazu Hans-Wolfgang Strätz, Das staatskirchenrechtliche System des preußi-
schen Allgemeinen Landrechts, in: Civitas 11 (1972), 156–183; Peter Landau, Das Kir-
chenrecht des Allgemeinen Landrechts für die Preußischen Staaten im 19. Jahrhundert,
in: Barbara Dölemeyer/Heinz Mohnhaupt (Hgg.), 200 Jahre Allgemeines Landrecht
für die preußischen Staaten, Frankfurt a. M. 1995, 145–185.
10 Granier (wie Anm. 7), 631.

Wilhelm von Humboldt in Rom 11



sendes, religiöse Pluralität tolerierendes und strukturell berücksichtigen-
des System charakterisieren müssen.11

Höchst interessant ist dann die Konstruktion des preußischen Blickes
auf das Papsttum, die in der Instruktion für Humboldt vorgenommen wird.
Der Papst wird vom preußischen Staat als ein rein weltlicher Fürst unter
anderen weltlichen Fürstentümern betrachtet. Wörtlich heißt es gleich in
Paragraph zwei der Instruktion: „Hieraus ergiebt sich, so viel das Verhält-
nis zum römischen Hofe betrifft, dass Wir den Papst als einen weltlichen
Fürsten betrachten, aber gestatten, dass Unsere katholische Unterthanen
in ihm das Oberhaupt der katholischen Kirche verehren, jedoch dergestalt,
dass dadurch in keinem Falle Unsere Majestäts- und landesherrlichen
Rechte, Unsere Majestätsrechte circa Sacra oder überhaupt Unsere Ge-
rechtsame in weltlichen oder geistlichen Angelegenheiten leiden.“12

Aus dieser Konstruktion – also: einerseits Betrachtung des Papstes als
rein säkularer Souverän des Kirchenstaates, andererseits Akzeptanz, dass
die Katholiken Preußens ihn als Universalbischof ansehen – werden dann
die drei wesentlichen Aufgaben des preußischen Residenten am Papsthof
abgeleitet: Um die „Gewissen der katholischen Untertanen“ Preußens zu
beruhigen, soll Humboldt deren Bittgesuche an den Papst, in denen um
Dispens von kirchenrechtlichen Vorschriften gebeten wird, die kanonisch
nur der Papst erteilen kann, in die entsprechenden kurialen Dikasterien
einschleusen und deren positive Bewilligung aktiv befördern. Rein zeit-
lich werden solche Dispensangelegenheiten (insbesondere in Ehe- und in
Klerikersachen) seine Hauptaufgabe am Gnadenhof des Papstes13 aus-
machen. Und Humboldt wird sich zu einem wahren Experten der katho-
lischen Kanonistik entwickeln.14

11 Vgl. Stefan Korioth, Die Entwicklung des Staatskirchenrechts in Deutschland seit
der Reformation, in: Hans Michael Heinig/Christian Walter (Hgg.), Staatskirchenrecht
oder Religionsverfassungsrecht? Ein begriffspolitischer Grundsatzstreit, Tübingen
2007, 39–69.
12 Granier (wie Anm. 7), 631f.
13 Zu Logik und System päpstlicher Gnadenverwaltung vgl. Günther Wassilowsky,
Ein sprudelnder Brunnen. Heilserwartung und Rechtskultur an der vormodernen römi-
schen Kurie, in: Benjamin Leven/Lucas Wiegelmann (Hgg.), Mythos Vatikan. Das Heil
verwalten, Freiburg i. Br. 2019, 44–54.
14 Die von Humboldt unterstützten preußischen Untertanensuppliken an den Papst
werden anhand der Korrespondenz Humboldts mit Kardinalstaatssekretär Ercole
Consalvi untersucht in der unpublizierten Kölner Dissertationsschrift von Nadia Cor-
radini, Wilhelm von Humboldt als Preußischer Ministerresident beim Vatikan
(1802–1808) und seine unveröffentlichte Korrespondenz mit dem Kardinal Staats-
sekretär Ercole Consalvi nach den Akten des Vatikanischen Geheimarchivs, Köln

Günther Wassilowsky12



Als zweite Aufgabe – und das ist vor dem Hintergrund dessen, was
wir mit diesem Symposium feiern, doch höchst interessant – bekommt
Humboldt übertragen, jegliches Ansinnen seitens Roms von Anfang an
im Keim zu ersticken, was in irgendeiner Form die Souveränitätsrechte
des preußischen Königs in Religionsdingen beschränken und den Papst
faktisch zum religiösen Oberhaupt der Katholiken in Preußen machen
würde. Es sind zwei römische Projekte, die Preußen dabei konkret im
Auge hat und die Humboldt unter allen Umständen gleich vor Ort und
von Beginn an verhindern soll: Niemals dürfe eine Art bilateraler Vertrag
oder gar ein formelles Konkordat zustande kommen. Denn das würde
zur Folge haben, dass Preußen dem Papst Vorrechte einräume, die man
im Blick darauf, dass man in Religionsdingen alles selbst regeln könne,
nicht einräumen wolle.15 Und zweitens – man höre und staune – hatte
Humboldt jeden Versuch des Papstes zu vereiteln, „einen päpstlichen Le-
gaten oder Nuncium anhero abzuordnen oder irgend ein Subject unter
irgend einer Benennung, was diese oder eine ähnliche Eigenschaft habe.
Dieses nun oder irgend etwas ähnliches werden Wir nicht zugeben, aus
Gründen, welche Eurem Scharfsinne nicht entgehen können.“16

Dass Rom in Berlin eine ständige Repräsentanz in Form eines päpst-
lichen Nuntius unterhält, der in Religionsdingen für die Katholiken di-
rekt ansprechbar wäre und die römische Perspektive unvermittelt im Ter-
ritorium einbringen könnte, das war 100 Jahre vor der Gründung der
Berliner Nuntiatur im staatskirchenrechtlichen System Preußens völlig
undenkbar. Zumindest von hochoffizieller Berliner Seite wurde preu-

2002; vgl. ebenso Egon Johannes Greipl, Wilhelm von Humboldt und Rom, in: Römi-
sche Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte 81 (1986),
248–260; Davide Orecchio, Un intellettuale alla corte del Papa. Il soggiorno romano
di Wilhelm von Humboldt (1802–1808) nell’epoca della „Säkularisation“ tedesca, in:
Dimensioni e problemi della ricerca storica 1 (1996), 71–105.
15 „Die Grundsätze der Regierung eines protestantischen Souverains bringen mit sich
und die Erfahrung bewährt es, dass, was auch irgend zu Rom zu verhandeln vorfallen
mag, und die Anträge mögen in Unserem Allerhöchsten Namen oder nur unter Unse-
rer Zulassung anzubringen seyn, doch niemals die Form eines Concordats, noch auch
überhaupt die Form eines bilateralen Actus dabei anzuwenden ist. Ein Corcordat ei-
nes Souverains mit dem Papst setzt voraus, dass jener in irgend etwas nachgebe, dem
Papst irgend einen Vortheil bewillige und dafür Gegenvortheile ausbedinge. In diesem
Fall des Nachgebens oder Vortheil-Bewilligens aber wollen Wir, als protestantischer
Souverain und nach Unsern Regierungsgrundsätzen, durchaus nicht kommen, viel-
mehr wollen Wir weder nachgeben, noch Vortheile bewilligen.“ (Granier [wie Anm.
7], 633)
16 Ebd., 635.

Wilhelm von Humboldt in Rom 13



ßisch-vatikanische Diplomatie noch als etwas prinzipiell Unilaterales ge-
dacht und praktiziert.

Welches Bild von Rom in den Köpfen des königlichen Berlin aber
ganz grundsätzlich vorherrschte, das wird schließlich offenbar in den An-
weisungen an Humboldt, die dessen dritte Aufgabe, nämlich die Bericht-
erstattung nach Berlin, betreffen. Rom erscheint in diesen Abschnitten
der Instruktion als ein zutiefst rückständiger, antiaufklärerischer und für
einen Staat wie Preußen höchst gefährlicher Ort von üblen staatsunter-
wandernden Machinationen und Verschwörungen. Ich zitiere: „Die ge-
naue Kenntniss dieser Gegenstände ist uns darum interessant, weil man
die auf Meinung beruhenden, im Dunkel wirkenden Kräfte der Hierar-
chie genau beleuchten und kennen muss, um ihre schädlichen Einflüsse
abzuhalten und unwirksam zu machen. Es interessirt also jede bedeu-
tende Veränderung in diesem Fache, sie mag mit neuen Gefahren drohen,
auf deren Abwendung Wir sodann Bedacht nehmen werden, oder sie
mag Schwächen und Blössen des römischen Hofes aufdecken, welche so-
dann zum wahren Besten des Staates zu nutzen seyn werden.“17

Mit dieser Instruktion im Gepäck und mit einem solchen Bild vom
päpstlichen Rom wird Wilhelm von Humboldt zusammen mit seiner Fa-
milie also über die Alpen geschickt. Aber werfen wir einen Blick darauf,
was Humboldt dann schließlich in der Stadt am Tiber und am Hof des
Papstes faktisch erlebt hat.

2. Humboldts Romerfahrung

Die zahlreichen Briefe, Aufzeichnungen, Rückblicke lassen keinen Zwei-
fel: Die sechs römischen Jahre bildeten – trotz schlimmer Schicksals-
schläge18 – die glücklichste und intellektuell anregendste Phase in Hum-
boldts gesamter Biographie.19 Ein einziges Beispiel aus einem Brief an
den Freund Friedrich Schiller, geschrieben zehn Monate nach Ankunft

17 Ebd., 637.
18 Humboldt war während seines Romaufenthaltes mit dem Tod zweier eigener Kin-
der und einiger anderer ihm nahestehenden Menschen konfrontiert; vgl. Irmgard Pal-
ladino, Tot in Rom? Zur Denkfigur Unendlichkeit in den Texten Wilhelm von Hum-
boldts, Würzburg 2018.
19 Die Bedeutung des Romaufenthaltes für die intellektuelle Biographie Humboldts ist
in der Humboldt-Forschung lange Zeit (und z. T. auch bis heute) nicht wirklich gesehen
worden; stellvertretend für die geringe Gewichtung vgl. Gall (wie Anm. 4), 103–128.

Günther Wassilowsky14



in Rom: „Ich kann Ihnen nicht sagen, wie mir dieser Aufenthalt wohltut.
Ich befand mich in keiner wünschenswerten Stimmung in Berlin, selbst in
Paris fühlte ich mich gewissermaßen abgestumpft. Hier ist alles, was
mich umgibt, belebend und erweckend; ich bin fruchtbarer in Ideen,
und selbst die Wehmut, selbst der bitterste Schmerz läßt noch eine Klar-
heit, eine Heiterkeit im Gemüte bestehen, die doch offenbar von der Na-
tur in den Menschen übergeht. Denn von der stillen Größe dieser Stadt
und der Gebirge umher ist nun einmal jede Schilderung vergeblich.“20

Es sind die vielen einsamen Spaziergänge durch die antiken Ruinen-
landschaften der römischen Stadt und Campagna, in denen Natur und
Kultur aufs innigste verbunden sind, die Humboldt wiederbelebt haben,
zu einer neuen „Stimmung“ und innerem Durchbruch verhalfen. „Rom
ist der Ort“, so schreibt er im August 1804 an Johann Wolfgang von
Goethe, „in dem sich für unsere Ansicht das ganze Althertum in Eins zu-
sammenzieht.“21 Dieses „Zusammenziehen“, diese Verdichtung unter-
schiedlicher Vergangenheiten und Zeitschichten, diese Verbindung von
Hellas und Latium im Erlebnisraum des gegenwärtigen Rom wird von
Humboldt immer wieder beschrieben. Die Ewige Stadt wird für Hum-
boldt zu einem ästhetischen und historischen Symbol eines Weltzusam-
menhangs, ja für das Menschliche und für die Idee von Humanität, Indi-
vidualität und Autonomie schlechthin.22

Und damit dieses so edle und erhabene Erbe antiker Anthropologie23

auch in der Moderne bewahrt und präsent bleibt, dafür ist in den Augen
Humboldts eine gewisse vormoderne Rückständigkeit Roms vonnöten
und das Papsttum ist gewissermaßen die Garantiemacht, dass das in
Rom auch so bleibt. Ich zitiere nochmals aus dem Brief an Goethe: „Ich
kenne für mich nur noch zwei gleich schreckliche Dinge, wenn man die
Campagna di Roma anbauen und Rom zu einer polizierten Stadt machen

20 Brief von Humboldts an Schiller vom 22. Oktober 1803, in: Wilhelm von Hum-
boldt. Sein Leben und Wirken, dargestellt in Briefen, Tagebüchern und Dokumenten
seiner Zeit, Berlin 1955, 486–491, 487.
21 Brief von Humboldts an Goethe vom 23. August 1804, in: ebd., 518–522, 520.
22 Vgl. Cord-Friedrich Berghahn, Das Wagnis der Autonomie. Studien zu Karl Philipp
Moritz, Wilhelm von Humboldt, Heinrich Gentz, Friedrich Gilly und Ludwig Tieck,
Heidelberg 2012, 309–351, insbes. 317–323.
23 Zum Antikebild von Humboldts vgl. Christoph Markschies, Humboldts pagane
Antike, in: Jürgen Trabant (Hg.), Wilhelm von Humboldt: Sprache, Dichtung und Ge-
schichte, Paderborn 2018, 15–27; Volker Riedel, Der Anteil Roms am Antikebild Wil-
helm von Humboldts, in: Axel Rügler (Hg.), Italien in Preußen – Preußen in Italien
(Schriften der Winckelmann-Gesellschaft, Bd. 25), Stendal 2006, 53–62.

Wilhelm von Humboldt in Rom 15



wollte, in der kein Mensch mehr Messer trüge. Kommt je ein so ordent-
licher Papst – was aber die 72 Kardinäle verhüten mögen! – so ziehe ich
aus. Nur wenn in Rom eine so göttliche Anarchie und um Rom eine so
himmlische Wüstenei ist, bleibt für die Schatten Platz, deren einer mehr
wert ist als dies ganze Geschlecht.“24

Das alte Stereotyp protestantischer Romkritik von der ewigen Rück-
ständigkeit wird hier ins Positive gewendet, in ein Lob der nicht-domes-
tizierten Stadt und der Ödnis, die noch Schattenplätze bietet im grellen
Licht der anbrechenden Moderne. Auch solche zivilisationskritischen
und moderneskeptischen Töne sind also beim späteren Modernisierer
und Reformer zu hören! Und Humboldt wird damit alles andere als al-
lein bleiben.25 Unter der großen Zahl der deutschsprachigen Rom-Pilger,
die Goethe und Humboldt dann im langen 19. Jahrhundert gefolgt sind,
war Modernekritik und der Wunsch, dass das Ewige Rom und der italie-
nische Süden von nordisch-barbarischer Zerstörung vormoderner Kultu-
ren verschont bleiben mögen, sehr verbreitet.

Den politisch klugen, die Künste stark fördernden Benediktinerpapst
Pius VII. Chiaramonti26 und seine Kurie, allen voran den diplomatisch
hochbegabten, legendären Kardinalstaatssekretär Ercole Consalvi, mit
dem Humboldt in engstem Kontakt stand, hat Humboldt – ganz im Ge-
gensatz zu den Warnungen in seiner Instruktion – als höchst verlässliche,
weit entgegenkommende und dem Königtum Preußen und seinen Unter-
tanen ausgesprochen wohlgesinnte Verhandlungspartner kennengelernt.
Als der Großherzog von Hessen-Darmstadt Humboldt im Jahr 1803 bit-
tet, auch ihn am Heiligen Stuhl zu vertreten, beschreibt Humboldt seine
diplomatischen Beziehungen mit der Kurie ausgesprochen positiv. Diesen
Charakterisierungen dürfen wir Glauben schenken, denn Humboldt

24 Brief von Humboldts an Goethe vom 23. August 1804, in: Humboldt (wie Anm.
20), 521.
25 Vgl. Arnold Esch, Deutsche Rom-Erfahrung im späten 18. und frühen 19. Jahrhun-
dert, in: Konrad Scheurmann/Ursula Bonqaerts-Schomer (Hgg.), „ … endlich in dieser
Hauptstadt der Welt angelangt!“ Goethe in Rom. Publikation zur Eröffnung der Casa
di Goethe in Rom, 2 Bde., Mainz 1997, Bd. 1, 72–77; Golo Maurer, Rom wie es war –
und wie es wirklich ist. Rombilder von Wilhelm v. Humboldt bis Gustav Nicolai, in:
Martin Wallraff/Michael Matheus/Jörg Lauster (Hgg.), Rombilder im deutschsprachi-
gen Protestantismus. Begegnungen mit der Stadt im „langen 19. Jahrhundert“, Tübin-
gen 2011, 203–222.
26 Vgl. Philippe Boutry, Pio VII., in: Massimo Bray (Hg.), Enciclopedia dei Papi, Rom
2000, Bd. 3, 509–529; zum Mäzenatentum dieses Papstes vgl. Yvonne zu Dohna, Ca-
nova und die Tradition. Kunstpolitik am päpstlichen Hof, Frankfurt a. M. 2006.

Günther Wassilowsky16



hätte sich gegenüber seinem neuen Herrn auch wichtigmachen und alles
als sehr schwierig und kompliziert darstellen können. Stattdessen aber
schreibt er in seinem ersten Gutachten vom 30. Juli 1803 über die Grund-
sätze der diplomatischen Beziehungen mit der Kurie: „Schließlich kann ich
mich jedoch nicht enthalten zu bemerken, daß der Römische Hof in der
That, wie ich nicht bloß aus eigner Erfahrung, sondern auch aus der länge-
ren meines Vorgängers weiß, immer die größte Bereitwilligkeit zeigt, jeden
Wunsch des Hofes auf das Schnellste zu erfüllen, und daß man, selbst bei
schwierigeren Fällen, hier die Maxime hat, immer soviel nachzugeben, als
nur irgend mit der Beibehaltung der eigentlich kirchlichen Grundsätze ver-
träglich ist. Auch muß ich gestehen, in allen Unterhandlungen, die mir bis-
her aufgetragen gewesen sind, eine große und ich möchte fast sagen, uner-
wartete Offenheit angetroffen zu haben.“27

Geradezu überschwänglich fällt dann Humboldts Urteil über die Per-
sönlichkeit des Papstes und seines Kardinalstaatssekretärs aus: „Der per-
sönliche Charakter des jetzigen Papstes, eines Fürsten von tadellos mora-
lischen Gesinnungen, und des Staatssecretaires, des Cardinals Consalvi,
der alle, in seinem gewiß nicht leicht auszufüllenden Posten nothwendi-
gen Eigenschaften in sich vereinigt, verbürgt die Beibehaltung gleicher
Maximen auch für die Folge; und ich glaube mit Grund versichern zu
können, daß eine zugleich von Würde und Höflichkeit begleitete Sprache
[…] ihres Zwecks, die landesherrlichen Rechte ungekränkt und das gute
Vernehmen zwischen beiden Höfen ungestört zu erhalten, niemals ver-
fehlen wird.“28 Die konkreten Erfahrungen des preußischen Diplomaten
haben das Bild vom römischen Papsttum offensichtlich ganz grundstän-
dig revidiert.

Von allen elementaren Erkenntnissen, die Wilhelm von Humboldt in
Rom aufgegangen sind, mag jedoch eine die vielleicht wichtigste und fol-
genreichste sein – insbesondere aus Berliner Sicht. Ich möchte sie die Ent-
deckung des Universellen nennen. Und diese Entdeckung macht Hum-
boldt ganz wesentlich in den globalen Sammlungen, die von Päpsten,
Kardinälen, Adelsfamilien und Missionsorden in Rom seit dem 16. Jahr-
hundert zusammengetragen, in eine Ordnung gebracht und in den ersten
öffentlich zugänglichen Museen und Bibliotheken Europas ausgestellt

27 Eckhart G. Franz (Hg.), Italien im Bannkreis Napoleons. Die römischen Gesandt-
schaftsberichte Wilhelms von Humboldt an den Landgraf/Großherzog von Hessen-
Darmstadt 1803–1809. Bearbeitet von Eva-Marie Felschow und Ulrich Hussong,
Darmstadt 1989, 56f.
28 Ebd., 57.

Wilhelm von Humboldt in Rom 17



wurden. Für den Sprachforscher, der sich von Jugend an für das Grie-
chische und später für das Baskische begeisterte, hat das erhebliche Kon-
sequenzen. Es sind die reichen Materialien über die amerikanischen Spra-
chen, die der Jesuit und Linguist Lorenzo Hervás y Panduro aus den
globalen Jesuitenmissionen in Rom kollektioniert und Humboldt zur
Verfügung gestellt hat, die Humboldt noch einmal geweitet haben zu ei-
nem Komparatisten der Sprachen der Welt.29 Für die Geschichte der
Sprachwissenschaft ist diese Begegnung von revolutionärer Bedeutung.30

Und als schließlich Alexander von Humboldt im Jahr 1805 aus Süd-
amerika über Paris direkt nach Rom zu seinem Bruder kommt,31 trauen
beide ihren Augen nicht, als sie vor den aus allen Kulturen der Welt stam-
menden Artefakten im Museo Kircheriano32 oder der berühmten Kol-
lektion des Präfekten der Propaganda-Kongregation, Kardinal Stefano
Borgia,33 stehen. Während im Deutschland des 19. Jahrhunderts germa-
nische Nationalmuseen gegründet wurden, lernten die Humboldts im
päpstlichen Rom die frühesten globalen Weltmuseen kennen, für die die
Verbindung von Sammlung, Forschung und Lehre von Beginn an absolut
fundamental war. Hier liegt noch ein weites, zu erforschendes Feld römi-
scher Einflüsse auf die Berliner Museumslandschaft – bis zum heutigen
Humboldt-Forum!

29 Vgl. Henrike Foertsch, Missionsmaterialien und die Entdeckung amerikanischer
Sprachen in Europa. Vom Sprachensammler Lorenzo Hervás y Panduro zum Linguis-
ten Wilhelm von Humboldt, in: Reinhard Wendt (Hg.), Sammeln, Vernetzen, Auswer-
ten. Missionare und ihr Beitrag zum Wandel europäischer Weltsicht, Tübingen 2001,
75–129.
30 Vgl. Trabant (wie Anm. 23); Ders., Weltansichten. Wilhelm von Humboldts
Sprachprojekt, München 2012.
31 Vgl. Marie-Noëlle Bourguet, Le monde dans un carnet. Alexander von Humboldt
en Italie (1805), Paris 2017.
32 Vgl. Angela Mayer-Deutsch, Das Musaeum Kircherianum. Kontemplative Momen-
te, historische Rekonstruktion, Bildrhetorik, Zürich 2010; Eugenio Lo Sardo (Hg.),
Athanasius Kircher: il museo del mondo, Rom 2001.
33 Vgl. Lucilla Bonavita, Il cardinale Stefano Borgia. Un erudito del Settecento tra cul-
tura e religione, Roma 2014; Anna Germano/Marco Nocca (Hgg.), La collezione Bor-
gia. Curiosità e tesori da ogni parte del mondo, Napoli 2001; Marco Nocca (Hg.), Le
quattro voci del mondo: arte, culture e saperi nella collezione di Stefano Borgia
1731–1804, Napoli 2001.

Günther Wassilowsky18


