
Wolfgang Baum

Wie kommt Gott ins Denken?

Erkundungen zwischen
Glauben und Wissen



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Allegorische Darstellung der Septem artes liberales
aus dem „Hortus deliciarum“ der Äbtissin Herrad von Landsberg,

ca. 1180 (1870 in Straßburg verbrannt,
Faksimile frz. Nationalbibliothek, Paris).

Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

ISBN Print 978-3-451-39246-7



Inhalt

Prolog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

I. Im Anfang war nicht das Wort, sondern die Quittung . . . . . 17

II. Glauben und Wissen in der vorchristlichen Antike . . . . . . . 23

III. Der biblische Glaube . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

IV. Der Glaube wird philosophisch . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

V. Glauben und Wissen in Mittelalter und früher Neuzeit . . . . 129

VI. Glauben und Wissen in der Neuzeit . . . . . . . . . . . . . . . 187

VII. Ameisen, Spinnen und Bienen . . . . . . . . . . . . . . . . . 233

VIII. Schiller und der Traum von der Freiheit . . . . . . . . . . . . 285

IX. Die Systembildungen des Deutschen Idealismus . . . . . . . . 301

X. Die Krise der Moderne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 379

XI. Die Gotteskrise und Religionskritik seit dem 19. Jahrhundert 401

XII. Die Frage nach dem Leid . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 441

XIII. Die Zukunft des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 493

Dank . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 521

Zitierte Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 523

5





Prolog

„In irgendeinem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensyste-
men flimmernd ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn,
auf dem kluge Thiere das Erkennen erfanden. Es war die hoch-
müthigste und verlogenste Minute der ‚Weltgeschichte‘; aber doch
nur eine Minute. Nach wenigen Athemzügen der Natur erstarrte das
Gestirn, und die klugen Thiere mussten sterben. – So könnte Jemand
eine Fabel erfinden und würde doch nicht genügend illustrirt haben,
wie kläglich, wie schattenhaft und flüchtig, wie zwecklos und beliebig
sich der menschliche Intellekt innerhalb der Natur ausnimmt; es gab
Ewigkeiten, in denen er nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist,
wird sich nichts begeben haben.“1

Als der Philosoph Friedrich Nietzsche (1844 –1900) diese Sätze im
Jahr 1873 in eine lose Blättersammlung von allgemeinen Gedanken
und Überlegungen schrieb, schien die Welt, zumindest aus heutiger
Perspektive, noch in Ordnung. Nach der deutschen Reichsgründung
1871 erlebte Europa einige Jahrzehnte des Friedens. Das aufgeklärte
Bürgertum konnte erstmals so etwas wie Ruhe und Freizeit genie-
ßen. Man entdeckte die Sonnenseite des Lebens. Die Flut an Erfin-
dungen begann allmählich das alltägliche Leben zu erreichen und zu
erleichtern. Vor allem die Elektrifizierung der großen Metropolen,
die Straßenbahnen und insbesondere die Straßenbeleuchtung, die
ab den 80er Jahren die düsteren Gaslampen ersetzte, sorgten für
eine Belebung der Innenstädte. Was also trieb Friedrich Nietzsche
dazu, derart defätistisch in die Zukunft zu blicken? Warum sollte
die Zukunft nicht das Wohl aller Menschen bedeuten?

Knapp hundertdreißig Jahre später wissen wir, wie recht der um-
strittene Philosoph damals hatte. Als hätte er vor dem Hintergrund
der letzten drei Hitzesommer in Mitteleuropa den Klimabericht des
„Intergovernmental Panel on Climate Change“ der Vereinten Natio-
nen oder einige der zahlreichen Publikationen zu diesem Thema ge-
lesen. Bis auf ein paar hartnäckige Klimaleugner dürfte jedem klar

1 F. Nietzsche, Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn, in: ders.,
Werke in drei Bänden, Bd. III, hrsg. v. K. Schlechta, Darmstadt 1997,
309 –322, 309.

7



sein, dass der Mensch sich selbst zur größten Bedrohung geworden
ist. Seine schiere Existenz ist die Ursache für den Klimawandel und
die Erderwärmung sowie die dadurch verursachten Folgen: Ein stei-
gender Meeresspiegel, jahrelange Missernten und weltweite Massen-
fluchtbewegungen. Dazu kommt ein globales Artensterben von
historischem Ausmaß, das nicht durch Vulkanausbrüche und Me-
teoriteneinschläge ausgelöst wurde, sondern ausschließlich auf das
Umweltverhalten des Menschen zurückzuführen ist. Als wäre dies
alles noch nicht genug, brach im März 2020 die Corona-Pandemie
aus, die, während ich diese Zeile schreibe, ungefähr fünf Millionen
Menschen weltweit das Leben gekostet hat. Die Menschheit steht
vor einem selbst angerichteten Scherbenhaufen. Zwar scheint die
Gefahr eines großen Atomkrieges zwischen den Supermächten Russ-
land und USA im Gegensatz zu den Jahrzehnten des Kalten Krieges
gebannt zu sein, aber es wird zu regionalen Kriegen und asymmetri-
schen Stellvertreterkonflikten um die Ressourcen des Lebens kom-
men. Schließlich deuten alle Indikatoren darauf hin, dass der
Mensch dabei ist, seine Lebensgrundlagen im Eiltempo zu zerstören
und anderen Spezies Platz zu machen, die mit den gegebenen Le-
bensbedingungen besser zurechtkommen. Das ist das simple und er-
barmungslose Gesetz der Evolution.

Damit wären wir wieder bei Nietzsche, dessen zitierte Äußerung
uns heute nicht mehr so provozierend und skandalös erscheint wie
noch zu Lebzeiten ihres Verfassers. Konfrontiert mit der einfachen
Frage nach der Zukunft der Menschheit und den äußerst pessimisti-
schen Aussichten, meldet sich eine andere, nicht minder schwer zu
beantwortende Frage: Gibt es angesichts dessen überhaupt einen
vernünftigen Grund, an Gott zu glauben? Hat sich die Vorstellung
einer wohlgeordneten göttlichen Schöpfung angesichts der dramati-
schen Situation heute nicht erledigt? Abgesehen davon: Haben wir
denn nicht Wichtigeres zu tun, als unsere Zeit mit dem Gedanken
an Gott zu vertrödeln?

Ich denke nicht, dass die Gottesfrage für obsolet erklärt werden
kann, auch wenn die Statistik mir nicht recht gibt: In absehbarer
Zeit werden die bisherigen kirchlichen Einrichtungen in Europa im-
mer unbedeutender sowie ihre Sprache und ihre Botschaften immer
unverständlicher. Die kirchliche Moral spielt bereits heute im Leben
der allermeisten keine Rolle mehr. Selbst wenn Menschen am Ende
zu ähnlichen Moralauffassungen kommen, tragen kirchliche Ver-

8 Prolog



lautbarungen für die Entscheidungsfindung nichts mehr bei. Die
kirchliche Deutungshoheit in der Gottesfrage, ihre dogmatische Mo-
nopolstellung als religiöse Vermittlungsinstanz, gehört längst der
Vergangenheit an. Die meisten kirchlichen Vertreter2, sogar Bischöfe
und Kardinäle, scheinen dies mittlerweile selbst so zu sehen und rin-
gen um neue Zukunftskonzepte.

Unbeschadet dessen hält sich mit beachtlicher Hartnäckigkeit die
Überzeugung von der Sinnhaftigkeit unserer Welt. Dieser Sinn wird
zwar nicht mehr automatisch in Beziehung gesetzt mit den Konzep-
ten der großen Weltreligionen, sondern als unabhängige und eigen-
ständige Erklärung unseres Universums betrachtet. Der schiere Ver-
weis auf Urknalltheorien oder andere physikalische Erklärungen
scheint aber für viele Menschen nicht ausreichend zu sein, denn
selbst die bahnbrechendsten Einsichten in die Entstehung und auch
das denkbare Ende unseres Kosmos verlagern lediglich die Frage
nach dem Davor und dem Danach, lösen sie ihrerseits jedoch nicht.
Mit der Sinnfrage stoßen wir zu jener letzten Grundfrage der Phi-
losophie vor, die der Universalgelehrte Gottfried Wilhelm Leibniz
(1646 –1716) stellvertretend für eine ganze Reihe namhafter Denker
bereits vor über dreihundert Jahren ausgesprochen hat: „Pourquoi il
y a plus tôt quelque chose que rien?“3 Warum ist etwas und nicht
nichts? Kann es vielleicht sein, dass alles, was wir mit unseren Sin-
nen wahrnehmen, die Einbildung unseres Gehirns ist und in Wahr-
heit gar nicht existiert? Und selbst wenn sich unsere Realität als eine
einzige Konstruktion unseres Bewusstseins erweisen sollte, so stellt
sich die Frage nach der Realität eben dieses konstruierenden Be-
wusstseins. Wäre das Bewusstsein auch nur eine Fiktion, wäre die
Erkenntnis darüber, dass alles eine Fiktion sei, ihrerseits nur eine
Konstruktion unseres Gehirns. Also bleibt es dabei: Es gibt eine wie
auch immer geartete Welt und die Tatsache ihrer Existenz provoziert
in uns die Frage nach ihrem Grund. Es muss also so etwas geben wie

2 Der einfachen Leseweise zuliebe werde ich mich im weiteren Verlauf auf die
männliche oder genderneutrale Form beschränken. Eine gendergerechte Schreib-
weise, so wichtig und richtig ich sie auch finde, würde den Text nur unnötig ver-
komplizieren.
3 G. W. Leibniz, Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade. Monadologie.
Auf Grund der kritischen Ausgabe von A. Robinet und der Übers. v. A. Buche-
nau, mit Einf. u. Anm. hrsg. v. H. Herring, zweite, verb. Auflage, Hamburg
1982, 12.

9Prolog



einen ersten und einen letzten Grund für diese ganze Fragekette,
ganz gleich, wie wir diesen Grund in früheren Jahrhunderten ge-
nannt haben oder in Zukunft nennen werden.

Die Frage nach einer Begründung unserer Welt ist nicht nur ein
Zeitvertreib neben anderen. Besonders dort, wo wir die Grenzen un-
seres Bewusstseins und unserer wissenschaftlichen Erkenntnisse er-
reichen, taucht die Sinnfrage auf. Nicht zuletzt werden uns die
Grenzen unserer Fähigkeiten und technischen Möglichkeiten mit
den weltweit ungelösten Problemen in Ökologie und Ökonomie
oder in der Bekämpfung eines aggressiven Virus aufgezeigt. Diese
Grenzerfahrungen schärfen das Bewusstsein dafür, dass sich die He-
rausforderungen unseres Lebens mit wissenschaftlichen Methoden
allein nicht bewältigen lassen – so sehr wir uns auch anstrengen mö-
gen. So werden angesichts der Fragilität des Lebens sowie seiner
Grundlagen die zeitlosen Grenzfragen nach Ursprung und Ziel der
Welt immer deutlicher und hartnäckiger gestellt.

Auf meiner Suche nach Antworten entstand die Idee für dieses
Buch. Der konkrete Anlass war allerdings ein anderer: Ich bereite Stu-
dierende der Theologie auf ihr Examen in einem Fach vor, das sich
vor allem diesen grundsätzlichen Fragen widmet. Dieses Fach nennt
sich seit dem vorletzten Jahrhundert Fundamentaltheologie. Der Be-
griff ist, zumindest für theologische Verhältnisse, vergleichsweise neu;
der Inhalt dafür verhältnismäßig alt. In der Fundamentaltheologie
geht es unter anderem um die unterschiedlichen Zugänge zum Got-
tesbegriff. Dazu zählen in erster Linie die philosophischen Traditio-
nen, die sich unabhängig von ihrer Inanspruchnahme von theologi-
schen Argumenten mit der Gottesfrage beschäftigt haben. Dieser
weite Rahmen führt die Fundamentaltheologie schnell aus dem inner-
christlichen Kontext hinaus in das weite Feld „fundamentaler“ Fragen
schlechthin: Warum existiert in unserem Bewusstsein überhaupt ein
Begriff von Gott? Woher kommt das Verlangen nach einer religiösen
Interpretation der Welt?

Das Christentum bietet hier wichtige Antworten, allerdings bei-
leibe nicht die einzigen. Parallel zur Entstehung eines intellektuellen
Gottesgedankens ergibt sich gleichursprünglich in Kunst und Litera-
tur eine nicht zu überblickende Zahl an artefaktischen Glaubens-
zugängen und Ausdrucksvariationen, die in diesen Zusammenhang
berücksichtigt werden müssen. Sie artikulieren auf je eigene Weise
den Grenzbereich, der sich zwischen einer rein rational erklärbaren

10 Prolog



Welt und einer religiösen Deutung abzeichnet. Diesen Grenzbereich
auszuloten, den die Fundamentaltheologie traditionell in der Gegen-
überstellung der beiden Begriffe „Glauben“ und „Wissen“ zusam-
menfasst, ist die Aufgabe, die sich dieses Buch stellt.

Den Leitfaden bildet dabei die Geschichte unserer abendländischen
Weltdeutung: Ausgehend vom archaischen Altertum schauen wir zu-
erst in die Antike, um von dort aus auf das Mittelalter, die Neuzeit
und die Moderne zu blicken. Dieser vergleichsweise konventionelle
Rahmen schließt nicht aus, dass wir uns als Homo sapiens auch einer
Vergangenheit stellen müssen, die weit vor den kulturellen Zeugnissen
unserer Zivilisation ihre Wurzeln hat. Die weitaus längste Zeit lebte
der Mensch in einer Weise, die nur sehr spärlich dokumentiert ist
und die uns stets aufs Neue vor ungelöste Rätsel stellt. Gerade die Re-
konstruktion des Anfangs von Religion lässt sich aus heutiger Sicht
nicht mehr auf schriftliche oder künstlerische Artefakte beschränken.
Die Ursprünge der Religion, und damit der Gottesfrage im weitesten
Sinne, liegen in den Anfängen des Menschseins selbst. Und selbst
wenn der Fall eintreten sollte, dass wir eines Tages die meisten Fragen
beantworten könnten, stellt uns der allabendliche Blick in den Him-
mel vor das weitaus größere Rätsel. Seine schiere Existenz ist abseits
aller astrophysikalischen Erkenntnisse, die inzwischen hierüber ge-
wonnen wurden, nach wie vor ungeklärt. Damit bleiben wir immer
wieder an derselben Stelle hängen: Was ist jenseits der wissenschaft-
lich erklärbaren Welt? Endet sie dort, wo alle Fragen beantwortet sind,
oder ragt das religiöse Bewusstsein in die erklärbare Welt hinein?

Bevor wir mit der Spurensuche in der Vergangenheit beginnen,
sollten wir uns zunächst die Frage stellen, worin die Eigenart des
„Glaubens“ im Unterschied zum „Wissen“ besteht. Oder gibt es
überhaupt einen?

Glaube und Wissen sind keine Eigenschaften, die der Mensch ob-
jektiv nachweisen kann. Sie kommen dem Menschen nicht äußerlich
zu. Es gibt auch keine sichtbare Eignung oder gar ein Ziel, das man
entsprechend definieren oder im schlimmsten Fall verfehlen könnte.
Es gibt keine Gradmesser für Gläubigkeit oder für Wissen, keinen
nachweisbaren Status, der für Außenstehende den gläubigen vom
wissenden Menschen unterscheiden könnte. Die großen Heiligen
der Kirchengeschichte haben sich selbst nie als besonders fromm be-
zeichnet und die Verehrung, die ihnen bisweilen zu Lebzeiten ent-
gegengebracht wurde, stets abgelehnt. In den prophetischen Texten

11Prolog



des Alten Testaments und in zahlreichen Aussagen Jesu wird kaum
ein anderer Charakter derart heftig kritisiert wie der des selbst-
gerechten Frömmlers. Das Gleiche gilt im Bereich des Wissens: Al-
bert Einstein behauptete von sich nie, eine besondere Begabung zu
haben; er sei, so seine Selbsteinschätzung, lediglich neugierig gewe-
sen. Von Sokrates, dem Urvater der Philosophie, stammt die viel-
leicht bekannteste Selbstauskunft: nur eines sicher zu wissen – näm-
lich nichts zu wissen.

Glauben und Wissen markieren auf je eigene Weise eine Welt-
beziehung. So lässt sich der Glaube im weitesten Sinne als nicht-ko-
gnitiv, das Wissen als kognitiver Zugang verstehen. Beide Formen,
die uns noch ausführlich beschäftigen werden, beanspruchen für
sich, einen wesentlichen Bestandteil unserer jeweiligen Welt zu bil-
den, in der wir uns bewegen.

Darüber hinaus sind Glauben und Wissen Spiegel der jeweiligen
Zeit. Noch vor hundert Jahren wäre es undenkbar gewesen, dass
der Kurienkardinal und spätere Papst Joseph Ratzinger (*1927)
eine Unterhaltung mit dem bekannten Sozialtheoretiker Jürgen Ha-
bermas (*1929) führt, der als nicht gerade kirchennah gilt, und das
Ganze auch noch in einem katholischen Verlag publiziert wird.4 In
Bestsellerlisten fanden sich vor nicht allzu langer Zeit Dialoge zwi-
schen Atheisten und Theologen, etwa ein Gespräch zwischen dem
Essayisten Jacques Wirion (*1944) aus Luxemburg, einem beken-
nenden Skeptiker, und dem Literaturwissenschaftler und Theologen
Hermann Kurzke (*1943).5 Dass diese gemeinsamen Wortmeldun-
gen überhaupt stattfinden, ist dem Öffnungsprozess von Theologie
und Kirche in den letzten Jahrzehnten geschuldet. Dank umfassen-
der theologischer Impulse auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil
(1962–1965) hat man innerhalb der katholischen Kirche erkannt,
dass Glauben und Wissen durchaus verbindende Elemente aufwei-
sen. Spätestens mit der Enzyklika „Fides et ratio“ von Papst Johan-
nes Paul II. (1920 –2005) scheint das Kriegsbeil zwischen Kirche und
zeitgenössischer Philosophie begraben. Glaube und Vernunft sind
„wie die beiden Flügel, mit denen sich der menschliche Geist zur Be-

4 J. Habermas/J. Ratzinger, Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und Re-
ligion, Freiburg u. a. 2018.
5 H. Kurzke/J. Wirion, Unglaubensgespräch: Vom Nutzen und Nachteil der Reli-
gion für das Leben, München 2005.

12 Prolog



trachtung der Wahrheit erhebt.“6 Die heutige Dialogbereitschaft
zwischen moderner Welt und Kirche ist historisch betrachtet eine
absolute Ausnahmeerscheinung. Dies gilt insbesondere für die Kir-
che. Über weite Strecken der Geschichte vermutete man von kirchli-
cher Seite in der wissenschaftlichen Vernunft eine Bedrohung für
den Glauben. Immerhin verstand sich die Kirche bis Ende des vor-
letzten Jahrhunderts als ausschließliche Quelle der Wahrheit. Sie be-
anspruchte dieses Monopol nicht nur für Glaubensfragen, sondern
für alle Bereiche menschlichen Wissens. Bis in die Neuzeit diktierte
der Glaube den Verlauf von Landkarten, die Vorstellungen vom Auf-
bau der Erde und von der Entstehungsgeschichte der Menschheit.

Die Naturwissenschaften hatten ihrerseits bis weit in das
19. Jahrhundert die Schwierigkeit, die Grenzverläufe von Wissen-
schaft zu definieren. Ab wann beginnt die Geschichte der moder-
nen Astrophysik? Mit der Relativitätstheorie Albert Einsteins oder
schon mit Claudius Ptolemäus aus dem zweiten nachchristlichen
Jahrhundert, dessen geozentrisches Weltbild bis in die frühe Neu-
zeit gültig war, der aber zugleich ein vierbändiges Standardwerk
über die astrologischen Auswirkungen der Himmelskörper auf
den Menschen verfasste? Oder denken Sie an die Geschichte der
Medizin: Zu Beginn des 19. Jahrhunderts existierten in Ärztekrei-
sen noch überwiegend esoterische Vorstellungen über die Wirk-
samkeit des Magnetismus auf den menschlichen Organismus.
Auch heute finden immer wieder Debatten über den medizinischen
Nutzen bestimmter Naturheilverfahren oder alternativer Therapien
statt. Gemessen am strengen Selbstanspruch verblassen nicht nur
die schulmedizinischen, sondern auch andere naturwissenschaftli-
che Deutungsmonopole, weil der enorme Radius an unvorherseh-
baren Einflussfaktoren genaue Voraussagen schwierig erscheinen
lässt. Das betrifft die Klimaforschung ebenso wie das Wählerver-
halten am kommenden Sonntag. Prognosen abzugeben gehört zu
den unangenehmsten Beschäftigungen eines ernsthaften Wissen-
schaftlers, weil außerhalb der Idealbedingungen des eigenen Labors
die Zahl störender Interferenzen ins Unendliche steigt.

Es liegt also der Verdacht nahe, dass weder Glaube noch Wissen
allein die Wahrheit für sich beanspruchen können. Vielmehr be-

6 Enzyklika Fides et ratio, in: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 135,
hrsg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2014, 5.

13Prolog



schreiben sie jeweils einen Teilbereich und nur zusammen ergeben
sie ein einigermaßen kohärentes Bild der Welt. Gleichwohl, und das
scheint mir wichtig, beziehen sich religiöser Glaube und naturwis-
senschaftliche Vernunft auf unterschiedliche Ebenen der Wirklich-
keit, die für sich jeweils eine bestimmte erkenntnisgeleitete Methode
in Anspruch nehmen können.

In der Wissenschaftstheorie unterscheidet man zwischen einem
„Raum der Ursachen“ und einem „Raum der Gründe“. Der Raum
der Ursachen umfasst jene Bereiche, die mit den Methoden naturwis-
senschaftlicher Logik erklärt werden können. Hier bestimmen die
Gesetze von Ursache und Wirkung auf der Basis von Erfahrungen
die Urteilsbildung. Dagegen sind im Raum der Gründe vor allem
geisteswissenschaftliche Argumente wie die der Ästhetik, des Sinns
und der Bedeutung einschlägig. Sie unterscheiden sich vom Raum
der Ursachen dahingehend, dass sie nicht objektiv messbar sind und
nicht notwendigerweise zutreffen. Sie unterliegen auch subjektiv aus-
gesuchten Kriterien und benötigen nicht selten eine rhetorische Qua-
lität, um überzeugend zu sein. Beide Räume beanspruchen für ihren
Bereich ein Erklärungsmonopol; sie existieren nebeneinander und
können einander weder ersetzen noch widerlegen. Sie stellen damit,
recht verstanden, keine gegenseitige Bedrohung dar und sind keine
Konkurrenten um den ersten Platz, den es gar nicht gibt. Kein Natur-
gesetz erklärt Fragen nach dem Sinn des Lebens, kein Glaubens-
bekenntnis liefert eine zuverlässige Wetterprognose. Konflikte ent-
stehen gewöhnlich dort, wo der eine Raum sich anmaßt, die
Deutungshoheit über den anderen Raum zu beanspruchen. Umge-
kehrt können beide Räume voneinander profitieren, wenn sie die
Grenzen ihrer Erklärungsmöglichkeiten klar betonen. In gewissem
Umfang können sie sogar voneinander lernen und Argumente der
jeweils anderen Seite in die eigenen Überlegungen miteinbeziehen.

Auf den vorliegenden Seiten wird der Versuch unternommen, im
Blick auf unsere Geschichte dem Verhältnis von Glaube und Wissen
nachzugehen. Glaube und Wissen haben auf je eigene Weise diese
Vergangenheit entscheidend – und leider nicht immer in friedlicher
Absicht – geprägt. Ihr jeweiliges Selbstverständnis und ihr Verhältnis
zueinander gewähren uns einen aufschlussreichen Einblick in die
Geschichte Gottes und des Denkens.

Noch ein abschließender Hinweis: Über die genutzte Literatur hi-
naus finden Sie am Ende eines Kapitels weitere Hinweise, die ich für

14 Prolog



eine intensivere Beschäftigung empfehle. Ich folge hier weder einem
akademischen Anspruch, noch verweise ich pflichtschuldig auf Stan-
dardbücher, auf die man in jeder theologischen Einführungsliteratur
stoßen wird. Vielmehr möchte ich Ihnen meine persönlichen Lese-
erfahrungen mit auf den Weg geben. Das sind Bücher, die mich in
diesem Zusammenhang nicht nur angesprochen, sondern auch be-
geistert haben. Ihre Autoren sind also nicht ganz unschuldig am Zu-
standekommen dieses Buches. Die wenigsten von ihnen sind übri-
gens Theologen.

15Prolog





I. Im Anfang war nicht das Wort, sondern die Quittung

Für die meisten Menschen, und zu diesen zähle ich mich auch, setzt
das Interesse für die Geschichte ihrer Spezies gewöhnlich mit den
ersten kulturellen Errungenschaften ein. Das können künstlerische
Artefakte wie die bekannten Höhlenmalereien im französischen
Abri de Cro-Magnon sein oder einfache Werkzeuge, die für unsere
Vorfahren bereits einen enormen Vorteil gegenüber der Nahrungs-
konkurrenz bedeuteten. In dieser Phase vor der Entwicklung der
Schrift scheint die Zeit geradezu still zu stehen – Jahrtausende ver-
streichen ohne für den Laien erkennbare Entwicklungen.

Entsprechend ungenau sind die wissenschaftlichen Erkenntnisse
darüber, welche Faktoren die Entstehung des modernen Menschen
ermöglichten und wie die Bedingungen aussahen, die zu unserer
heutigen Kultur führten. Diese Unsicherheit trifft in erheblich grö-
ßerem Maße auf die Entwicklung des religiösen Bewusstseins zu. Al-
lein die Frage, was denn ein religiöses Bewusstsein auszeichnet,
scheint den Sachverhalt nicht richtig zu erfassen, da sie das religiöse
vom nichtreligiösen Bewusstsein bereits trennt oder meint, ein sol-
ches Bewusstsein anhand bestimmter Zeugnisse festmachen zu kön-
nen. Diese Anfänge ins Blaue zu definieren ist alles andere als unpro-
blematisch.

Vielleicht kommen wir an diesem Punkt einen Schritt weiter,
wenn wir nicht nach den Anfängen der Religion fragen, sondern ei-
nen anderen Aspekt des Menschen in den Blick nehmen, der auch
den Philosophen Karl Jaspers (1883 –1969) beschäftigt: Wann be-
ginnt der Mensch über etwas nachzudenken, das man nicht sieht?
Zu welcher Zeit fängt der Mensch an, sich mit den unsichtbaren
Gründen seiner Welt zu beschäftigen? Um diese Fragen zu klären,
stellt Jaspers eine These auf. Er bezeichnet das achte bis zweite vor-
christliche Jahrhundert als eine „Achsenzeit“ der Menschheit, weil es
in diesem Zeitraum in verschiedenen Kulturräumen der Erde unab-
hängig voneinander zu einem bemerkenswerten Hinterfragen der
bisher gültigen Einsichten kam:

17



„In dieser Zeit drängt sich Außerordentliches zusammen. In China leb-
ten Konfuzius und Laotse, entstanden alle Richtungen der chinesischen
Philosophie, dachten Mo-Ti, Tschuang-Tse, Lie-Tse und ungezählte an-
dere, – in Indien entstanden die Upanischaden, lebte Buddha, wurden
alle philosophischen Möglichkeiten bis zur Skepsis und bis zum Mate-
rialismus, bis zur Sophistik und zum Nihilismus, wie in China, ent-
wickelt, – in Iran lehrte Zarathustra das fordernde Weltbild des Kampfes
zwischen Gut und Böse, – in Palästina traten die Propheten auf von Elias
über Jesaias und Jeremias bis zu Deuterojesaias, – Griechenland sah Ho-
mer, die Philosophen – Parmenides, Heraklit, Plato – und die Tragiker,
Thukydides und Archimedes. Alles, was durch solche Namen nur ange-
deutet ist, erwuchs in diesen wenigen Jahrhunderten annähernd gleich-
zeitig in China, Indien und dem Abendland, ohne daß sie gegenseitig
voneinander wußten.“1

Die ersten greifbaren Anzeichen einer Suche nach den Ursachen der
eigenen Existenz beschränkten sich damit keineswegs auf den uns
vertrauten östlichen Mittelmeerraum und die daran angrenzenden
Kulturräume Vorderasiens. Und was immer auch Menschen dazu
veranlasst haben mag, über ihre eigene Herkunft nachzudenken, sie
scheinen in der Tat ab dieser Zeit das Bedürfnis zu entwickeln, diese
Gedanken für sich und ihre Nachkommen dauerhaft zu dokumen-
tieren. Sie versuchen in erstaunenswerter Gleichzeitigkeit dem
Nachsinnen über unsichtbare Gründe bleibenden Ausdruck zu ver-
leihen, sei es durch die mündliche Weitergabe an einen Schülerkreis,
seien es künstlerische oder religiöse Zeugnisse oder, wie im Juden-
tum, durch ein elaboriertes Schrifttum. Tatsächlich lässt sich ab der
von Jaspers beschriebenen Umbruchszeit eine für uns heute noch
verstehbare Kommunikationskultur in unabhängig voneinander
entwickelnden Zivilisationen erkennen, auf die wir noch zugreifen
können.

Unbeschadet dieser globalen Beobachtung von Jaspers konzen-
triert sich unser Blick im Folgenden auf den südöstlichen Mittel-
meerraum und die daran angrenzenden Regionen: die griechische
Inselwelt der Ägäis, die heutige Südtürkei, die levantinische Küste
und Mesopotamien. Im fruchtbaren Zweistromland zwischen Eu-
phrat und Tigris waren die klimatischen Bedingungen für die Entfal-

1 K. Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, in: ders., Gesamtausgabe I,
Werke, Bd. 10, hrsg. v. K. Salamun, Basel 2017, 17f.

18 Im Anfang war nicht das Wort, sondern die Quittung



tung menschlicher Kultur geradezu ideal. Auf dem Boden des heuti-
gen Irak blühte mit den Sumerern eine der ersten Hochkulturen, de-
ren Einzugsgebiet bis ans Mittelmeer reichte. Der Handel mit Roh-
stoffen generierte bereits ab dem dritten Jahrtausend vor Christus
einen regen Warenaustausch, der bereits für einen beachtlichen Le-
bensstandard sorgte. Diesen aufrechtzuerhalten und auszubauen war
durch die küstennahe Schifffahrt entlang der levantinischen Küste
möglich.

Zu den zahlreichen Begleitumständen, die die kulturelle Entfal-
tung in dieser Region beschleunigten, gehörte die Entwicklung über-
regionaler Schriftzeichen. Die Schrift als Speichermedium stammt
aus ebendiesem mesopotamischen Raum und geht auf erste sumeri-
sche Zeichensysteme zurück. Ursprünglich waren die ersten Zeichen
der Menschheit keine Buchstaben, sondern Zahlen. Für Wörter und
Begriffe verwendete man Ideogramme, also bildhafte Symbole. Der
sesshafte Ackerbau der sumerischen Gesellschaft im Zweistromland
ab dem dritten vorchristlichen Jahrtausend und die Entstehung der
Arbeitsteilung machten ein Zeichensystem erforderlich, mit dem der
gleichzeitig einsetzende Handel von Waren kodifiziert werden konn-
te. Die ersten Schriftzeichen bildeten also nicht die gesprochene
Rede ab, sondern dienten der Verwaltung und Buchhaltung. Der
einsetzende Handel, der Austausch von Waren und Dienstleistun-
gen, machten ein System zur besseren Erfassung von Produktionen,
Logistik und Güterverkehr notwendig. Quittungen und Warenlisten
sind damit die ersten Zeugnisse menschlicher Schriftkultur. Die ers-
ten Nicht-Analphabeten dieser Welt waren sumerische Kaufleute,
Handwerker und Buchhalter. Mit ihnen kamen nicht nur Waren,
sondern auch Zeichen und Zahlen auf dem Seeweg in die kleinasia-
tischen Küstenregionen der damals als Ionien bezeichneten südöst-
lichen Ägäis. Darüber hinaus entwickelten sich Zypern sowie Kreta
zu wichtigen Handelsdrehkreuzen. Die Orte, mit denen wir Ionien
verbinden, gehörten zu den Top-Locations der damaligen Kulturme-
tropolen: Milet, Halikarnassos und Ephesus sowie die nahegelege-
nen Inseln der Ägäis: Kos, Samos, Rhodos und Lesbos. Drei von sie-
ben der sagenhaften Weltwunder befanden sich nach Herodot,
einem griechischen Geschichtsschreiber aus dem fünften vorchristli-
chen Jahrhundert, in dieser Gegend.

Die im ersten Jahrtausend aktivste Ethnie in dieser Region waren
die aus dem heutigen Libanon stammenden Phönikier. Sie bestimm-

19Im Anfang war nicht das Wort, sondern die Quittung



ten in dieser Zeit den Seehandel im östlichen Mittelmeer und ent-
wickelten dabei eine beachtliche Warenlogistik. Im Vergleich zu der
erheblich kurzlebigeren sowie störanfälligeren EDV in unserer Zeit
waren die Tontafeln, in die die Phönikier ihre ersten Rechnungen
eindrückten, von erstaunlicher Präzision und Haltbarkeit. Selbst
Brände konnten ihnen nichts anhaben – vielmehr trugen diese
noch zu deren Erhaltung bei, weil sie für eine zusätzliche Härtung
der Schrifttafeln sorgten. Die phönizische Keilschrift, die sich ihrer-
seits dem sumerischen Zeichensystem verdankt, war ab dem elften
vorchristlichen Jahrhundert die Grundlage des griechischen Alpha-
bets. Sie bestand aus zweiundzwanzig Konsonanten, aus denen sich
neben der griechischen Schrift auch das hebräische Alphabet ent-
wickelte. Die auf Kreta und dem Peloponnes verwendeten Schrift-
zeichen der minoischen Kultur aus dem 18.–15. sowie dem 13.–12.
Jahrhundert vor Christus standen hingegen nicht, wie man vielleicht
annehmen könnte, in einem Verhältnis zur später entstandenen
griechischen Schrift.

In einem heute nicht mehr nachvollziehbaren Schritt emanzipiert
sich also ein Zeichensystem, das ursprünglich nur der Logistik dien-
te, aus seinem bisherigen Verwendungszweck. Zeichen werden zu
Buchstaben, die eine unendliche Zahl an Wörtern bilden können.
Nun konnte in der Kombination aus Konsonanten und Vokalen ein
exaktes Abbild der gesprochenen Sprache erstellt werden. Der Wort-
schatz blieb nicht auf das überschaubare Kontingent bekannter Be-
griffe beschränkt, sondern wies bestimmten Lauten ein exaktes
Zeichen zu. Damit waren nicht nur Missverständnisse ausgeschlos-
sen; nun konnten auch Wörter generiert werden, die man vorher
noch nicht kannte. Der Reichtum überlieferter Lieder und Helden-
sagen konnte dauerhaft fixiert werden. Der Fantasie der mensch-
lichen Sprache entsprach nun in der Schrift eine Verstetigungsform,
die für eine rapide Zunahme und rasche Ausbreitung des Fiktiona-
len sorgte. Der Wert des einmal Gedachten verschwand nicht mehr,
sondern erhielt ein materielles Dokumentationsformat.

Nach den sumerischen Kaufleuten waren es die griechischsprachi-
gen Dichter, die ab dem achten Jahrhundert vor Christus damit be-
gannen, ihre vom Hörensagen überlieferten Erzählungen auf-
zuschreiben. Mit Hesiod im siebten vorchristlichen Jahrhundert,
einem Viehzüchter und Landbesitzer auf dem griechischen Festland,
sowie hundert Jahre früher Homer, einem unbekannten ionischen

20 Im Anfang war nicht das Wort, sondern die Quittung



Dichter, dessen Existenz heute fraglich erscheint, beginnt die eigent-
liche Erkundungsreise des Denkens. In Liedern und Heldenerzäh-
lungen wird die Vergangenheit zum lebendigen Erzählstoff der
Gegenwart, das private Nachdenken zu einem öffentlichen Ge-
sprächsthema. Die Einsichten und Anschauungen des Einzelnen
kulminieren zu einem narrativen Geflecht.

Damit werden auch Götter und ihre Eigenschaften zu Gegenstän-
den des intersubjektiven Gedankenaustausches und des zwischen-
menschlichen Gesprächs. Das Göttliche wird sozial kommunizierbar
und damit bereits unweigerlich ein Stück seiner ursprünglichen Ge-
heimnishaftigkeit beraubt. Die Verschriftlichung des Lebens entzau-
bert das Numinose schon allein deshalb, weil es sich der sprach-
lichen und argumentativen Logik des Menschen unterwerfen muss.
Die schriftliche Verstetigung und Ausbreitung des Narrativen er-
möglichen einen reflektierten Umgang mit dem Pantheon. Die Göt-
terwelt wird fraglich. Der nächste Schritt, die Ursachen der Welt
dem unmittelbaren Zugriff durch das Göttliche zu entziehen und
auf stoffliche Ursachen zurückzuführen, ist nicht mehr weit.

Mit den Anfängen der griechischen Kultur im östlichen Mittelmeerraum be-
schäftigt sich die leicht verständliche Einführung von Elke Stein-Hölkeskamp,
Das archaische Griechenland. Die Stadt und das Meer, München 22019.

21Im Anfang war nicht das Wort, sondern die Quittung




