
Sedmak 39045: p. 3 / 29.4.2022

Clemens Sedmak

GOTTSUCHE
UND SELBST-
ERKENNTNIS
IM GEBET
Bitten, Flehen und Dank
in biblischen Texten



Sedmak 39045: p. 4 / 29.4.2022

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © Love the wind/shutterstock

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39045-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83053-2



Sedmak 39045: p. 5 / 29.4.2022

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VII

Beten und Erkennen. Eine Einführung . . . . . . . . . . 1

I ERBITTEN

Erbitten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

Manoach ersucht um Bestätigung (Ri 13,8) . . . . . . . . 49

Tobias und Sara bitten um hohes Alter (Tob 8,5–8) . . . 64

Susanna ersehnt Beistand (Dan 13,42–44) . . . . . . . . 79

Maria bittet um die gute Tat (Joh 2,3) . . . . . . . . . . 96

II FLEHEN

Flehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

Hanna macht ein Gelübde (1 Sam 10–11) . . . . . . . . 117

Hiskijka beweint sein Ende (2 Kön 20,2–3) . . . . . . . 132

Ester bekniet Gott (Ester 4,17) . . . . . . . . . . . . . . 148

Die Urgemeinde erhebt ihre Stimme zu Gott
(Apg 4,24–31) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

V



Sedmak 39045: p. 6 / 29.4.2022

III VERSÖHNEN

Versöhnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

Mose bittet um Vergebung für das Volk (Num 14,13–19) 186

Esra spricht ein Bußgebet (Esra 9,5–15) . . . . . . . . . 200

Judit wirft sich vor Gott nieder (Jdt 9,1–14) . . . . . . . 214

Die Seeleute erleichtern ihr Gewissen (Jona 1,13–16) . . 228

IV RINGEN

Ringen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

Jakob erinnert an zugesagtes Heil (Gen 32,10–13) . . . . 249

Jeremia fragt nach dem Warum (Jer 14,7–9) . . . . . . . 263

Ijob hadert mit Gott (Ijob 10,2–22) . . . . . . . . . . . . 278

Jesus unterwirft sich dem göttlichen Wollen (Lk 22,42) . 292

V DANKEN

Danken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309

Salomo preist geschenkte Weisheit (Weish 9,1–12) . . . . 313

Daniel rühmt die Größe Gottes (Dan 2,20–23) . . . . . . 329

Jesus vertraut im Dank (Joh 11,41–42) . . . . . . . . . . 344

Paulus erweist Gott Ehre (1 Tim 1,12–17) . . . . . . . . 358

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 373

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 377

VI

Inhalt



Sedmak 39045: p. 7 / 29.4.2022

Vorwort

Ein viel zitiertes Gebet, das, geschrieben von einer unbekannten
Frau, aus dem Konzentrationslager Ravensbrück stammt, lautet:

»Gott denke nicht nur an die Männer und Frauen gutenWillens,
sondern auch an die mit bösemWillen. Doch erinnere dich nicht
an die Leiden, die sie uns zugefügt haben. Erinnere dich an die
Früchte, die wir durch dieses Leiden gebracht haben, unsere
Kameradschaft, unsere Loyalität, unsere Demut, unseren Mut,
unsere Großzügigkeit, die Größe des Herzens, die daraus ge-
wachsen ist. Und wenn sie zum Gericht kommen, lass alle
Früchte, die wir hervorgebracht haben, ihre Vergebung sein.«

Das Gebet ist bewegend, es bringt starke Überzeugungen zum
Ausdruck. Die Überzeugungen etwa, dass es Menschen mit bö-
sem Willen gibt, die anderen Menschen Leid zufügen; die Über-
zeugung, dass es ungewöhnlich ist, Gottes Blick auf dieMenschen
bösen Willens zu lenken; die Überzeugungen, dass aus böswillig
zugefügtem Leid gute Frucht kommen kann, dass Kameradschaft,
Loyalität, Demut, Mut, Großzügigkeit, Größe des Herzens solche
Früchte sind. Die betende Autorin erhebt den Anspruch, dass sich
diese Früchte in ihrem Leben und dem Leben ihrer Leidensgenos-
sinnen gezeigt haben und zeigen. Und sie geht von einem Gericht
aus, dem auch die Menschen bösen Willens nicht entkommen
können. Bei diesem Gericht können die guten Früchte den bös-
willigen Menschen, die auf Vergebung angewiesen sind, zur Ver-
gebung gereichen.
In diesem Text zeigt sich Größe des Herzens, die Leid an-

erkennt, Schuldige benennen kann und doch Vergebung sucht.
Hier zeigt sich eine innere Weite, die an den Olivenzweig nach
der Flutkatastrophe, an das Leben nach der Vernichtung, an den
Neuanfang auch für diejenigen glaubt, die man verloren wähnen
könnte.

VII



Sedmak 39045: p. 8 / 29.4.2022

Wenn man tiefer gräbt, kann man wohl auch die Beobachtung
machen, dass die betende Frau moralischen Anspruch nicht aus
erfahrenem Leid ableitet, sondern aus den Früchten, die in der
leidvollen Situation hervorgebracht wurden. Der Gebetstext sagt
aus, dass die Früchte durch dieses Leiden hervorgebracht wurden,
was man auch so verstehen könnte: Ohne das zugefügte Leiden
wären diese Früchte nicht entstanden. Das rechtfertigt das Leiden
freilich nicht und lässt auch Bosheit als Bosheit bestehen. Fragen
kann man sich jedoch auch, ob die Früchte erst durch die Leid-
situation notwendig wurden. Braucht manMut nicht vor allem in
widrigen Umständen? Sind die Früchte auf derselben Ebene an-
gesiedelt? Demut als Tugend ist nicht nur in besonderen Um-
ständen wichtig, Loyalität scheint eine Frage des »Treue-Gegen-
übers« zu sein (wem gegenüber ist man loyal und treu?). Ein
genauer Blick auf das Gebet kann Fragen freilegen, die sich lang-
sam nur erschließen. Die nicht als Respektlosigkeit gemeinte Fra-
ge etwa, wie sich dieses Gebet zum Gebet des Pharisäers im acht-
zehnten Kapitel des Lukasevangeliums (Lk 18,11–12) verhält,
der vom eigenen moralischen Status überzeugt ist und anderen
diesen Status abspricht? Die Betende hat Gründe, bestimmte
Menschen als böswillig und leidverursachend anzusehen, als an-
gewiesen auf Vergebung. Sie hat auch Gründe, vom besonderen
moralischen Status der Opfer überzeugt zu sein. Unschuldiges
Leiden bringt zwar nicht eo ipso höheren moralischen Status mit
sich; aber es scheint einleuchtend, dass sich ein Mensch, dem
Leiden zugefügt wurde, in der moralisch privilegierten Situation
befindet, Vergebung initiieren zu können.
So fließen Überzeugungen und indirekt auch die Gründe für

diese Überzeugungen in das Gebet ein. Weiters kann man sich
fragen, was dieses Gebet über das Leben der betenden Frau aus-
sagt: wie sieht sie die Welt? Wie steht sie im Leben? Wie begegnet
sie anderen Menschen?
Das Gebet deutet eine Weltsicht an, die auch Täter als »ver-

gebungsfähig« ansieht, nicht also »verloren«. Wir finden eine
Weltsicht, die nicht von Rache und einem Durst nach austau-
schender Gerechtigkeit im Leiden geprägt ist, also einer Gerech-
tigkeitsvorstellung, bei der das von A zugefügte Leiden von A
selbst erfahren werden muss, um zu einemGleichgewicht zu kom-
men. Hier ist die Vorstellung von ausgleichender Gerechtigkeit

VIII

Vorwort



Sedmak 39045: p. 9 / 29.4.2022

am Werk, aber in Form von »guter Frucht« und »Barmherzig-
keit«. Es wird zum Ausdruck gebracht, dass Geschehenes nicht
weggewischt und abgetan werden kann und soll, aber mit Blick
auf Vergebungsbereitschaft und die Fruchtbarkeit aus dem Leiden
kann ein Ausgleich im Guten erzielt werden, der die Täter auf-
grund von einem »Barmherzigkeitsgleichgewicht« vor strafender
Tauschgerechtigkeit bewahrt. Die Frau, die so im Leben steht,
deutet eine Erfahrung in einem weiten Horizont, der auch die
eschatologische Perspektive nach Ende alles Irdischen einschließt.
Sie versteht eine Erfahrung anhand von Tiefenschichten, die
einem Tun »endzeitliches Gewicht« verleiht und beobachtbare
Handlungen in einer anderen Währung als der beobachteten Ge-
walt verrechnet, mit einem Maßstab, der aus einer Perspektive
jenseits der Zeit misst.
Damit ist sie der Grausamkeit und Bosheit, die sie im Moment

und zu einer gegebenen Zeit erfährt, nicht gänzlich ausgeliefert.
Sie reduziert Täter nicht zu Tätern und isoliert sie nicht als Täter,
sondern schließt sie ein in einen großen und großzügig gedachten
Kreis von Säen und Ernten. So ist eine Freiheit gegeben, ein Ab-
stand zur vorliegenden Situation, eine Distanz, die Mitgefühl frei
legt und Vergebungsbereitschaft ermöglicht.
Das Beten dieses Gebets vertieft und verstärkt diese Sichtweise,

trägt damit zu einem Erkennen der Welt als Schauplatz endzeit-
lich bedeutsamen Geschehens bei und zu einem Erkennen der
Menschen als Handelnde, die dies vor einem Horizont der Ewig-
keit und Endgültigkeit tun. So drückt dieses Gebet Erkennen aus
und dieses Erkennen wird durch das Beten dieses Gebets ver-
festigt, gewissermaßen festgezurrt.
Ein Gebet bringt Überzeugungen zum Ausdruck, Beten ist eine

Form des Erkennens. Und dieses Erkennen prägt die Sicht von
Welt, den Umgang mit Menschen und das Bewohnen der sozialen
Welt. Die Erkenntnis spielt im Beten eine wichtige Rolle – als Aus-
gangspunkt und als Frucht – so heißt es in der Philokalie: »Die
Erkenntnis ist über alles schön. Sie ist ja die Gehilfin des Gebetes,
in dem sie die geistige Kraft des Geistes aus dem Schlafe weckt zur
Schau der göttlichen Erkenntnis.«1 Das Gebet verbindet Erkennt-
nis des Natürlichen mit Erkenntnis des Übernatürlichen. Das Ge-

1 Neilos der Asket, 153 Kapitel über das Gebet. Philokalie der heiligen Väter

IX

Vorwort



Sedmak 39045: p. 10 / 29.4.2022

bet ist eine »spirituelle Brücke zwischen Mensch und Gott.«2 Es
ist eine Brücke zwischen der Welt des Natürlichen und Sichtbaren
und Irdischen und der Welt des Übernatürlichen, Unsichtbaren
und Überirdischen. In einem ernsthaften Gebet wird Gott gegen-
wärtig: »Durch das in großer Freude oder tiefer Erschütterung
gesprochene Gebet wird Gott gegenwärtig oder besser noch, wird
Gott Gegenwart.«3 Im Beten erkennen wir uns in Gottes Gegen-
wart.

Das vorliegende Buch will diesem Zusammenhang von Beten und
Erkennen nachgehen. Das soll freilich nicht bloß eine theoretische
Übung sein, sondern selbst in jenem gebetsnahen Geist geschehen,
der sich von der Ehrfurcht des Betens anderer inspirieren lässt.
Die Auseinandersetzung mit zwanzig ausgewählten Gebetssitua-
tionen, die in der Heiligen Schrift zu finden sind, nähert sich dem
Zusammenhang von Beten und Erkennen, von Erkennen und Be-
ten, in hörender Arbeit am Text an. Diese Arbeit ist vor allem
auch Auseinandersetzung mit den Fragen: Wie sollen wir beten?
Wie sollen wir erkennen? Wie sollen wir leben?

Ich danke meiner Frau Maria für ihre wunderbare Unterstützung
und dialogische Begleitung bei der Erstellung des Manuskripts.
Ich danke Dr. StephanWeber vomVerlag Herder für seine Geduld
und die umsichtige Betreuung des Projekts.
Ich will dieses Buch dem Andenken meines Priesterfreunds

Msgr. John Frey widmen. Er ist am 28. Januar 2022 verstorben.
Es war seine Gewohnheit, jeden Tag um 5 Uhr morgens aufzu-
stehen und die erste Stunde des Tages Gott und dem Gebet zu
widmen. Er wollte, wie er sagte, am Morgen »Zeit verschwenden
vor Gott.« Dieser Gedanke, dass Liebe sich in der Bereitschaft
zeigt, Zeit mit dem geliebten Gegenüber zu verschwenden, ist

der Nüchternheit. Band 1. Würzburg: Verlag Christlicher Osten 22007,
pp. 287–309, Nummer 86.
2 Israel Abrahams, Prayer. In: Encyclopaedia Judaica. 2nd Edition (Editor in
Chief: Fred Skolnik). New York: Thomson Gale 2007, 456–458, 458.
3 Elie Wiesel, Macht Gebete aus meinen Geschichten. Freiburg/Br: Herder
1986, 32.

X

Vorwort



Sedmak 39045: p. 11 / 29.4.2022

einer der vielen Wege, Beten und Gebet zu verstehen. Mit großem
Respekt und in Dankbarkeit sei dieses Buch John Frey zugeeignet.

Salzburg und South Bend im Januar 2022

XI

Vorwort



Sedmak 39045: p. 12 / 29.4.2022

XII



Sedmak 39045: p. 13 / 29.4.2022

Beten und Erkennen. Zur Einführung

Jesus tröstet die Jünger mit der Zusage einer Bitte, die eine Tür zur
Wahrheit öffnet:

»Ich werde den Vater bitten und er wird euch einen anderen Bei-
stand geben, der für immer bei euch bleiben soll. Es ist der Geist
der Wahrheit, den die Welt nicht empfangen kann, weil sie ihn
nicht sieht und nicht kennt. Ihr aber kennt ihn, weil er bei euch
bleibt und in euch sein wird« (Joh 14,16–17).

Jesus, der Weg und Wahrheit und Leben ist (Joh 14,6), spricht zu
den Jüngern mit der Autorität der Wahrheit. Die angekündigte
Bitte an den Vater um den Geist der Wahrheit wird selbst im Geist
der Wahrheit und aus dem Geist der Wahrheit gesprochen. So ist
das Gebet Jesu Ausdruck eines »Seins-in-der-Wahrheit«, eines
rechten Erkennens, eines Erkennens des Rechten. Auch das Gebet
um rechte Erkenntnis schöpft aus rechtem Erkennen.
Der innere Zusammenhang von Beten und Erkennen wird im

alten und bewährten liturgischen Prinzip »lex orandi, lex creden-
di« ausgedrückt, die im Indiculus de gratia Die zu finden ist. Die
Form des Betens und der Inhalt des Glaubens sind miteinander
untrennbar verbunden. Gebete sollen dem Glauben entsprechen.1

Pius XII wählt in der Bulle Mediator Dei (1947) die Formulie-
rung: »Lex credendi legem statuat supplicandi.« Die Regeln des
Betens werden von der Regel des Glaubens angeleitet. Unstrittig
scheint, dass Glauben, als fides quae wie auch als fides qua, die

1 Gebetsformen sollen, weil tradiert und universal gefeiert, so dargebracht
werden, dass die Regeln des Betens die Regeln des Glaubens stützen (DH
246). Die Form der Liturgie soll also den (rechten) Glauben ausdrücken und
stärken. Daraus folgt, dass es das irrige Gebet gibt, das Gebet, das auf irrigen
(gar: häretischen) Überzeugungen beruht. Beten drückt Erkennen aus, sowohl
in der Erkenntnisordnung des Glaubens, als auch in der Erkenntnisordnung
des Wissens.

1



Sedmak 39045: p. 14 / 29.4.2022

Praxis des Gebets prägt. Woran wir glauben und wie wir beten
bilden eine Einheit. So gesehen kann Erkennen zum Beten führen
und Beten zum Erkennen.
Jesu Rede an die Jüngergemeinschaft im vierzehnten Kapitel

des Johannesevangeliums stärkt die Gemeinschaft, obwohl und
weil er die Seinen auf Verlust und Ohnmacht vorbereitet. Die Zu-
sage des Gebets drückt Jesu Wissen um das, was ist und das, was
wiegt, aus und lässt die Jünger den Ernst der Lage tiefer verstehen.
Erzähltes Gebet stiftet Gemeinschaft; zu wissen, dass ein Mensch
für uns betet, erfüllt uns mit einem Sinn von Trost. Jesus verstärkt
diesen Trost durch den Inhalt des verheißenen Gebets, das einen
Beistand und Tröster erflehen wird. Jesus spricht mit der Auto-
rität dessen, der an die Erhörung seiner Bitte an den Vater glaubt.
Er spricht mit der Gewissheit dessen, dessen Leben auf die Ge-
meinschaft mit Gott aufgebaut ist und der alle Erfahrung im Lich-
te dieser Gemeinschaft macht und deutet.
Mit dieser Autorität antwortet Jesus auch auf die Bitte der Jün-

ger: »Herr, lehre uns beten« (Lk 11,1). Die Frage, die eine Sehn-
sucht nach Wissen ausdrückt, steht in einem Kontext von zwei
Bezugspunkten – dem Gebet Jesu und dem Umstand, dass Johan-
nes seine Jünger Beten gelehrt hat. Allein der Umstand, dass diese
Bitte geäußert wurde, zeigt nach Origenes, dass sich hier die Ein-
sicht durchsetzt, dass es zum Gebet mehr brauche als das, was die
traditionelle Lebensweise und Frömmigkeit vermittelt habe.2 Es
brauche Gebete, die aus dem Geist geboren sind.3 Jesus bringt
Menschen durch sein heilvolles Tun zum Beten (vgl. Mk 2,12).
Freilich ist »Wissen um Beten« eine ganz besondere Form des

Wissens, das rasch zu selbstrichtendem Wissen werden kann, zu
einem Wissen, das den Wissenden schuldig spricht. Denn wer im
Warum des Betens lebt, um das Wie des Betens weiß, dessen
Unterlassung wird schwerer wiegen. Das Vater Unser ist ein
Gebet, das den Betenden in die Pflicht nimmt – in die Pflicht, den
Namen Gottes zu heiligen, dem Reich Gottes nicht entgegenzu-
stehen, dem Willen Gottes Raum zu geben, und das Brot des
Tages nicht als selbstverständlich zu nehmen; es ist ein Bekennt-
nis, sich in der Pflicht der Schuld und Vergebung zu wissen,

2 Origenes, Über das Gebet II,4.
3 Ebd., II,5.

2

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 15 / 29.4.2022

demütig die Realität der Versuchung anzuerkennen und mit bren-
nendem Herzen die Erlösung von Dunkel und Bösem zu erflehen.

Hinweise in den Evangelien

Beten kann jedenfalls gelehrt und wohl auch gelernt werden; hier
zeigt sich ein Erkenntnisanspruch auf Seiten derjenigen, die Beten
zum Inhalt von Handlungen des Lehrens und Unterweisens ma-
chen.4 Die Evangelien haben an einigen Stellen diesen Zusam-
menhang zwischen Erkennen und Beten erhärtet. Die Anerken-
nung Gottes als einzigen Gott, dessen Name geheiligt werde,
steht im Zentrum. Es ist eine Versuchung, zwei Herren dienen zu
wollen (vgl. Mt 6,24) oder gar, den Versucher anzubeten (vgl. Mt
4,9). Wenn man eine in den Evangelien geschilderte Bitte an Jesus
als Gebet ansehen möchte, könnte man die erkenntnistheoretisch
relevante Dynamik einer Bitte auch in einer Passage aus dem Lu-
kasevangelium ersehen: »Als der Hauptmann von Jesus hörte,
schickte er einige von den jüdischen Ältesten zu ihm mit der Bitte,
zu kommen und seinen Diener zu retten. Sie gingen zu Jesus und
baten ihn inständig. Sie sagten: Er verdient es, dass du seine Bitte
erfüllst; denn er liebt unser Volk und hat uns die Synagoge ge-
baut« (Lk 7,3–5). Hier wird die relationale Struktur einer Für-
bitte bemüht, die eine Bittsituation in eine soziale Situation mit
mehreren Beteiligten verwandelt, hier wird eine Bitte begründet,
hier wird einer Bitte Nachdruck verliehen, hier wird durch die
angeführten Überzeugungen die Plausibilität einer Bitte verstärkt,
um die »Erhörbarkeit« zu erhöhen. Der Zusammenhang von (Er)
Kennen und Beten wird auch von Jesus im Gespräch am Jakobs-

4 Wir kennen viele »Schulen des Gebets«, ich nenne den Klassiker von Ole
Hallesby (Vom Beten. Eine kleine Schule des Gebets. Witten: SCM Verlag
2012) und einflussreiche Vorträge von Henri Caffarel (Cinq soirées sur la
prière intérieure. Paris, Parole et Silence 2003; deutsch: Weil du Gott bist. Ein-
siedeln: Johannes Verlag 2012). Das hochgeschätzte Werk Aufrichtige Erzäh-
lungen eines russischen Pilgers ist Schilderung einer Suche nach dem rechten
(unablässigen) Beten und damit auch eine Schule des Gebets. Auch viele
Schriften der Philokalia, auf die in diesem Buch zurückgegriffen wird, sind
Handreichungen auf dem Weg zum Beten.

3

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 16 / 29.4.2022

brunnen angesprochen: »Ihr betet an, was ihr nicht kennt, wir
beten an, was wir kennen« (Joh 4,22). Die Dynamik weist auf
einen hermeneutischen Zirkel hin: durch rechtes Beten erkennt
man Gott, durch das rechte Erkennen Gottes kommt man zum
Beten.5

An dieser Stelle, die zwischen dem Volk Israel und dem Volk in
Samarien unterscheiden lässt, tritt eine soziale Bedeutung des Be-
tens, das soziale Zuordnungen treffen lässt, hervor. Beten, vor
allem in seiner sichtbaren und durch weitere Handlungen unter-
stützten Form, dient auch als sozialer Marker und wird zum
Politikum, wie die Anfrage an Jesus verdeutlicht, die einen Gegen-
satz zwischen seinen Jüngern und den Jüngern des Johannes (und
der Pharisäer) konstruiert: »Die Jünger des Johannes fasten und
beten viel, ebenso die Jünger der Pharisäer; deine Jünger aber
essen und trinken« (Lk 5,33).
Die Evangelien betonen konsequent die innere Dimension des

Betens, dessen Grundbedeutung durch das, was Henri de Lubac
»Spiritualität der Weltlichkeit« genannt hat6, zerstört wird. Es
geht darum, den Willen Gottes zu suchen, das zu ersehnen, was
Gott im Sinn hat und nicht nach menschlichen Maßstäben zu ur-
teilen, wie Jesus in der Zurückweisung des Petrus festhält (Mk
8,33; Mt 16,23). Das Gebet orientiert sich nicht an der Außen-
wirkung, sondern an der inneren Quelle. Ein Mensch, der betet,
um heilig zu erscheinen, betet in Scheinheiligkeit (vgl. Mk 12,40).
Wer um des eigenen Ansehens willen betet, hat seinen Lohn schon
empfangen (vgl. Mt 6,5). Das Gebet ist Ausdruck des größten
Gebots, Gott mit ganzemHerzen zu lieben (Mk 12,29–30). Wenn

5 Gleichzeitig wird hier ein erkenntnistheoretisches Grundproblem angespro-
chen: woher weiß ich, dass ich »richtig« bete (kann man das wissen?) oder
noch tiefgreifender: woher weiß ich, dass ich »den rechten Gott« anbete?
Johannes Chrysostomos spricht in seinem Kommentar zum Johannesevan-
gelium im Zusammenhang mit Joh 4,22 die Vermutung aus, dass das Volk in
Samarien einen partikularen, lokalen Gott angebetet habe, während die Juden
wussten, dass Gott »Gott der Welt« sei.
6 Henri de Lubac spricht von »mondanité spirituelle«, eine Formulierung, die
er vonDomVonier übernommen hat (Henri de Lubac,Méditation sur l’Eglise.
Paris: Aubier 1953, 283). Eine Spiritualität der Weltlichkeit misst nach
menschlichem Maß und sucht die Ehre des Menschen, nicht die Ehre Gottes;
vgl. die mahnende Bemerkung im Johannesevangelium: »Denn sie liebten das
Ansehen bei den Menschen mehr als das Ansehen bei Gott« (Joh 12,43).

4

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 17 / 29.4.2022

man Gebet als Ausdruck der Verbindung mit Gott versteht, kann
dann das ganze Leben (und alles Erkennen) zum Gebet werden.
Es geht umGott. Das Gebet braucht den rechten Rahmen, wie die
Tempelreinigung zeigt (Joh 2,14–16). Das Gebet braucht die Er-
fahrung von Einsamkeit und Abgeschiedenheit, Ruhe und Stille
(vgl. Mk 1,35). Es soll denn auch der Geist sein, der in uns betet7,
der Geist, der Jesus in die Wüste getrieben hat (Mk 1,12). Gott
will »im Geist und in der Wahrheit« angebetet werden (Joh 4,23–
24).
Das Gebet bringt Frucht aus dem Inneren hervor, kommen

doch die bösen Gedanken aus dem Inneren, aus dem Herzen des
Menschen (Mk 7,21). Dennoch sind die »innere« und die »ver-
tikale« Dimension des Gebets nicht ausgrenzend in dem Sinne,
dass die gemeinschaftliche oder »horizontale« Dimension des
Lebens im Gebet abrogiert werden würde. Die Bergpredigt richtet
das Verhältnis von vertikaler und horizontaler Dimension im Ge-
bet neu aus. Das Gebet hat keine innere Kraft, wenn es von äuße-
rem Konflikt belastet ist. Die entsprechendenWorte sind deutlich:
»Wenn du deine Opfergabe zum Altar bringst und dir dabei ein-
fällt, dass dein Bruder etwas gegen dich hat, so lass deine Gabe
dort vor dem Altar liegen; geh und versöhne dich zuerst mit dei-
nem Bruder, dann komm und opfere deine Gabe« (Mt 5,23–24).8

In den Zusammenhang mit der sozialen Dimension des Betens
kann man auch die Einladung zu »resilientem Beten« einbetten,
die Einladung zu einer Form des Betens, die sich im Sinne guter
Gemeinschaft mit »Nächsten« (»Fernsten«) und Gott gegen
innere Widerstände und äußere Erfahrungen stellt: »Segnet die,
die euch verfluchen; betet für die, die euch misshandeln.«
(Lk 6,28).

7 Das Motiv des Geistes, der Subjekt des Gebets in uns wird, führt zu wich-
tigen erkenntnistheoretischen Implikationen; Johannes Cassian zitiert in sei-
nen Collationes (Johannes Cassian, Collationes Patrum. 24 Unterredungen
mit den Vätern. Übersetzt von Antonius Abt. Bibliothek der Kirchenväter,
1 Serie, Band 59 und 68. Kempten: Kösel 1879 – 9. Unterredung, Abschnitt
31) den heiligen Antonius: »Es ist kein vollkommenes Gebet, solange der
Mönch noch ein Bewusstsein von sich oder von dem Gegenstande seines Bit-
tens hat.« Hier wird die Selbstvergessenheit zu einem entscheidendenMoment
des vollkommenen Gebets.
8 Vgl. Evagrius Ponticus, Über das Gebet, 13 und 21.

5

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 18 / 29.4.2022

Auf diese Weise werden Selbsterkenntnis und Kenntnis der
eigenen sozialen Situation mit der Erkenntnis Gottes im betenden
Vollzug verschränkt. Wachsames Hinhören und Hinschauen auf
die Wirklichkeit, ein Erkennen und Anerkennen dessen, was ist,
sind gebetsfördernde Haltungen (vgl. Mk 12,35–37). Wachen
und Beten werden in einem Atemzug genannt (Mk 14,38).
Gebet bringt Frucht, wenn sich der Betende ganz in die Verbun-

denheit mit Gott, in den Willen Gottes hineinstellt. So kann man
vielleicht die eigenartige Perikope verstehen, in der wir dem Dä-
mon begegnen, den die Jünger – sehr zur Frustration Jesu (Mk
9,19) – nicht austreiben können. Es mangelt ihnen an Kraft (an
Glauben: Mt 17,20). Die Kraft, die das Gebet freisetzt, ist nicht
Kraft aus Eigenem. »Diese Art kann nur durch Gebet ausgetrie-
ben werden« (Mk 9,29). Die Evangelien lehren, dass Beten den
Lauf der Dinge beeinflussen könne (Mk 13,18: »Betet darum,
dass dies alles nicht im Winter eintritt«). Beten macht eine reale
Differenz, wandelt mögliche Welten in Wirklichkeit. Wer in die-
sem Glauben lebt, befindet sich in einer anderen Erkenntnissitua-
tion als jemand, der das nicht tut. Das halten die Evangelien auch
als »sensus communis« fest, als traditionsbildende Überzeugung
einer Gemeinschaft: »Wir wissen, dass Gott einen Sünder nicht
erhört; wer aber Gott fürchtet und seinen Willen tut, den erhört
er.« (Joh 9,31). In diesem Sinne wohl sagt auch Marta: »Alles,
worum du Gott bittest, wird Gott dir geben« (Joh 11,22).
Jesus selbst betet, spricht den Lobpreis, dankt (Mt 14,19; Mt

15,36; Mk 14,22–23; Lk 9,16; Joh 6,11), betet nicht nur »mit
seinem ganzen Leben«, sondern auch zu bestimmter Zeit und an
bestimmtem Ort. Johannes Cassian führt vier Gebetsformen an
(Bitte, Anbetung, Fürbitte, Danksagung), die er alle mit Jesus ver-
binden kann.9Während Jesus betet, öffnet sich der Himmel; wir
finden dieses Motiv im Lukasevangelium sowohl anlässlich der
Taufe Jesu (Lk 3,21) als auch im Rahmen der Verklärung (Lk
9,29). In beiden Situationen zeigt sich göttliches Handeln, der
Heilige Geist (Lk 3,22) und eine Stimme aus dem Himmel (Lk
3,22; Lk 9,35). Jesu Beten verbindet Himmel und Erde. Diese Ver-
bindung sucht Jesus auch im Beten in Stille und Einsamkeit (Lk
4,42; Lk 5,16; Lk 6,12; Lk 9,18; Lk 11,1). Diese Verbindung hat

9 Cassian, 9. Unterredung, 17.

6

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 19 / 29.4.2022

auch den Vorrang vor den Begehrlichkeiten der Menschen, auch
den wohl verständlichen Hoffnungen wie der Sehnsucht nach
Heilung von Krankheit (vgl. Lk 5,15). Wir finden das einsame
Beten Jesu vor großen Entscheidungen (die Wahl der zwölf Jünger
nach einer Nacht im Gebet: Lk 6,13), vor großen Fragen, die
Jesus stellt (die Frage: »Für wen halten mich die Leute?« nach Lk
9,18), vor entscheidenden Lehrinhalten (die Instruktion über das
Gebet des Herrn nach Lk 11,1).
Beten wird zum abgrenzbaren Tun oder Geschehenlassen,

wenn Jesus zu den Jüngern sagt: »Wartet hier, während ich bete«
(Mk 14,32). Bleibend erschütternd sind die kurzen Gebete, die
Jesus in schwerer Stunde spricht (Mt 26,39: »Wenn es möglich ist,
gehe dieser Kelch an mir vorüber«; Mk 15,34: »Und in der neun-
ten Stunde rief Jesus mit lauter Stimme: Eloï, Eloï, lema sabach-
tani?, das heißt übersetzt: Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen?«). Gerade das letzte Gebet Jesu, gesprochen am
Kreuz, lässt die Frage nach Erfahrung und Erkenntnis stellen.Was
hat Jesus erfahren, als er mit Psalm 22 gebetet hat, was hat er
erkannt? Wie hat sein Leiden seine Gebetssituation verändert?
Welche Autorität kommt diesem Gebet zu?
Jesus betet ja mit der Autorität desjenigen, der aus Einheit mit

dem Vater und aus Vertrauen auf den Vater lebt. Wie zaudernd
sind doch unsere Gebete, wie schwach unser Glaube, wie schütter
unser Vertrauen! Vor dem verschlossenen Grab des Lazarus ste-
hend, dank Jesus dem Vater für die Erhörung des Gebets. Das auf
Gott offene nicht sichtbare Herz und das zunächst sichtbar ver-
schlossene Grab bilden einen Gegensatz. Ebenso die stille Verbin-
dung Jesu und das ausgesprochene Gebet: »Ich wusste, dass du
mich immer erhörst; aber wegen der Menge, die um mich herum
steht, habe ich es gesagt; denn sie sollen glauben, dass du mich
gesandt hast« (Joh 11,42). Jesus drückt damit eine Überzeugung
aus, die sein Leben trägt. Er kann auf dem Fundament dieses
Wahrheitsanspruchs handeln – und ruft vor aller Augen und
Ohren: »Lazarus, komm heraus!« (Joh 11,43). Wer würde es
wagen, sein Handeln über ein versuchsweise tastendes Vertrauen
auf die Erhörung des Gebets auszurichten?
Der in Vertrauen mündende und aus Vertrauen entstehende

Zusammenhang zwischen rechtem Erkennen und rechtem Beten
zeigt sich auch in der Einladung, im Namen Jesu zu bitten (Joh

7

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 20 / 29.4.2022

14,13–14: »Alles, um was ihr in meinem Namen bittet, werde ich
tun, damit der Vater im Sohn verherrlicht wird. Wenn ihr mich
um etwas in meinem Namen bittet, werde ich es tun«). Auf diese
Einladung kommt Jesus noch einmal zurück (Joh 16,24) und be-
tont auch die direkte Bitte an Gott und die direkte Beziehung zu
Gott (Joh 16,26–27: »Ich sage nicht, dass ich den Vater für euch
bitten werde; denn der Vater selbst liebt euch, weil ihr mich ge-
liebt und weil ihr geglaubt habt, dass ich von Gott ausgegangen
bin.«). Die Logik ist wohl die: Wer Jesus kennt, kann im Namen
Jesu bitten; wer im Namen Jesu bittet, dessen Gebet wird erhört.
Der Schlüssel zum Beten ist das Vertrauen; die Aufforderung

zur vertrauensvollen Bitte (Mt 7,7–11) geht mit der Zusage der
Erhörung einher (vgl. Mt 21,22). Auf dem Fundament seines
Gottvertrauens finden wir in den Träumen von Josef, dem Bräu-
tigam Marias, Ausdruck einer Verbindung zwischen Gott und
Mensch (Mt 1,20–23; Mt 2,13; Mt 2,19–20). Hier könnte man
sogar von der Erhörung eines nicht gesprochenen Gebets reden.
Vertrauen bleibt der Schlüssel in der Verbindung zwischen Gott
und Mensch. Vertrauen ist eine Einstellung, die auf Überzeugun-
gen gegründet ist. Diese Überzeugungen betreffen das Verhältnis
von Vertrauendem und Vertrautem, aber auch Überzeugungen in
Bezug auf Bittenden und Angesprochenen. Eine vertrauensvolle
Bitte, wie sie der Hauptmann von Kafarnaum geäußert hat (Mt
8,6) beruht auf Überzeugungen, die die Perikope teilweise auch
explizit macht. Vertrauen bringt einen Erkenntnisanspruch mit
sich, der durch entsprechende Erfahrungen (wie etwa Verfesti-
gung der Vertrauensbasis oder Vertrauensbruch) angepasst wird.
Wenn X beginnt, Y zu vertrauen, verändert sich die Erkenntnis-
situation von X.
Die Zeichen-Praxis Jesu, der Zeichen gewirkt hat, lässt Ver-

trauen entstehen. Gleichzeitig verändert Jesus die Erkenntnis-
situation und Gebetssituation der Menschen. Die Gebetssituation
ist jene Grundhaltung, aus der heraus man betet. Durch sein eige-
nes Beten verändert Jesus die Gebetssituation der Menschen.
Jesus bringtMenschen zum Beten: Die Geheilten preisen Gott voll
von Erstaunen (Mt 15,31), der von seiner Lähmung geheilte
Mann preist Gott ebenso wie die Umstehenden (Mt 9,8; Lk
5,25–26) und die Zeuginnen und Zeugen der Auferweckung des
jungen Mannes von Naim (Lk 7,16), die von ihrer Verkrümmung

8

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 21 / 29.4.2022

geheilte Frau (Lk 13,13) und einer der zehn von Aussatz geheilten
Männer (Lk 17,15). Menschen, die Gott nach einer erfahrenen
Wohltat preisen, sind dankbar.10 Der abgestattete Dank drückt
nicht nurWissen um das Beschenktwordensein aus, sondern auch
Wissen um die Quelle. Gebetsäußerungen dieser Art können auch
mit expliziten (und neu angeeigneten) Überzeugungen einher-
gehen, etwa nach der Auferweckung des jungen Mannes (»Alle
wurden von Furcht ergriffen; sie priesen Gott und sagten: Ein
großer Prophet ist unter uns aufgetreten: Gott hat sich seines Vol-
kes angenommen«: Lk 7,16). An dieser Stelle sieht man deutlich,
wie die Gebetssituation und die Erkenntnissituation miteinander
verschränkt sind und beide von Jesus verändert werden.
Eine der eindrucksvollsten Stellen, die uns den betenden Jesus

nahe bringen, ist das siebzehnte Kapitel des Johannesevange-
liums. Jesus erhebt seine Augen zum Himmel und drückt seine
lebenstragenden Überzeugungen aus: Der himmlische Vater hat
dem Sohn Macht über alle Menschen gegeben, damit sie das ewi-
ge Leben haben; das ewige Leben ist Erkenntnis Gottes und Jesu
Christi. Der Sohn hat den Vater auf Erden verherrlicht. Der Sohn
war in der Herrlichkeit bevor die Welt war. Die Menschen, die
Jesus vom Vater anvertraut wurden, haben erkannt, dass alles,
was der Vater dem Sohn gegeben hat, vom Vater ist. Diese Men-
schen haben erkannt, dass Jesus vom Vater ausgegangen ist und
vom Vater gesandt wurde. Damit ist auch ausgesagt, dass Jesu das
Erkennen wie Beten der Menschen grundlegend verändert hat.
Das ist offensichtlich ein eigenes Thema (»Wie hat Jesus die epis-
temische Situation der Menschen verändert?«). Diese Überzeu-
gungen bilden den Hintergrund und Untergrund für die Bitten,
die Jesus dann für die ihm Anvertrauten ausspricht. Die in Joh
17,11 ausgesprochene Bitte hat unausschöpfbare theologische
Tiefe: »Heiliger Vater, bewahre sie in deinem Namen, den du mir
gegeben hast, damit sie eins sind wie wir.«
Auch die Bitten Jesu drücken Grundüberzeugungen aus mit

einer Unterscheidung »in der Welt« und »von der Welt«: Ich bitte
nicht, dass du sie aus der Welt nimmst, sondern dass du sie vor

10 Das zeigt sich auch in der betenden Dankbarkeit der Hirten, nachdem sie
den Messias angetroffen haben (Lk 2,20).

9

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 22 / 29.4.2022

dem Bösen bewahrst. Sie sind nicht von der Welt, wie auch ich
nicht von der Welt bin« (Joh 17,15–16). So ist dieses Gebet auch
»Lehrgebet«, eine theologische Unterweisung, was der Ernst-
haftigkeit des an den himmlischen Vater gerichteten Gebets kei-
nen Abbruch tut. Das Beten Jesu an dieser Stelle ist nicht nur ein
»Sagen«, sondern auch ein »Zeigen«. Jesus zeigt, wie ihn liebe-
volle Sorge umtreibt, um die anwesenden Jünger, aber auch um
alle Glaubenden (Joh 17,20: »Aber ich bitte nicht nur für diese
hier, sondern auch für alle, die durch ihr Wort an mich glauben«).
Hier zeigt sich die Weitung des Sorgehorizonts, der betend vor
Gott gebracht wird. Damit verändert sich auch die Erkennt-
nissituation wie auch die Gebetssituation der Jünger. Beten ver-
ändert Erkennen, Erkennen verändert Beten. Vielleicht könnte
man sogar so weit gehen zu sagen: Sag mir nicht, was du glaubst,
zeig mir, wie du betest und ich sehe deinen Glauben.

Einige Anhaltspunkte
aus der jüdisch-christlichen Tradition

Der Zusammenhang von Beten und Erkennen kann in der jü-
dischen und christlichen Tradition in vielerlei Weisen verfolgt
werden; ich nenne stellvertretend für den unüberschaubaren
Reichtum an Einsichten einige Beispiele.
In der jüdischen Tradition finden sich Reflexionen auf Beten

und Erkennen wie auch lebendige Darstellungen dieses Zusam-
menhangs. Das Anbeten von Götzen beruht auf sündhaftem Irr-
tum; Jesaja schildert die Torheit von Menschen, die Holz zum
Feuermachen verwenden und aus demselben Holz ein Götterbild
schnitzen: »Sie überlegen nichts, sie haben keine Erkenntnis und
Einsicht« (Jes 44,19). Die Erkenntnisgrundlage des Betenden ist
eben nicht Verrat an »sensus communis« und erfahrbarer Wirk-
lichkeit. Eine ähnliche Darstellung findet sich im Buch der Weis-
heit (Weish 13,10–19). Ein Bild wird mit Eisen an der Wand be-
festigt, in der Überzeugung, »dass es sich nicht helfen kann; es ist
ein Bild und braucht Hilfe« (Weish 13,16). Hier zeigt sich, wie die
falsche Überzeugung, dass ein Bild aus Holz etwas Göttliches sein
kann, von der wahren Überzeugung, dass dieses Objekt nach den

10

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 23 / 29.4.2022

Gesetzen eines physischen Gegenstandes zu behandeln ist, he-
rausgefordert wird.
Eine eigenartige Dynamik sehen wir in der Schilderung der Pla-

gen, die über Ägypten kommen; der Pharao spricht nach dieser
textlichen Darstellung als erste Antwort auf das Ersuchen des
Volkes Israel um Freiheit: »Wer ist Jahwe, dass ich auf ihn hören
und Israel ziehen lassen sollte? Ich kenne Jahwe nicht« (Ex 5,2).
Gleichzeitig verhärtet der Herr das Herz des Pharao (Ex 7,3), so-
dass er auch keine innere Möglichkeit hat, Gott zu erkennen. Sein
Herz bleibt ungerührt (Ex 7,14), auch wenn die Wunder mit dem
Anspruch verbunden werden: »So spricht Jahwe: Daran sollst du
erkennen, dass ich Jahwe bin« (Ex 7,17). Nach der Plage mit den
Fröschen trägt der PharaoMose und Aaron auf: »Betet zu Jahwe,
er möge mich und mein Volk von den Fröschen befreien« (Ex
8,4). Hier deutet sich doch die Anerkennung der Macht Jahwes
und der Macht des Gebets an, also erste Schritte auf demWeg zur
Erkenntnis Gottes. Mose vermittelt dem Pharao einen Sinn für die
Präzision des Gebets: »Wann soll ich für dich, deine Diener und
dein Volk um Beseitigung der Frösche von dir und aus deinen
Häusern beten?« (Ex 8,5). Diese Frage allein zeigt tiefe Überzeu-
gungen des Mose, Überzeugungen, die sich auf Gott und Dessen
Macht und auf die Beziehung Gottes zu Mose, wie sie im Gebet
ausgedrückt wird, beziehen. Mose löst den Anspruch mit Gottes
Hilfe ein. Trotz des verhärteten Herzens des Pharao trägt dieser
seinen israelitischen Ansprechpartnern nach der Plage mit dem
Ungeziefer auf: »Betet auch für mich!« (Ex 8,24). In welcher epis-
temischen Situation befindet sich der Pharao, als er diese Bitte
äußert? Glaubt er an die Macht Jahwes und die Macht des Gebets
zu Jahwe? Das Herz des Pharao bleibt freilich, auch nach Er-
füllung der Gebetsbitte von Mose, verhärtet. Nach der Hagel-
plage fordert er wiederum zum Gebet auf: »Betet zu Jahwe! Die
Donnerstimme Gottes und der Hagel, das ist zu viel.« (Ex 9,28).
Das Delegieren des Gebets deutet eine »Dritte-Person-Beziehung«
zu Jahwe an, den der Pharao nicht in direktem Dialog anspricht.
Das Gebet selbst hat Mose nach der Beschreibung wohl mit

gemischten Gefühlten gesprochen, sagt er doch zum Pharao:
»Du und Deine Diener aber, das weiß ich, ihr fürchtet euch noch
immer nicht vor dem Gott Jahwe« (Ex 9,30). Freilich, wiederum
ist das Herz des Pharaos nach Ende der Plage verhärtet. Nach der

11

Einige Anhaltspunkte aus der jüdisch-christlichen Tradition



Sedmak 39045: p. 24 / 29.4.2022

Heuschreckenplage die nächste Bekundung von Erkenntnis und
Einsicht aus dem Mund des Pharao: »Ich habe gegen Jahwe, eu-
ren Gott, gesündigt und auch gegen euch. Nur noch diesmal
nehmt meine Sünde von mir und betet zu Jahwe, eurem Gott, er
möge mich wenigstens noch von dieser tödlichen Gefahr be-
freien.« (Ex 19,16–17). Hier verwendet der Pharao die Kategorie
der Sünde, die auf der Anerkennung einer Beziehung zu Gott be-
ruht. Nach der Plage der getöteten Erstgeburt richtet der Pharao
ein letztes Mal das Wort an Mose und Aaron, seine letzten Worte
lauten: »Geht und betet auch für mich!« (Ex 12,32).11

Das jüdische Denken kennt das frevelhafte Gebet, das offen-
sichtlich von falschen Überzeugungen hinsichtlich des mora-
lischen Status des betenden Menschen ausgeht (Jes 1,15: »Wenn
ihr eure Hände ausbreitet, verhülle ich meine Augen vor euch.
Wenn ihr auch noch so viel betet, ich höre es nicht. Eure Hände
sind voller Blut«). Bei einem Frevler kann selbst das Gebet zur
Sünde werden (vgl. Ps 109,7). Oder wie es das Buch der Sprich-
wörter ausdrückt: »Wendet einer sein Ohr ab, um die Lehre nicht
zu hören, dann ist sogar sein Gebet ein Gräuel« (Spr 28,9).
Die jüdische Tradition kennt auch – artikuliert im Modus der

lamentatio – das Ringen mit der Erfahrung der Tragik des Betens.
Von der Tragik des Betens können wir dann sprechen, wenn der
Schrei des Menschen auf das Schweigen Gottes trifft: »Wenn ich
auch schrie und flehte, er blieb stumm bei meinem Gebet« (Klgl
3,8). Dieses Zusammenstoßen von Schreien (des Menschen) und
Schweigen (der Welt) hat Camus als Absurdes bezeichnet, was zu
einem tragischen Lebensgefühl führt, von vorneherein im Tiefsten
scheitern zu müssen.
Die Tragik wird vertieft, wenn man von einem Status-Erfül-

lungszusammenhang ausgeht, von der Idee, dass der Status der
Rechtschaffenheit Gebeten zur Erhörung verhilft (Spr 15,29:

11 Hier mag man sich an eine Bemerkung in den Apophthegmata Patrum er-
innert fühlen: »Ein Bruder sprach zum Altvater Antonius: ›Bete für mich!‹ Der
Greis entgegnete ihm: ›Weder ich habe Erbarmen mit dir, noch Gott, wenn du
dich nicht selbst anstrengst und Gott bittest‹« (Weisung der Väter. Apophtheg-
mata Patrum. Übersetzt von Bonifaz Miller. Trier: Paulinus 82009, Ziffer 16
[Seite 18]). Damit ist die Anstrengung des Gebets angesprochen. Dieser Ge-
danke findet sich in derselben Quelle in einem Wort des Altvaters Agathon.
»Es gibt keine größere Mühe als das Beten zu Gott« (Ziffer 91, Seite 42).

12

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 25 / 29.4.2022

»Fern ist der Herr den Frevlern, doch das Gebet der Gerechten
hört er«; vgl. Spr 15,8). Die Tragik wird ein weiteres Mal vertieft,
wenn man den Rat, »Sei nicht kleinmütig im Gebet« (Sir 7,10) so
versteht, dass sich rechter Glaube auch in der Kühnheit des Ge-
bets zeigt. Isaak betet zum Herrn um die Fruchtbarkeit seiner
Frau – »und der Herr ließ sich von ihm erbitten« (Gen 25,21).
Die Erhörung des Gebets zeigt sich als Ausdruck göttlichenWohl-
gefallens.
Neben den Dimensionen des Irrtümlichen und Lästerlichen, des

Halbherzigen und des Tragischen stoßen wir auch auf die politi-
sche Dimension des Betens.12 Die von politischen Machthabern
verordnete Götzenanbetung wird zur Loyalitätsprüfung und
dient als Eingangstor für das Martyrium. Durch geistliche Dis-
tinktionen und Zugehörigkeiten werden politische Unterschiede
und Zugehörigkeiten ausgedrückt, wie die Verordnung, ein gol-
denes Standbild anzubeten, im dritten Kapitel des Buches Daniel
zeigt. Hier heißt es kurz und bündig: »Wer nicht niederfällt und es
anbetet, wird in den glühenden Feuerofen geworfen« (Dan 3,11).
Dass das Gebet eine politische Dimension hat, zeigt sich im

Gebetswettkampf, von dem das Erste Buch der Könige erzählt:
»Man gebe uns zwei Stiere. Sie sollen sich einen auswählen, ihn
zerteilen und auf das Holz legen, aber kein Feuer anzünden. Ich
werde den andern zubereiten, auf das Holz legen und kein Feuer
anzünden. Dann sollt ihr den Namen eures Gottes anrufen und
ich werde den Namen des Herrn anrufen. Der Gott, der mit Feuer
antwortet, ist der wahre Gott« (1 Kön 18,23–24). Was sagt diese
Stelle über die Theologie des Gebets aus? Hier scheinen die Gren-
zen zwischen Glaube, Magie und Aberglaube zu verschwimmen
und das Gebet einer politischen Instrumentalisierung zugeführt
zu werden. Was bedeutet es, an einen Gott zu glauben, der sich
in Schaukämpfen zeigt? Welche Überzeugungen in Bezug auf
göttliches Handeln und das Verhältnis von Mensch und Gott lie-
gen dem Ansinnen eines »Wettkampfs der Götter« zugrunde? Wo

12 Dazu auch:M. Basil Pennington, ed., Prayer and Liberation. Canfield, OH:
Alba 1976; spezifisch für den Kontext der hebräischen Bibel und mit einem
Blick auf die Machtdimension im Beten: Rodney A. Werline, Prayer, Politics,
and Power in the Hebrew Bible. Interpretation: A Journal of Bible and Theo-
logy 68,1 (2014) 5–16.

13

Einige Anhaltspunkte aus der jüdisch-christlichen Tradition



Sedmak 39045: p. 26 / 29.4.2022

verläuft die Grenze zwischen öffentlich gezeigtem tiefen Gottver-
trauen und vereinnehmender Prüfung Gottes?
Die politische Kraft des Gebets zeigt sich auch in Anspruch und

Wirkung des öffentlichen Gebets; das lange Weihegebet von Kö-
nig Salomo nach der Übertragung der Bundeslade in den Tempel
(1 Kön 8,22–53) ist ein Beispiel für ein Gebet, das eine theologi-
sche Aussage (Treue, Macht und Vergebungskraft Gottes) mit
einer politischen Aussage (Machtanspruch des Volkes, Schutz
vor Naturkatastrophen und menschlichen Feinden) und einer
moralischen Aussage (Tun-Ergehen-Zusammenhänge) verbindet.
Der Gebetstext bringt eine Reihe von Überzeugungen zum Aus-
druck, die als geteilte das Fundament des gemeinschaftlichen
Lebens bilden.
In der Sefer Ha-Aggadah, die Chaim Nachman Bialik und Ye-

hoshua Hana Rawnitzk in den Jahren 1908–1911 kompiliert und
ediert haben13, finden sich tiefe Einsichten in die epistemischen
Grundlagen des Gebets. Rechtes Beten ist gegründet auf Ehr-
furcht vor Gott: Wenn du betest, wisse, vor wem du stehst.14

Rechtes Beten erhält das Wissen der Tora.15 Es gibt das törichte
Gebet, das aus einem Mangel an Verständnis herrührt; es ist
töricht, nach Beginn der Schwangerschaft um das Geschlecht des
Kindes zu bitten; es ist töricht, Gott nach der eingebrachten Ge-
treideernte um die Verdoppelung der Ernte zu bitten.16 Es ist Zei-
chen von mangelnder Weisheit, darum zu bitten, dass ein be-
stimmtes Mädchen zur Ehefrau werden möge.17 Es ist Zeichen
von Weisheit, anzuerkennen, dass Gott keine festgesetzte Zeit
für die Erhörung von Gebeten geoffenbart hat.18 Gleichzeitig
zeigt sich »schlaues Bitten«, wie es das »schlaue Borgen« gibt.19

13 Hayim Nahman Bialik, Yehoshua Hana Ravnitzky, ed., The Book of Le-
gends. Sefer Ha-Aggadah. Legends from the Talmud and Midrash. Transl.
William G. Braude. New York: Schocken 1992.
14 Ebd., p. 526, Nr. 195. Das Herz ist im Beten auf Gott hin zu richten (ebd.,
Nr. 183; p. 525, Nr. 181).
15 Vgl. ebd., p. 526, Nr. 194.
16 Ebd., p. 529, Nr. 217 und 218.
17 Ebd., p. 616, Nr. 23.
18 Ebd., p. 526, Nr. 191.
19 Ebd., p. 524, Nr. 166 – diese Gedanken finden wir auch im Predigtschatz
Jesu: Lk 18,1–8.

14

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 27 / 29.4.2022

Gebetspraxis und Weisheitsstatus sind miteinander verbunden
(und aufeinander angewiesen).

In der christlichen Tradition wird die Wirkkraft des Gebets auch
mit dem Status des Betenden und dem Gegenstand des Gebets in
Zusammenhang gebracht: »Viel vermag das inständige Gebet
eines Gerechten« (Jak 5,16). Bestimmte Gebete, etwa für die
Machthabenden, scheinen besonders gottgefällig zu sein (1 Tim
2,1–3). Hier müssen also Überzeugungen in Bezug auf die beten-
de Person, dieWeisungen Gottes und den sozialen und politischen
Kontext am Werk sein.
Die frühchristliche Tradition hat in verschiedenen Texten den

Zusammenhang von Beten und Erkennen bedacht. Tertullian
preist in seiner Schrift Über das Gebet das Gebet des Herrn als
Ausdruck himmlischer Weisheit, die das gesamte Evangelium in
aller Kürze auszudrücken versteht.20 Das Gebet will im rechten
Geist erfolgen; so betont Tertullian auch, dass man beim Beten
von aller Unordnung des Geistes frei sein solle, von Verstrickung
und Befleckung.21 Das hat neben einer moralischen auch eine
epistemische Dimension. Das Gebet ist Schutzwall gegen das,
was den Menschen von Gott trennt.22 Etwas mehr als hundert
Jahre später stellt Origines in Bezug auf das Gebet die Frage:
Was nützt uns die rechte Art, wenn wir nicht wissen, was wir
beten sollen?23 Das Gebet erfolge mit Geist und Verstand.24 Das
Beten führt nicht nur zur Erkenntnis von »Himmel und Welt«,
sondern führt – als Erfahrung des Gebets – auch zu Wissen über
das Beten.25 Das Gebet ist Erkenntnisquelle auch für das Gebet
selbst, da sich im regelmäßigen Tun (und Geschehenlassen) Er-
kenntnis erschließt. Schließlich gibt es in Bezug auf das Gebet
nicht nur kosmisches Wissen um Heilszusammenhänge und per-
sönliches Wissen um das eigene Leben, soziales Wissen um ge-
meinschaftliche Gegebenheiten und zwischenmenschliches Wis-
sen um die Anderen – es gibt auch »technisches Wissen«, etwa

20 Tertullian, Über das Gebet, Kap. 1.
21 Ebd., Kapitel 12.
22 Vgl. ebd., Kap. 29.
23 Origines, Über das Gebet II,1.
24 Ebd., II,4.
25 Vgl. ebd., VIII,2.

15

Einige Anhaltspunkte aus der jüdisch-christlichen Tradition



Sedmak 39045: p. 28 / 29.4.2022

um Zeiten und Orte des Gebets: Origenes hält es für hilfreich,
darauf hinzuweisen, dass jeder Ort als Gebetsort geeignet ist,
wenn man nur recht betet.26 Gregor von Nyssa lamentiert in sei-
nen Ausführungen zum Gebet des Herrn, dass die Wahrheit, dass
wir beten müssen, noch nicht von allen erfasst sei.27 Hier ist also
ein »Dass-Wissen« um das Gebet angesprochen, das vor dem
Wie-Wissen und dem Was-Wissen liegt und mit dem Warum ver-
bunden ist.
Eine anschauliche Episode, die auf indirekte Art Aussagen über

Erkennen und Beten macht, ist aus dem vierten Jahrhundert über-
liefert. Pachomius zerstört ein prächtiges Gebetshaus, weil es vom
Eigentlichen ablenkt: »Der heilige Pachomius erbaute in diesem
Kloster ein Gebetshaus und brachte in wohlberechneter Weise
Säulen und Pfeiler aus Ziegelsteinen an; und er freute sich an
dem Werk, soweit er es schön aufgerichtet hatte. Da bedachte er,
man dürfe der Hände Werk nicht bewundern und sich nicht er-
freuen an der Schönheit der eigenen Gebäude. Deshalb nahm er,
als der Bau noch ganz neu war, Stricke, band sie an den Pfeilern
fest und befahl den Brüdern, mit aller Kraft zu ziehen, bis sie nie-
derstürzten und hässlich geworden waren.«28 Und er gibt den
Brüdern den Rat: »Streitet nicht auch ihr, meine Brüder, wie ihr
das Werk eurer Hände möglichst prächtig schmückt! Betet lieber,
dass eure Werke durch die Gnade des Heiligen Geistes unverletz-
lich bleiben!«29

Beten ist angewiesen auf die rechte Mitte. Im Mittelpunkt des
Betens steht Gott. Äußerlichkeiten sollen dies unterstützen, dür-
fen aber nicht vom Wesentlichen ablenken. In diesem Sinne gibt
auch Evagrius Ponticus wichtige Hinweise über das Gebet in sei-
ner Schrift Über das Gebet. Gebet ist die höchste Tätigkeit des
nous (84) und Nahrung für den Geist (101). Gebet ist Aufstieg
des Geistes (des »nous«) zu Gott (36) und dieser Aufstieg ist ge-
fährdet durch eigene Wünsche (31), ablenkende Vorstellungen
(10–11) und Gedanken (70), durch Erinnerungen (45), durch Bil-

26 Ebd., XXXi,4.
27 Gregor von Nyssa, Das Gebet des Herrn, Erste Rede, I.
28 Vita Pachomii (Leben des heiligen Pachomius). Aus demGriechischen über-
setzt von HansMertel. In: Athanasius, Ausgewählte Schriften Band 2. (Biblio-
thek der Kirchenväter, 1. Reihe, Band 31). München: Kösel 1917, Kap. 23.
29 Ebd.

16

Beten und Erkennen. Zur Einführung



Sedmak 39045: p. 29 / 29.4.2022

der von Gott (67), durch Sorgen (71). Es ist dämonisches Werk,
das Gebet durch aufsteigende Bilder zu stören. Gebet führt da-
durch zu geistlichemWissen, dass die erkennende Kraft des Nous
mit der Kontemplation des göttlichen Wissens verbunden wird.30

Das Gebet ist Ausdruck der Sehnsucht, das Wahre zu erkennen,
und gleichzeitig Weg zu dieser Erkenntnis.

Grundmomente von Beten und Gebeten

Es lohnt sich, über das Gebet nachzudenken. Es gibt hier viel zu
fragen, viel zu denken, viel zu erkennen. Dies kann in Form von
Analyse, Reflexion, vor allem aber Gewissenserforschung gesche-
hen. Was tun wir eigentlich, wenn wir beten?31

Ein tiefes Gebet verlangt alles, den ganzen Menschen in seiner
gesamten Existenz. In einem ernsthaften Gebet bringt ein Mensch
sich ganz und tief ein. Er bringt seine Geschichte und seine Erfah-
rungen, seine Biographie mit. Er betet als verwundeter Mensch.
Elie Wiesel erzählt von einem frommen Beter, der die Vernich-
tungslager der Nazis erlebt hat; beim Beten, wenn er von der
Liebe Gottes spricht, steigen die Schreckensbilder dieser Erfah-
rungen in ihm auf und er verstummt.32 Beten ist Tun und Erfahren
in Geschichte. Es hat ein Zuvor und ein Danach. Das Gebet findet
stets auf Basis bisherigen Betens statt, es ist ein geschichtliches
Ereignis in einem doppelten Sinn: es findet in der Geschichte statt
und es geht auf eine Geschichte zurück. Wenn Jesus ausruft
»Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?« (Mt
27,46), so ist dieser wohl aus Ps 22,2 schöpfende Schrei in den
Rahmen der Gebetsbiographie Jesu zu stellen, die Gott-Vertrauen
und Vertrautheit mit der Schrift, aber auch Versuchung und Er-
schütterung zeigt. So gesehen erzählt jedes Gebet eine Geschichte

30 Vgl. Evagrius, Über das Gebet, 86.
31 Vincent Brümmer, Was tun wir, wenn wir beten? Eine philosophische Un-
tersuchung. Marburg: Elwert 1985. Brümmer sieht das Gebet u.a. als »thera-
peutische Meditation« an. Zum »Sprachspiel des Betens« vgl. Dewi Z. Phil-
lips, The Concept of Prayer. New York: Schocken Books 1966.
32 Elie Wiesel, Macht Gebete aus meinen Geschichten. Freiburg/Br: Herder
1986, 26.

17

Grundmomente von Beten und Gebeten



Sedmak 39045: p. 30 / 29.4.2022

über die Geschichte des Betenden, über dieGebetsbiographie. Die
Gebetsbiographie ist die Lebensgeschichte eines Menschen mit
dem Beten, die Geschichten, die das Beten in das Leben eines
Menschen eingeschrieben hat. Hier zeigen sich Entwicklungen
und Phasen, Abbrüche und Neuanfänge, kumulierende Schätze
und unerwartete Geschenke. Es wäre lohnenswert, die Lebens-
geschichte eines Menschen über sein Beten zu erzählen, wie das
in einer gewissen WeiseDie aufrichtigen Erzählungen eines russi-
schen Pilgers tun: Sag mir, wie du betest, und ich sage dir, wer du
bist … In einem tiefen Gebet zeigt sich Hingabe, Selbsthingabe,
der betende Mensch gibt sich selbst.33

In einer nüchternen Analyse des Gebets kann man unterschei-
den zwischen: einem Gebetssubjekt (wer betet?), einem Gebets-
gegenstand (Inhalt des Gebets), Gebetsform und Gebetsmodus
(»Wie« des Gebets), Gebetskontext und Gebetsumständen (Hin-
tergrund und Rahmen, »Wo und Wann« des Gebets), Gebets-
grund und Gebetsanlass (»Warum« des Gebets), Gebetsrichtung
(»Wohin und Woraufhin« des Gebets) und Gebetsgegenüber. Das
Gebetssubjekt kann ein einzelner Mensch sein, eine kleine Grup-
pe vonMenschen, eine Gemeinschaft. Das Neue Testament unter-
streicht in der Zusage Jesu die Bedeutung des gemeinsamen
Betens (Mt 18,19–20: »Alles, was zwei von euch auf Erden ge-
meinsam erbitten, werden sie von meinem himmlischen Vater er-
halten. Denn wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt
sind, da bin ich mitten unter ihnen«). DerGebetsgegenstand kann
ein »echtes Gut« oder ein »Scheingut« sein – Maßstab für die
Gutheit ist die Perspektive »sub specie aeternitatis«, der Blick
auf Heil und Erlösung.34

33 Karmen MacKendrick, AWound and a Prayer. The Journal of Speculative
Philosophy 28,4 (2014) 505–520, 510: »prayer is self-giving … it gives the
self who asks. I voice myself … Prayer confirms a nonpropositional truth in
giving me back to myself.« Dieser Gedanke findet sich auch in Bernhard Cas-
pers Abhandlung über das Beten: Bernhard Casper, Das Ereignis des Betens.
Grundlinien einer Hermeneutik des religiösen Geschehens. Freiburg/Br: Alber
1998: Im Beten steht die Freiheit des Menschen auf dem Spiel, im Beten setzt
sich der Mensch selbst aufs Spiel (ebd., 76–77).
34 In seiner Summa contra Gentiles erinnert Thomas von Aquin daran, dass
ein Gebet, das ein Scheingut oder ein malum als Gegenstand in dieMitte stellt,
nicht erhört werden könne: »Quandoque autem contingit quod id quod peti-

18

Beten und Erkennen. Zur Einführung


