
Gerhard Lohfink

Die wichtigsten Worte Jesu



Zur Abbildung auf dem Schutzumschlag:
Fra Angelico, Die Bergpredigt, Fresko (um 1440), Florenz, San Marco.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39190-3
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83190-4



Inhalt

5

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Vorbemerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

I. Das Ereignis der Gottesherrschaft

1 Die Proklamation der Gottesherrschaft (Mk 1,15) . . . . 21

2 Der Kleinste größer als der Größte (Lk 7,28) . . . . . . . . . 28

3 Selig, die sehen, was ihr seht (Lk 10,23–24) . . . . . . . . . . . 32

4 Die Wunder der Heilszeit (Lk 7,22–23) . . . . . . . . . . . . . . . 37

5 Die Vertreibung der Dämonen (Lk 11,20) . . . . . . . . . . . . . 41

6 Der Sturz des Widersachers (Lk 10,18) . . . . . . . . . . . . . . . . 47

7 Selig, ihr Armen! (Lk 6,20–21) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

8 Neuer Wein in neue Schläuche (Mk 2,21–22) . . . . . . . . . 56

9 Während einer Hochzeit fasten? (Mk 2,19) . . . . . . . . . . . 60

10 Die »Gewalttäter« der Gottesherrschaft (Mt 11,12–13) 63

II. Die Aussendung der Zwölf

11 Wie Lämmer mitten unter Wölfe (Lk 10,3) . . . . . . . . . . . 75

12 Nehmt nichts mit auf den Weg! (Lk 9,3) . . . . . . . . . . . . . . 78

13 Grüßt niemanden unterwegs! (Lk 10,4) . . . . . . . . . . . . . . . 82

14 Wenn ihr in ein Haus kommt (Lk 10,5–12) . . . . . . . . . . . 87

15 Das Brot für den kommenden Tag (Mt 6,11) . . . . . . . . . . 92

16 Wer euch hört, hört mich (Lk 10,16) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97



6

III. Jüngerexistenz

17 Die Füchse haben ihre Höhlen (Lk 9,57–58) . . . . . . . . . . 106

18 Lass die Toten ihre Toten begraben! (Lk 9,59– 60) . . . . 110

19 Wer die Hand an den Pflug gelegt hat (Lk 9,61–62) . . 113

20 Die Ehelosigkeit Jesu (Mt 19,12) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

21 Ohne Rücksicht auf die eigene Familie (Lk 14,26) . . . . 119

22 Schon jetzt das Hundertfache (Mk 10,29–30) . . . . . . . . . 122

23 Einer nur ist euer Vater (Mt 23,9) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

24 Wer unter euch der Erste sein will (Mk 10,43– 44) . . . . 129

25 Sein Kreuz ergreifen (Lk 14,27 par Mt 10,38) . . . . . . . . . 133

26 Wer sein Leben verliert, wird es retten (Mk 8,35) . . . . . 136

27 Wenn das Salz schal wird (Lk 14,34–35) . . . . . . . . . . . . . . 139

28 Der Mühlstein am Hals (Lk 17,1–2) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142

29 Einen Becher kühles Wasser (Mt 10,42) . . . . . . . . . . . . . . . 146

IV. Leben im Licht der Gottesherrschaft

30 Wer seinem Bruder auch nur zürnt (Mt 5,21–22) . . . . . 159

31 Ohne Versöhnung keine Liturgie (Mt 5,23–24) . . . . . . . 164

32 Ehebruch schon mit den Augen (Mt 5,27–28) . . . . . . . . . 167

33 Ehescheidung: ein Kapitalverbrechen (Mt 5,31–32) . . . 169

34 Sich lieber die Hand abhacken (Mk 9,43–48) . . . . . . . . . . 175

35 Ihr sollt überhaupt nicht schwören (Mt 5,33–37) . . . . . 179

36 Gewaltverzicht (Mt 5,38–42) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182

37 Feindesliebe (Lk 6,27–28) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

38 Er weiß doch, was ihr braucht (Mt 6,7–8) . . . . . . . . . . . . 200

39 Statt Brot einen Stein? (Mt 7,9 –11) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

40 Richtet nicht! (Mt 7,1) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209



7

41 Splitter und Balken (Mt 7,3) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

42 Keiner kann zwei Herren dienen (Mt 6,24) . . . . . . . . . . . 215

43 Kamel und Nadelöhr (Mk 10,25) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217

44 Was den Menschen unrein macht (Mk 7,15) . . . . . . . . . . . 220

45 Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist! (Mk 12,17) . . . . . 226

46 Wie ein Kind (Mk 10,15) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

47 Sucht zuerst das Reich Gottes! (Lk 12,31) . . . . . . . . . . . . 236

V. Der Hoheitsanspruch Jesu

48 Deine Sünden sind dir vergeben (Mk 2,5) . . . . . . . . . . . . . 248

49 Amen, ich sage euch (Mt 8,10) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252

50 Hier ist mehr als Salomo (Lk 11,31–32) . . . . . . . . . . . . . . . 255

51 Nicht Frieden, sondern das Schwert (Mt 10,34–36) . . . 259

52 Jeder, der sich zu mir bekennt (Lk 12,8– 9) . . . . . . . . . . . 263

53 Ich bin es (Mk 14,62) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274

VI. Die Krise Israels

54 Die Mücke siebt ihr (Mt 23,24) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287

55 Wehe euch Gesetzeslehrern! (Lk 11,52) . . . . . . . . . . . . . . . 290

56 Denen draußen wird alles zum Rätsel (Mk 4,11) . . . . . . 294

57 Wenn ihr im Westen eine Wolke seht (Lk 12,54–56) . . 299

58 Nicht mit Beobachtung (Lk 17,20–21) . . . . . . . . . . . . . . . . 304

59 Kein Zeichen vom Himmel (Lk 11,29) . . . . . . . . . . . . . . . . 308

60 Wer nicht mit mir sammelt (Lk 11,23) . . . . . . . . . . . . . . . . . 314

61 Du aber hast nicht gewollt (Lk 13,34–35) . . . . . . . . . . . . . 317

62 Weh dir, Chorazin! (Lk 10,13–15) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 320

63 Ausgeschlossen vom Mahl der Endzeit (Lk 13,28–29) 324



8

VII. Im Angesicht des Todes

64 Mit einer Taufe muss ich getauft werden (Lk 12,49–50) 340

65 Am dritten Tag werde ich vollendet (Lk 13,31–32) . . . 345

66 Fürchte dich nicht, du kleine Herde! (Lk 12,32) . . . . . . 348

67 Richter über die zwölf Stämme Israels (Mt 19,28) . . . . 352

68 Lösegeld für Viele (Mk 10,45) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 358

69 Die Abendmahlsworte (Mk 14,22–24) . . . . . . . . . . . . . . . . . 365

70 Dem endzeitlichen Festmahl entgegen (Mk 14,25) . . . . 378

Schlussüberlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 384

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 392

Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 394

Verzeichnis wichtiger Themen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 415

Verzeichnis der Schriftstellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 416

Liturgische Tabelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 423



Als Christus starb,
hinterließ er keine Dokumente,
sondern Jünger.

Christlich ist nicht die Gesellschaft,
in der niemand sündigt,
sondern die, in der viele Buße tun.

Die Kirche hat nicht das Christentum
der Welt anzupassen,
sie hat nicht einmal die Welt
dem Christentum anzupassen;
sie muss vielmehr in der Welt
eine Gegenwelt bewahren.

Nicolás Gómez Dávila

1. Zitat: Nicolás Gómez Dávila, Es genügt, dass die Schönheit unseren
Überdruss streift … Aphorismen, Stuttgart 2010, 111; 2. Zitat: Ders., Auf-
zeichnungen des Besiegten. Fortgesetzte Scholien zu einem inbegriffenen
Text, Wien 2012, 60; 3. Zitat: Ders., Aufzeichnungen des Besiegten, 60.





Vorwort

Aus dem reichen Traditionsstoff der vier Evangelien ragen vor al-
lem die Gleichnisse Jesu heraus. Sie waren leicht weiterzuerzäh-
len. Hinzu kommt aber noch eine große Zahl knapp formulierter
Sprüche, die sich den Jüngern Jesu wegen ihrer klaren Struktur
und ihrer Bildhaftigkeit unvergesslich eingeprägt hatten.

Zu den Gleichnissen habe ich 2020 das Buch »Die vierzig
Gleichnisse Jesu« veröffentlicht1. Beim Schreiben drängte sich
mir damals der Gedanke auf, es müsste unbedingt ein in seiner
Anlage vergleichbares Buch über die Sprüche Jesu geben. In der
Kirche hatte sich für die Herrenworte schon sehr früh der Aus-
druck ›Logien‹ eingebürgert. Die Bibelwissenschaftler haben
diese alte kirchliche Terminologie dann später übernommen und
zu einem Spezialausdruck für kurze, in sich stehende Jesusworte
gemacht, obwohl ein ›Logion‹ im Griechischen ursprünglich ein
Orakelspruch war. Und Jesus hat nicht orakelt, sondern die
wahre Situation des Gottesvolkes aufgedeckt, die Gegenwart der
Gottesherrschaft verkündet und Menschen für das endzeitliche
Israel gesammelt. Dennoch: Der Begriff ›Logion‹ bzw. ›Logien‹
ist seit langem eingeführt und sollte auch beibehalten werden.

So folgt hier nun also ein Buch über die wichtigsten ›Sprü-
che‹ oder ›Logien‹ Jesu. Auch in diesem Buch greife ich dankbar
auf die Forschungsarbeit vieler Bibelwissenschaftler zurück.
Das Fachgespräch soll also nicht fehlen. Es soll sich aber auch
nicht in den Vordergrund drängen. Ich möchte meinen Leserin-
nen und Lesern vor allem die Wucht und die Schönheit, aber
auch den Ernst zentraler Herrenworte vor Augen stellen. Und
selbstverständlich möchte ich ihnen erschließen, wovon Jesus
in diesen scharf konturierten Worten überhaupt redet.

Im Februar 2022 Gerhard Lohfink

11





Vorbemerkungen

1. Im Vorwort war von Worten, Sprüchen oder Logien Jesu die
Rede. Das war noch ziemlich vage. In Wirklichkeit begegnen
uns die Herrenworte in sehr verschiedenen Formen. Da gibt es
prägnante Einzeiler wie zum Beispiel der folgende:

Der Menschensohn ist Herr über den Sabbat. (Mk 2,28)

Oder es gibt Zweizeiler mit der folgenden Struktur:

Was blickst du auf den Splitter im Auge deines Bruders,
doch den Balken im eigenen Auge bemerkst du nicht?
(Mt 7,3)

Man sieht sofort an dem zweimaligen »im Auge«, dass die bei-
den Zeilen parallel gebaut sind. Sie stehen jedoch antithetisch
parallel. Denn einmal ist es das Auge des Glaubensbruders und
das andere Mal das eigene Auge – und einmal ist es ein Splitter
und das andere Mal ein Balken. Wir haben also einen kunstvoll
gebauten ›antithetischen Parallelismus‹ vor uns. Immer wieder
werden wir bei Jesus auf diese Stilfigur treffen. – Doch nicht
alle Logien Jesu sind Ein- oder Zweizeiler. Es gibt auch Mehr-
zeiler wie etwa den folgenden:

Wenn du deine Gabe zum Altar bringst
und dir dabei einfällt, dass dein Bruder etwas gegen dich hat,
so lass deine Gabe dort vor dem Altar,
geh zuvor hin, versöhne dich mit deinem Bruder
und dann komm und bring deine Gabe dar!
(Mt 5,23–24)

Auch dieser Mehrzeiler ist keineswegs eine bloße Aneinander-
reihung von Sätzen. Er ist kunstvoll als ›konzentrische‹ Reihe

13



aufgebaut – und zwar nach einem Schema, in dem jede Zeile
von einem zentralen Begriff beherrscht wird:

A1 — deine Gabe
B1 — dein Bruder

C — deine Gabe
B2 — dein Bruder

A2 — deine Gabe

Auf diese Weise wird das Mittelglied C als Zentrum der Gesamt-
figur hervorgehoben, sodass als Spitzenaussage hervortritt: Lass
deine Opfergabe lieber ungeopfert (als unversöhnt zu opfern)!
Das Beispiel zeigt: Jesus beherrschte auch bei längeren Sprüchen
die Technik geprägter Rede, und er verstand es, das, was er sagen
wollte, in vielerlei Formen zusammenzufassen.

2. Selbstverständlich kann in diesem Buch nicht jedes Logion
ausgelegt werden, das als authentisches Herrenwort in Frage kä-
me. Ich war gezwungen, eine Auswahl vorzunehmen. Zunächst
hatte ich eine Vor-Auswahl von etwa 150 Logien getroffen, die
ich dann noch einmal auf 70 reduziert habe. Man möge mir
glauben, wie schwer es mir fiel, 80 Herrenworte wieder zu strei-
chen. Doch hat mir dieses Vorgehen in handgreiflicher Form
vor Augen geführt, was ich vorher eher unbewusst mit mir he-
rumtrug: Wie unvergleichlich groß nämlich die Zahl der uns zu-
verlässig überlieferten Herrenworte ist.

3. Weil die drei ersten Evangelien eine große Menge Überliefe-
rungsmaterial gemeinsam haben, sind uns viele Herrenworte
mehrfach und oft in verschiedener Fassung überliefert. Teil-
weise sind es Überlieferungsvarianten, teilweise gehen die Va-
rianten auf Redaktion durch die Verfasser der Evangelien zu-
rück. Selbstverständlich habe ich in solchen Fällen immer
denjenigen Evangelisten gewählt, der vermutlich der ursprüng-
lichen Form des betreffenden Jesuswortes am nächsten ist.

Ziel des vorliegenden Buches ist es aber nicht, die älteste Ge-
stalt der hier behandelten Jesusworte (ipsissima forma) bis ins

14

Vorbemerkungen



Detail zu rekonstruieren und die entsprechenden Rekonstruk-
tionen dann als Textgrundlage zu verwenden. Der mit einem
Balken versehene Text ist im Normalfall ein ›kanonischer‹ Text
aus den drei ersten Evangelien und keine Rekonstruktion. Das
schließt aber keineswegs aus, dass ich bei der Auslegung auch
immer wieder nach der Ursprungsform und der ursprünglichen
Intention der einzelnen Herrenworte zurückfrage.

4. Es gab mit Sicherheit Herrenworte, die in sich verständlich
waren und die deshalb ohne Einleitung und ohne jeden Kontext
überliefert werden konnten. Zum Beispiel dieser antithetische
Parallelismus:

Leichter ist es für ein Kamel, durch ein Nadelöhr hindurch
zukommen,

als für einen Reichen in das Reich Gottes hineinzukommen.
(Mt 19,24)

Innerhalb der Evangelien sind dann jedoch praktisch sämtliche
Logien in einen Kontext eingebunden worden. Wo es sinnvoll
erschien, bin ich jeweils auch auf den jetzigen Kontext eines Lo-
gions eingegangen. Ich habe mich aber auch nicht gescheut,
Herrenworte isoliert zu behandeln, die jetzt mitten in einer Er-
zählung stehen oder die den Abschluss einer erzählerischen Ein-
leitung bilden, die ganz auf das betreffende Logion ausgerichtet
ist. In der Literaturwissenschaft heißt ein prägnantes Wort, das
auf diese Weise durch eine äußerst knappe Einleitung vorberei-
tet wird, ›Apophthegma‹. Da ich diesen Begriff im Folgenden
bisweilen verwenden werde, hier ein Beispiel aus dem klassi-
schen Altertum2:

Als Archelaos von einem schwatzhaften Friseur gefragt wurde,
wie er ihm die Haare schneiden solle, antwortete Archelaos:
»Schweigend«.

15

Vorbemerkungen



5. Noch auf einen anderen Fachbegriff sei an dieser Stelle hinge-
wiesen. Matthäus und Lukas übernehmen oft Überlieferungen,
die sie im Markusevangelium vorfanden. Beide schöpfen aber
auch aus einer wahrscheinlich schriftlichen Quelle, die haupt-
sächlich Jesuslogien enthielt. Sie wird in der neutestamentlichen
Wissenschaft als ›Logienquelle‹ bzw. als ›Spruchquelle‹ bezeich-
net und mit dem Buchstaben Q (= Quelle) abgekürzt. Ich werde
in diesem Buch immer die Bezeichnung ›Spruchquelle‹ verwen-
den. Leider kann der Traditionsbestand der Spruchquelle nur
hypothetisch aus gemeinsamem Überlieferungsgut von Lukas
und Matthäus erschlossen werden – und zwar dann, wenn die
betreffende Überlieferung bei Markus fehlt oder aber bei Lukas
und Matthäus in einer von Markus signifikant verschiedenen
Form auftritt. In der Bibelwissenschaft wird sogar darüber dis-
kutiert, ob es die Spruchquelle nicht in verschiedenen Fassun-
gen gab und ob nicht Matthäus und Lukas je verschiedene Fas-
sungen vor sich hatten. Wenn es notwendig ist oder sinnvoll
erscheint, werde ich jeweils auf die Herkunft eines Herrenwor-
tes aus der Spruchquelle hinweisen.

6. Wenn in diesem Buch zwischen zwei Bibelstellen ein »par«
steht, handelt es sich jeweils um die Parallel-Tradition eines Je-
susworts, die uns bei Matthäus und Lukas (und vielleicht auch
bei Markus) überliefert ist. Beispiel: (Mt 5,3 par Lk 6,20) oder
(Mt 12,39 par Mk 8,12 par Lk 11,29).

7. Am Ende des Buches befindet sich eine Tabelle, mit deren
Hilfe man den liturgischen Ort der behandelten Jesusworte in
den Evangelien der Sonntage des katholischen Kirchenjahrs auf-
finden kann.

16

Vorbemerkungen



I.
Das Ereignis der Gottesherrschaft





Im I. Teil dieses Buches geht es um das Ereignis der Gottesherr-
schaft. Das ist bewusst so formuliert. Es geht keineswegs allein
um den Begriff der Gottesherrschaft. Wenn Jesus über die Got-
tesherrschaft nicht nur predigt, sondern sie ansagt – wenn er
seine Jünger seligpreist, weil sie erblicken, was Propheten und
Könige sehen wollten, aber nicht gesehen haben – wenn er
Kranke heilt und Dämonen austreibt – wenn er den Armen die
Umwälzung aller Verhältnisse ankündigt – wenn er von dem
neuen Wein spricht, den man nicht in alte Häute gießen kann –
kurz: wenn all das geschieht, wovon in diesem 1. Teil die Rede
sein wird, so ist das ein Ereignis, das sich mit einer bloßen Be-
griffsbestimmung nicht fassen lässt.

Dennoch muss durchaus auch von dem Begriff der Gottes-
herrschaft die Rede sein. Und außerdem erlaube ich mir jetzt aus-
nahmsweise ein wenig Wortstatistik, weil selbst eine trockene
Statistik auf ihre Art deutlich machen kann, was damals beim
Auftreten Jesu in Israel geschehen ist. Es folgt deshalb eine Ta-
belle für das Vorkommen des Begriffs ›Gottesherrschaft‹ (bzw.
›Himmelsherrschaft‹) in den einzelnen Büchern des Neuen Testa-
ments:

Mt 37 Eph 1 Hebr –
Mk 14 Phil – Jak –
Lk 32 Kol 1 1 Petr
Joh 2 1 Thess – 2 Petr –
Apg 6 2 Thess 1 1 Joh –
Röm 1 1 Tim – 2 Joh –
1 Kor 4 2 Tim – 3 Joh –
2 Kor – Tit – Jud –
Gal 1 Phlm – Offb 1

Die Tabelle zeigt: In der neutestamentlichen Briefliteratur tritt
der Begriff der Gottesherrschaft deutlich in den Hintergrund.
Im paulinischen Briefkorpus ist er nur noch vereinzelt da, in den
übrigen Briefen fehlt er fast ganz. Ähnliches gilt für das Johan-
nesevangelium, ähnliches übrigens auch für die ›Apostolischen

19

I. Das Ereignis der Gottesherrschaft



Väter‹. Bei ihnen macht nur der »Hirt des Hermas« (geschrieben
um 150 n. Chr. in Rom) eine Ausnahme – und zwar deshalb, weil
diese Schrift die Formel »hineinkommen in das Reich Gottes«
mehrfach aufgreift. Nicht anders ist es in der frühjüdischen Lite-
ratur. Der Begriff ›Gottesherrschaft‹ ist bekannt, kommt vor, vor
allem in Gebeten, ist aber im Vergleich mit dem Vorkommen in
den drei ersten Evangelien relativ selten.

Demgegenüber muss man im Blick auf die synoptischen Evan-
gelien geradezu von einer Begriffs-Eruption sprechen. Selbstver-
ständlich könnte man die hier vorgelegte Statistik noch verfeinern,
indem man in den drei ersten Evangelien alle Vorkommen des Be-
griffs streicht, die auf Redaktion durch die Evangelisten zurück-
gehen. Doch im Wesentlichen würde sich dadurch nichts ändern.
Auch dann würde die Statistik zeigen, dass der Begriff der Gottes-
herrschaft für die Verkündigung Jesu schlechthin zentral war.
Aber eben nicht nur als Begriff. Zentral war die Sache, um die es
dabei ging. Sie wird uns in diesem Buch ständig beschäftigen.

Manche Neutestamentler, vor allem Hans Conzelmann in sei-
nem »Grundriss der Theologie des Neuen Testaments«, waren
der Meinung, dass bei Jesus die Verkündigung des Kommens der
Gottesherrschaft einerseits, die Lehre von Gott und die Ethik an-
dererseits relativ unverbunden nebeneinander ständen3. So werde
zum Beispiel das Gebot der Nächstenliebe nicht eschatologisch,
sondern schöpfungstheologisch begründet. Doch Conzelmanns
Grundannahme lässt sich durch eine genauere Betrachtung der
Jesusworte falsifizieren. Wir werden in diesem Buch immer wie-
der auf die Gottesherrschaft stoßen – auch in der Gotteslehre
und in der Ethik Jesu. Das Ereignis der Gottesherrschaft hat das
gesamte Denken und Handeln Jesu bestimmt. Im Grunde ist es
schon fragwürdig, überhaupt von einer ›Gotteslehre‹ und einer
›Ethik‹ Jesu zu sprechen. Bei theologischen Traktaten sind solche
Ordnungsbegriffe sinnvoll. In der Verkündigung Jesu sind sie un-
sachgemäß.

20

I. Das Ereignis der Gottesherrschaft



1 Die Proklamation der Gottesherrschaft
(Mk 1,15)

Es würde sich lohnen, einmal jedes der vier Evangelien geson-
dert zu befragen, was jeweils das erste Wort ist, das Jesus dort
in ›direkter Rede‹ spricht. Im Markusevangelium sind es die
theologisch außerordentlich dichten Sätze:

Erfüllt ist die Zeit und nahegekommen ist die Gottesherrschaft.
[Deshalb:] Kehrt um und glaubt an [dieses] Evangelium!
(Mk 1,15)

Sind diese beiden Sätze lediglich eine nachträgliche Zusammen-
fassung der Verkündigung Jesu durch den Verfasser des Markus-
evangeliums? Also eine Art Rekapitulation? Das ist die Meinung
vieler Kommentatoren. Rudolf Bultmann ging sogar noch weiter.
Er hat in seiner »Geschichte der synoptischen Tradition« be-
hauptet, hier handle es sich um »eine ganz sekundäre Bildung un-
ter dem Einfluss der spezifisch christlichen Terminologie«, somit
also um »eine Zusammenfassung der christlichen Heilspredigt«.
Was die »spezifisch christliche Terminologie« angeht, verweist
er auf die Wendung »glauben an das Evangelium«4.

Hatte Rudolf Bultmann recht? Selbstverständlich waren
›Glaube‹, ›Evangelium‹ und ›Umkehr‹ zentrale Begriffe der ur-
christlichen Predigt. Doch damit ist überhaupt noch nichts ent-
schieden. Denn »Nahegekommen ist die Gottesherrschaft« ge-
hörte keineswegs in die Mitte der urchristlichen Verkündigung.
Die redete von Jesus Christus und – wie wir bereits sahen –
kaum mehr von der Gottesherrschaft. Wenn Paulus vom »Evan-
gelium Gottes« spricht, meint er nicht das Evangelium von der
Gottesherrschaft, sondern das Evangelium von Tod und Auf-
erweckung Jesu Christi (vgl. Röm 1,1–4; 1 Kor 15,1–5).

Entsprechend steht innerhalb des Neuen Testaments der Be-
griff der Umkehr außerhalb der synoptischen Evangelien nie in

21



unmittelbarer Verbindung mit dem Begriff der Gottesherr-
schaft. Und die Wendung »glauben an das Evangelium« findet
sich wörtlich überhaupt nur in Mk 1,15 und nirgendwo sonst
im Neuen Testament5. Auch hier haben wir also keineswegs eine
›Formel‹ urchristlicher Verkündigung vor uns. Deshalb dürfte
es sich in Mk 1,15 wohl kaum um einen nachträglichen Eintrag
urchristlicher Verkündigungssprache in die Sprache Jesu han-
deln. Die Bewegungsrichtung läuft umgekehrt. Die genuine
Sprache Jesu hat die spätere Verkündigungssprache beeinflusst.
Mk 1,15 könnte also durchaus auf Jesus selbst zurückgehen.

Und hierfür gibt es nun noch einen viel gewichtigeren Grund:
Wir wissen aus Mk 6,7–13 und Mt 10,5–15, dass Jesus zwölf sei-
ner Jünger irgendwann in die Ortschaften Galiläas (oder ganz Is-
raels?) ausgesandt hat. Er hatte sie in ihrer Zwölfzahl zum leben-
digen Symbol gemacht für das, was sein eigentliches Ziel war: das
Zwölfstämmevolk angesichts der herandrängenden Gottesherr-
schaft zu der endzeitlichen Gemeinde Gottes zu sammeln. Die
Zwölf waren die zeichenhafte Mitte, aber auch das Instrument
dieser Sammlungsbewegung. Sie sollten in den Dörfern und klei-
nen Städten die Gottesherrschaft proklamieren (Mt 10,7; Lk
10,9.11). Anders formuliert: Sie sollten sie ›ansagen‹. Deshalb
musste von der Gottesherrschaft notwendig auch in der Form der
Ansage geredet werden.

Doch wie konnten die Jünger diese Ansage formulieren? Eine
Proklamation von Dingen, die unmittelbar bevorstehen, muss
aus kurzen, komprimierten Sätzen bestehen – sie muss also eine
Form haben, wie sie ein Ausrufer braucht, um sie mit lauter
Stimme verkünden zu können. Solche Sätze zu formulieren,
konnte Jesus nicht einfach seinen Jüngern überlassen. Sie mussten
stimmen. Sie mussten treffen. Sie mussten einfach und doch auf-
fallend, markant und außerdem auch noch leicht zu behalten sein.
Genau das trifft nun aber auf Mk 1,15 zu. Jesus hat derartige
Sätze selbst formuliert, er hat sie auch selbst verwendet, und die
Zwölf haben sie sich eingeprägt6. Mk 1,15 könnte deshalb – zu-
mindest in seinen Grundzügen – der Wortlaut der Proklamation
sein, mit der Jesus die Zwölf aussandte. Unser Text hätte dann ei-

22

I. Das Ereignis der Gottesherrschaft



nen klaren ›Sitz im Leben‹ – nämlich den öffentlichen Auftritt
der von Jesus ausgeschickten Jünger. Dazu passen die knappen
Aussagen mit den Verben betont am Anfang, und dazu passt auch
der Inhalt. Was ist der Inhalt dieser Proklamation? Was sagt sie?

Sie sagt zunächst einmal, dass die Zeit erfüllt ist. »Zeit« (kai-
ros) meint hier die qualifizierte Zeit der Geschichte zwischen
Gott und seinem Volk. Was Israel in Jahrhunderten erwartet, er-
sehnt, erbetet und erhofft hatte, was ihm aber auch zugesagt
und verheißen war – eben das ereignet sich jetzt. Die Zeit hat
ihr Ziel gefunden. Sie »erfüllt« sich, und insofern geschieht Zei-
tenwende. Die Erfüllungszeit, die Endzeit ist da.

Das, was nun kommt, nennt die Proklamation »Gottesherr-
schaft«. Im griechischen Text steht basileia tou theou. Das Wort
basileia kann man mit ›Königtum‹, mit ›Königsherrschaft‹, mit
›Königreich‹ übersetzen oder auch einfach mit ›Herrschaft‹ oder
›Reich‹. Bei Jesus meint basileia tou theou aber ursprünglich ein
dynamisches Geschehen und erst sekundär einen Bereich. Des-
halb werde ich in den Textauslegungen dieses Buches viel häufi-
ger von der ›Gottesherrschaft‹ als vom ›Gottesreich‹ sprechen.

Matthäus spricht statt vom ›Gottesreich‹ meistens vom ›Him-
melreich‹. Gemeint ist genau dasselbe. ›Himmel‹ ist dabei nur
eine ehrfürchtige Umschreibung für ›Gott‹. Da aber bis heute das
matthäische ›Himmelreich‹ die fatale Folge hatte, dass Christen
immer wieder das ›Himmelreich‹ mit dem ›Himmel‹ gleichsetz-
ten und so den Gegenwartsaspekt der Reich-Gottes-Botschaft
Jesu verdrängten, gebrauche ich für die Matthäustexte stets das
Wort ›Himmelsherrschaft‹.

Auch die Übersetzung »Königsherrschaft« oder »König-
reich« vermeide ich. Wir haben heute gegenüber Königen und
ihrer Herrschaft viele Vorbehalte. Oft sind Könige nur noch
Marionetten oder Symbolfiguren; die tatsächliche Staatsgewalt
liegt in anderen Händen. Oder aber sie sind Gewaltherrscher,
die sich als Volksbeglücker ausgeben, aber in Wirklichkeit ihre
Völker ausbeuten (vgl. Lk 22,25).

Diese Vorbehalte hatte bereits das Alte Israel. Als es entstand
(es war die sogenannte Zeit der ›Richter‹ von etwa 1200–1020 v.

23

1 Die Proklamation der Gottesherrschaft



Chr.), wollte man in Israel gar keinen Staat haben – und dement-
sprechend auch keinen König. Man verabscheute so etwas wie das
Gottkönigtum der ägyptischen Pharaonen und verabscheute ge-
nauso das Kontrollsystem der Stadtkönige Kanaans. Man wollte
in bewusster Absetzung von derartigen Herrschaftsstrukturen ei-
nen freiwilligen Stämmeverbund, in dem Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit herrschten. Mit dem Königtum, das dann not-
gedrungen eines Tages dennoch kam (vgl. 1 Sam 8), hat das Got-
tesvolk aufs Ganze gesehen schlechte Erfahrungen gemacht.

Eines aber hinterließ die durch die Eroberungspolitik Assurs
und Babylons brutal beendete Königszeit: die Sehnsucht nach ei-
ner idealen Königsherrschaft, in der durch das Charisma eines
wahren Königs endlich Gerechtigkeit, Freiheit und Friede aufblü-
hen würden. Ps 72 malt diese Sehnsucht in leuchtenden Farben.

Doch Israel wusste: Herrschaft solcher Art, unter der sich
die Gesellschaft verwandelt und sich sogar die Schöpfung er-
neuert, ist aus menschlicher Kraft nicht möglich. Deshalb er-
hoffte man nun entweder den von Gott geschenkten wahren
König, nämlich den ›Gesalbten‹ schlechthin, den Messias – oder
aber das Königtum Gottes selbst.

Das ›Königtum Gottes‹ bzw. die ›Gottesherrschaft‹ war zur
Zeit Jesu längst ein fester Begriff. In Psalm 145 werden die
Frommen aufgerufen, diese Königsherrschaft Gottes unaufhör-
lich zu verkünden. Im Zentrum des Psalms heißt es:

Von der Herrlichkeit deines Königtums sollen sie sprechen,
von deinen Machttaten sollen sie reden,

zu verkünden den Menschenkindern deine Machttaten
und den herrlichen Glanz deines Königtums. (Ps 145,11–12)

Jesus konnte den Begriff der Basileia Gottes also voraussetzen.
Er hat ihn keineswegs neu eingeführt. Allerdings ist nun Fol-
gendes wichtig: Man sprach im Alten Testament und im Frühen
Judentum nicht nur von dem ›ewigen‹ Königtum Gottes, das
schon immer die Welt trägt und durchwaltet. Je bedrückender

24

I. Das Ereignis der Gottesherrschaft



die politische Lage Israels wurde, desto mehr ersehnte man ein
machtvolles Offenbarwerden dieses Königtums in der Welt.
Dann lag die Gottesherrschaft noch in der Zukunft.

Und genau an dieser Stelle zeigt sich nun das überwältigend
Neue der Proklamation, die durch Jesus ergeht – für die er aber
auch seine Jünger aussendet: Eben diese Gottesherrschaft tritt
jetzt ein in die Geschichte. Sie ist »nahegekommen«. Sie ist in
nächster Nähe. Sie wird nun Israel und über Israel die Welt ver-
wandeln.

Wir werden später noch an anderen Jesusworten beobachten,
dass die Formulierung von der ›Nähe‹ der Gottesherrschaft eine
elementare Spannung in sich birgt. Auf der einen Seite ist die
Gottesherrschaft noch nicht da. Sie muss erfleht werden. »Dein
Reich komme!« lässt Jesus seine Jünger beten (Mt 6,10 par Lk
11,2). Andererseits ist die Gottesherrschaft bereits Gegenwart.
Sie ist schon zu sehen, schon zu hören, schon zu greifen: indem
man nämlich auf Jesus blickt, auf das, was er sagt und tut. Viele
Worte Jesu, die ich in diesem Buch besprechen will, werden uns
das immer wieder vor Augen führen. In Mk 1,15 zeigt sich diese
Spannung zwischen Gegenwart und naher Zukunft in dem
»Nahegekommen«.

Der erste Teil der Proklamation, um die es hier geht, spricht
also von einem alles verändernden Geschehen. Die Zeitenwende
ist da. Die von Israel ersehnte Gottesherrschaft ereignet sich
jetzt und von jetzt an. Gott schenkt der Welt seine Art von
›Herrschaft‹: Gerechtigkeit, Friede, Heil, Wiederherstellung der
Schöpfung – und das alles in unfasslicher Fülle. Das ist der erste
Satz. Es ist die eigentliche Botschaft. Doch diese Ungeheuer-
lichkeit fordert Konsequenzen – stilistisch markiert durch die
an die Aussagesätze asyndetisch angeschlossenen Imperative
»Kehrt um und glaubt an dieses Evangelium!« Das Gottesvolk
kann angesichts des zuvorkommenden Handelns Gottes nicht
mehr so weitermachen wie bisher.

Den Umkehrruf übernimmt Jesus von den Propheten Israels
(Jes 31,6; Jer 3,14; Ez 18,32; Sach 1,4 u. ö.) und vor allem von
dem letzten großen Propheten – von Johannes dem Täufer (Mt

25

1 Die Proklamation der Gottesherrschaft



3,8 par Lk 3,8; Mk 1,4). Aber im Gegensatz zum Täufer ist nun
nicht mehr das unmittelbar bevorstehende Gericht der Grund
zur Umkehr, sondern etwas tief Beglückendes: die Gottesherr-
schaft.

Die Proklamation bezeichnet die Nähe der Gottesherrschaft
als eine »Gute Botschaft«, genauerhin: als »Evangelium«. Wo
kommt dieser Begriff her? In der griechischen Welt war er geläu-
fig, und auch im Alten Testament kommt er vor (2 Kön 18,22.25
Septuaginta). Er meinte neben anderem die Siegesnachricht, die
ein Bote überbringt. Besonders im römischen Kaiserkult sollte
der Begriff dann eine wichtige Rolle spielen: Nachrichten über
den Kaiser, vor allem über seinen Herrschaftsantritt, galten als
Evangelien (= Freudenbotschaften). Doch der neutestamentliche
Begriff ›Evangelium‹ hat einen besonderen, unverwechselbaren
Klang, der aus einer ganz anderen Richtung kommt. Im Hinter-
grund steht Jes 52,7 (vgl. Jes 61,1):

Wie lieblich sind auf den Bergen die Schritte des Freudenboten,
der Heil ansagt, frohe Botschaft bringt, Rettung verkündet,
der zu Zion sagt: Dein Gott ist König geworden.

Dieser Text des Jesajabuches ist für das Verständnis von Mk 1,15
grundlegend, denn in ihm sind unmittelbare Vorstufen der bei-
den Begriffe ›Gottesherrschaft‹ und ›Evangelium‹ miteinander
verbunden. Gemeint ist: Gott erweist nun endgültig seine Kö-
nigsherrschaft, indem er Israel aus seiner Verlorenheit rettet und
ins Heil bringt. Offensichtlich hat sich Jesus selbst als den in
diesem Text genannten Freudenboten betrachtet. Jesus prokla-
miert den Frieden und das Heil, von dem dort die Rede ist. Er
verkündet: Jetzt ist die Zeit gekommen, von der Jesaja gespro-
chen hat. Gott setzt seine rettende Herrschaft in der Welt durch.
Das ist die ›Gute Nachricht‹, das ›Evangelium‹. Jesus selbst hat
diesen spezifischen Klang des Wortes ›Evangelium‹ aufgrund
von Jes 52,7 grundgelegt – und nur deshalb konnte dieses Wort
später in der urchristlichen Verkündigung eine so herausragende
Rolle spielen.

26

I. Das Ereignis der Gottesherrschaft


