Monika Renz

Grenzerfahrung Gott

Dem Geheimnis nahe in
Leid und Krankheit

N1

HERDER

FREIBURG - BASEL -W



MIX

Papler aus veaantwor—
tungsvollen Quellen
FSC

weiscog  FSC® C014496

Vollstindig iiberarbeitete Neuausgabe 2022
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2003
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder GmbH
Umschlagmotiv: 197 1yes/iStock

Satz: ZeroSoft, Timisoara

Herstellung: GGP Media GmbH, Péfineck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-03322-3
ISBN E-Book 978-3-451-82685-6



Inhaltsverzeichnis

Einleitung......coooiii i 9

1. Gotteserfahrung - Erfahrung von Gnade . 15

1.1 Ist Gott erfahrbar?. . . ...... ... ... .. ..... 15
1.2 Ein Phinomen — verschiedene Namen . . . ... 18
1.3 Merkmale spiritueller Erfahrung .......... 21
2. Zwischen zwei Welten: der Grenzbereich und
seine GesetzmaBigkeiten ................ 27
2.1 Drei Erfahrungsberichte . . ........... ... 27
2.2 Was kennzeichnet den Grenzbereich? ... .. .. 30
2.3 Musik und Schwingung prigen den Grenzbereich 36
2.4 Aushaltenlernen....................... 38

3. Dunkelbereich und Kampf als Phanomene

des Grenzbereiches...................... 41
3.1 Im Grenzbereich scheiden sich die Geister . . . 41
3.2 Ort geistiger Kampfe. .. ................. 43
4. Wer oder was hilft im Durchschreiten der

dunklenNacht? ......................... 51
4.1 Wege der Gottsuche heute ............... 51

4.2 Den Gott, den wir suchen, finden wir nicht vor 52
4.3 Loslassen, anheimgeben, finden — Liebe bewirke 54
4.4 Stellvertretendes Hoffen ... .............. 57



4.5 Die dunkle Nacht: Erfahrung heutiger Menschen,

Erfahrung von Mystikern?. . .............. 58
5. Die Chance des Grenzbereichs Gott heif3t

Wandlung............coiiiiiiiiinn. 63
5.1 Beriihrt, ergriffen, bewegt: wovon? . ... .. ... 63
5.2 Sehnsucht nach Heil-sein inmitten von Unheil 66
5.3 Vom Heimweh nach dem Absoluten. . ... ... 68
5.4 Umbkreisung der einen Mitte. . ............ 71
5.5 Topographie des Unbewussten . ........... 72
5.6 ,Ich war auf8erhalb aller Angst“. . .......... 76
5.7 Im Rundum von Gott geschieht Wandlung:

Vom Mangel zur Erfahrung von Fille. . ... .. 80
5.8 Wandlung: Schuld, die zur Wahrheit findet . . 82
5.9 Wandlung: Wunden kénnen verheilen . . . . .. 88
6. Ein Rlckblick auf eine Studie, deren Fragen

undZahlen...................oo 93
6.1 Transzendenzerfahrung bewirke ........... 93
6.2 Sind Transzendenzerfahrungen abhingig von

der religiosen Einstellung? ............... 95
6.3 Realititspriifung: , Wie weifd ich, dass es eine

spirituelle Erfahrung war?“ .. ... .. L. 97
6.4 Frage der Sakramentalitit . ............... 99

6.5 ,Es‘ findet statt im Aufergewohnlichen, im Allcig-
lichen, im kognitiven oder kreativen Durchbruch 99
6.6 Kann man Erfahrungsinhalte kategorisieren? . 102



7. Funf Erfahrungsweisen des Einen, Heiligen
Ganzen - zwei Erfahrungsweisen am Rande 107

7.1 Engel und heilige Atmosphire ............ 107
7.2 Verlorenheit, Dunkelerfahrungen ... ... .. .. 110
7.3 Einheits- und Seinserfahrung . ............ 113
7.4 Gegentiber-Erfahrung. . ....... .. ... .. 117
7.5 Der viterlich-miitterliche Gott .. ....... ... 126
7.6 Der ,Gott inmitten® — Erfahrung von Prisenz,

Christus .. ...t 132
7.7 Geist-Erfahrung . ... oo oL 145
8. Religionsdialog: Ist Gott,Sein” oder

LBeziehung”? ........ ... ...l 155
8.1 Gefragt sind vorerst die Fragen .. .......... 155
8.2 Religionen sind existenzielle Antwort — doch

worauf? Kriterium ,Priagung’. ............. 156
8.3 Loslassen und Finden — Kriterium

,Beziehungsfahigkeit'. .. ....... ... .. ... 159
8.4 Sein sowie Bezichung — Kriterium ,Gnade® .. 165
8.5 Anfrage an das Gottesbild — Kriterium

Sinnhaftigkeit. . ........ ... o oL 167
8.6 Wiederanniherung an die Kultur und Religion

der Herkunfe ........... ... . ... ... 169
8.7 Gottesbilder im Werden — das Kulturspezifische

istauch Potential. .. ...... ... ... ... L. 173

8.8 Gotteserfahrungen von Vollendung, Integration
und Ziel ... oo 175



9. Spirituelle Begleitung: Beruf und Berufung
179

9.1 Spiritual Care . . ............. ... ..., .. 179
9.2 Seelsorge oder Psychotherapie am Krankenbett?

180
9.3 Umgang mit schwierigen Situationen —

Ideenkartei .. ........ ... 183
9.4 Spirituelle Begleitung auf dem Priifstand .... 186
9.5 ,Ich sehe das Leiden — ich glaube die Liebe®

(Solle, 1995) . v oo 189
Literaturverzeichnis ......................... 195

Anmerkungen..........cooviiiiiiiiiiiien.. 207



Einleitung

Wer ist der ,,Gott von gestern® (Bundschuh-Schramm, C.,
2020) Und gibt es den Gott von morgen? Gott ist kein
Gott der Vergangenheit, den man nur zu biblischen Zei-
ten wirklich hitte erfahren konnen. Er ist auch nicht der,
der erst noch kommen wird.

Gott ist, der ,,da“ ist, wie zu Mose Zeiten: der ,,Ich-bin-
der-ich-bin-da“. Damals, jetzt, immer. Das ist die Verhei-
Bung der Mystiker zu allen Zeiten. Und es ist Erfahrung
auch heute, tiber die Schranken von Religionen hinaus.
Gotteserfahrung geschieht und dies vornehmlich an einer
duflersten oder innersten Grenze. Das lehrten mich viele
Patienten und Patientinnen. Dorthin wagen wir uns meist
nicht von alleine vor. Wir werden dorthin gespiilt, etwa in
Krankheit und schweren Krisen, oder wenn Gott uns sachte
mitten im Leben ruft. Gott hat uns etwas zu sagen. Von der
Grenze aus konnen wir ihn horen, uns angerufen erfahren
und neu ins Leben zuriickkehren oder getrost dem Sterben
entgegenschen. Im Folgenden achte ich auf das, was Men-
schen unserer Tage mit Gott — oder als Gott — erfahren und
vermissen. Dabei habe ich kranke und leidgepriifte Men-
schen vor Augen, aber auch andere, die mitten im Leben
eine wegweisende Gotteserfahrung machen durften.



In vielen Gesprichen im Anschluss an Vortrige wur-
de ich gefragt, ob denn spirituelle Erfahrung — und dar-
um geht es in der Gotteserfahrung — nur eine Sache von
Sterbenden sei. Oder ob sie sich nur ereigne zu Beginn
des Lebens, im Mutterleib, in den ersten Kindermonaten,
in Momenten des unbegreiflichen Gliicks. Nein, Gott
ist immer gegenwirtig, selbst in seinem Schweigen. Die
Erfahrung mit oder von Gott ist immer mdoglich. Doch
der Mensch riickt bisweilen weit weg von ihm und da-
mit auch vom Ort, wo das Unaussprechliche sich ereignet.
Spirit heifft vom Wort her ,Geist“, ,Pneuma®. Der Be-
griff kommt von ,atmen®, ,wehen®, ,riechen®. Spirituell
heif3t ,geistgewirkt®. Spirituelle Erfahrungen werden uns
bisweilen auch mitten im Leben geschenkt. Gleichgiiltig,
ob man dem dabei erfahrenen Einen, Heiligen, Ganzen
»Gott" sagt oder anderswie.

Das vorliegende Buch erzihlt solche Erfahrungen und
beschreibt, wie und unter welchen Gesetzmifligkeiten es
dazu kommt, im Kranksein und auch in tiefen Grenzer-
fahrungen mitten im Leben. Das Buch versucht zu zeigen,
um welche Grenze es da geht, und in welcher Sprache da
vornehmlich gesprochen oder besser erlebt wird. Triume
und Mirchen lehren uns einiges dazu, die Wiistenviter so-
wie kundige Seelenfiihrer unserer Tage desgleichen. Men-
schen also, die sich zugleich vor dem duflersten Geheim-
nis noch fiirchten und doch die Engelsbotschaft , Fiirchte
Dich nicht“ leben, weil sie Gott, dem Gottlichen oder
Absoluten trauen.

Das hier vorliegende Buch durchlief mehrere Etappen.
Urspriinglich entstand es aus der Nahe zu vielen Patienten

10



und Patientinnen in ihren eindriicklichen Leidenswegen
und auch aus einem Forschungsprojekt mit dem Namen:
»Spirituelle Erfahrungen in Leid und Krankheit“. Darin,
wie auch im Bekenntnis zu Gott, bewegte es. Allein schon
die dort erstmals dargelegte Erfahrungskategorie vom
,Gott Inmitten® [6ste in der Leserschaft Wogen aus. Diese
Erfahrungskategorie umschreibt das Unsagbare, welches
sich hiufig einstellt, wo Menschen eine herausragende
menschliche Liebe erfahren durften. Sie schlieflen daraus
auf etwas Grundsitzliches. Ich habe auf keines meiner
Biicher so viele Reaktionen erhalten wie auf dieses. Von
kirchlichen ebenso wie von kirchenfernen Kreisen. Von
Menschen, die Gott erfahren hatten, wie von solchen, die
ihn vermissten oder gar abgeschrieben hatten. Von leiden-
den, wiitenden und gelassenen Menschen, von Kranken
wie Gesunden.

Diese Neuauflage ist vollstindig neu durchgearbeitet.
Mitte des Buches sind, wie schon bei der ersten Aufla-
ge, die funf Erfahrungsweisen des Einen, Heiligen, Gan-
zen (Kap. 7.3-7.7). Aber auch das ,Durchschreiten der
,dunklen Nacht“ blieb unvermindert bedeutsam (Kap.
4.1-5). Mehr Gewicht als in fritheren Auflagen wurde
der Grenze als ,,Grenze® gegeben: Sie ist Chance grof3t-
moglicher Wandlung (Kap. 2-7.2). Die Brisanz der spi-
rituellen Erfahrungen heutiger Menschen fiir den Dialog
iber Mystik und iiber die Religionen versuchte ich schir-
fer herauszuschilen (Kap. 8). Der spirituellen Begleitung
wurde ein eigenes Kapitel gewidmet (Kap. 9). Fiir Seel-
sorger und Therapeuten im Speziellen hilfreich kann die

Ideenkartei sein (Kap. 9.3.). Die Frage der spirituellen

11



Begleitung ist dhnlich und anders angedacht als im Buch
»2Hoffnung und Gnade“, welches einst aus demselben Pati-
entenmaterial entstand, nachdem ,,Grenzerfahrung Gott*
nicht mehr aufgelegt wurde. In der vorliegenden Ausgabe
stirker entfaltet wird die Bedeutung zwischenmensch-
licher Liebe. Liebe bewirkt, doch welche Liebe? Anderes
— vieles — wurde gekiirzt. Auch in Beispielen. Wenn die
Menschen, die hinter diesen eindrucksvollen Beispielen
standen, mir nach all den Jahren noch gegenwirtig waren,
verwendete ich manch ein Beispiel nochmals, nur dann.
Neue Beispiele kamen hinzu. Auch eine Darstellung zur
Topografie des menschlichen Unbewussten wird hier, in
Anlehnung an das Buch ,,Angst verstehen®, gebracht. Dies
in der Hoffnung, dass das Phinomen der ,Grenzerfah-
rung Gott“ so besser verstanden werde.

Ich selbst bin in all diesen Jahren vielleicht ein wenig
gelassener und zugleich radikaler geworden. Ich brauche
heute auch persénlich nicht weniger, sondern noch mehr
Gott: GOTT. Gott aber anders. Wer, was, wie dieses du-
Berste Geheimnis sei, wird hier ganz aus der Erfahrung
heraus erahnt. So braucht es meines Erachtens auch kein
Zuriicknehmen von uns selbst in unserer Religiositit, es
braucht keine religionslose Religion. Es ist ein Glauben
aus Erfahrung. Und eine solche steht fiir sich und macht
ergriffen, vor Urzeiten wie heute. Die Art und Weise,
wie heutige Menschen dieses ewige Geheimnis erfahren,
scheint bisweilen traditionellen Gottesbildern erstaunlich
zu entsprechen und dann wieder nicht. Mége das Buch
begeistern, trosten und uns im Umgang mit unseren eige-
nen spirituellen Erfahrungen ein Stiick weit begleiten.

12



Mein erster Dank geht an Herrn Simon Biallowons
vom Verlag, der den Mut hatte, das vergriffene Buch
nochmals neu aufzulegen. Ich danke meinen Mitstreitern
im Religiésen: Roman Siebenrock, Adrian Schenker, Ro-
man Giger, Paul Zulehner, Regina Stillhart, Helen Renz,
Patrick Renz. Ich danke den mit mir Verbiindeten im
Beruf, im Leiden und im Leben: Peter Fenwick, David
Lorimer, meinem Mitarbeiter Claudio Gloggner, meiner
Mitarbeiterin Anne Duveen, meiner fritheren Forschungs-
assistentin Miriam Schiitt Mao. Mein grofSer Dank geht
an die vielen Patienten und Patientinnen sowie an Kurs-
teilnehmer und Kursteilnehmerinnen. Sie lichen mir ihre
kostbaren Erfahrungen. Mein letzter Dank geht an meine
Nichsten, meine Mutter, meinen verstorbenen Vater, an
meine Geschwister und meinen Mann Jiirg.

November 2021

13



14



1. Gotteserfahrung -
Erfahrung von Gnade

1.1 Ist Gott erfahrbar?

Ob es Gott gibt oder nicht, diese Frage erhitzt die Gemii-
ter nicht mehr. Die Meinungen sind weitgehend gemacht,
zumindest in Westeuropa. Gott ist weder beweisbar noch
widerlegbar. Unter den Nigeln brennt die Frage nach Spi-
ritualitdt und der Erfahrung. Ist Gott, ist das Géttliche er-
Jfahrbar? Kann man solchen Erfahrungen Glauben schen-
ken? Haben sie einen Einfluss auf unser Leben? Immer
wieder werde ich von kranken wie gesunden Menschen
im Nachgang einer vielleicht eindriicklichen oder gar fast
nebensichlichen Erfahrung oder eines Traumes gefragt:
,»War das eine Erfahrung von Prisenz, von Transzendenz,
von Gott“? Es folgen drei Beispiele:

Ein Erlebnis wurde mir personlich vor Jahren zum In-
itialztinder im Thema Gottnihe und Spiritualitit. Es be-
gann mit folgendem Traum: ,Ich sitze in einem kleinen
Auto. Es ist mein Wagen und doch sieht er anders aus.
Plotzlich steht daneben ein riesiger Bir, zehn Meter grof3.
Er ist im Begriff, mich mitsamt dem Auto zu verschlingen.
Es gelingt ihm nicht. Dreimal dasselbe Geschehen, der-

15



selbe Schreck. Haarscharf am Tod vorbei, bin ich schluss-
endlich gerettet. Neben mir steht das zerstorte, glinzend
gewordene Auto. Ich sage resolut: ,Jetzt ergreife ich das
Steuer®. — Tags darauf fliege ich zu einem Kongress, The-
ma: Spiritualitit. Im Anschluss an meinen Vortrag werde
ich, wie nie zuvor, mit Fragen bestiirmt: Ob ich personlich
an die Moglichkeit von Gotteserfahrung glaube? Ob das,
was Menschen dann erleben, wirklich Gott sei? Nach dem
Kongress werde ich in einem kleinen Auto auf der dreispu-
rigen Autobahn im Abendverkehr zum Wiener Flugha-
fen chaufhert. Plotzlich fihrt bei Hochstgeschwindigkeit
rechts neben uns ein anderes Auto auf uns zu. Schleudern
— nach links, nach rechts, nach links ... dann ist nur noch
Licht, blendendes Licht da. Endlich kommt das Auto zum
Stehen, halbwegs quer zur Fahrbahn. Ein Bus donnert auf
uns zu und vermag gerade noch zu bremsen. Unser Auto
ist noch fahrtauglich. Ich steige vom Riicksitz aus und
sage: ,Jetzt fahre ,ich".“ Wie ich mich am Flughafen ver-
abschiede, schaue ich nochmals zum Auto zuriick und er-
schrecke: So dhnlich hatte das Auto im Traum ausgesehen.
— War das eine Erfahrung mit Gott? Was soll ich damit
anfangen? Wie kann ich meinen Traum im Vorfeld dieses
Ereignisses verstehen? Mich schauderte iiber Tage. Eines
weil$ ich seither: Spiritualitit hat mit einem in mensch-
lichen Ordnungen nicht fassbar ,Groflen® (Traumbild
riesiger Bir) zu tun. Und der Umgang damit setzt von-
seiten des Menschen Autonomie (Traumbild Auto) und
ein steuerungstiichtiges Ich voraus. Und ich tiberlege: Ich
wire toricht oder eine verbissene Atheistin, wiirde ich
nicht an meine Erfahrung und an Gott dahinter glauben.

16



Umgekehrt wire ich sektiererisch, wiirde ich mir nicht
auch meine Zweifel und eine niichterne Distanz erlauben.

Norbert Noth, ein Sterbender Mitte 50, weif nicht,
ob er sich selbst als Christ oder als Buddhist verstehen
soll. Er hat sich von allen verabschiedet und stirbt doch
nicht. Zwei Wochen ist er da, einfach um da zu sein,
wie er einmal sagt. Monochordklinge beriihren ihn. Er
begreife nicht, was ihm da geschehe. Eigentlich sei da ja
nichts als Ton. Aber dieser Ton habe ihn erschiittert wie
Meereswogen. Er habe Musik sonst nie so sinnlich ein-
fach gehort. Es war die Musik und doch viel mehr: ,Mit
der Musik war etwas da. Wie wenn ich die Atmosphire
schwingen hore.“ — ,War eine Prisenz spiirbar?“, frage ich
vorsichtig. Tage studiert er dieser Frage nach und versinkt
immer mehr in einen anderen Bewusstseinszustand, ist
manchmal kaum erreichbar. Ein zweites Mal beriihrt ihn
diese Musik. Kommentar: ,Die Tone mit den Obertdnen
sind wie ein Himmelszelt, in welches ich hineinfalle oder
-fliege. Ob fallen oder fliegen, spielt keine Rolle mehr, ist
dasselbe. Ob Christ oder Buddhist auch nicht. Nur eines
ist wichtig: Prisenz! Etwas ist da, und ich bin da, aber
bald nicht mehr.“ Immer schweigsamer wird Herr Noth,
immer dichter die Atmosphire um ihn herum, in die er
schliefllich still hineinstirbt, das Geheimnis um seine letz-
te Identitit mitnehmend.

Karin Kaufmann, einer kinderlosen, kirchenfernen
Akademikerin, geht es von Tag zu Tag schlechter. Unsere
ersten Gespriche handeln von Beziechungsproblemen und
ihrer Schwierigkeit, sich beriihren zu lassen. Jetzt liegt sie
mit aufgesperrten Augen, Schmerzen, Atemnot und pani-

17



scher Angst vor der Intensivstation da. Ich rege sie in einer
Klangreise dazu an, imaginativ ein Licht durch ihren Kor-
per fithren zu lassen. Sie solle sich zuschauen, wo das Licht
aufgenommen werde, wo weniger, wo es angenchm sei,
wo nicht. Religiose Worte fallen keine. Die Erfahrung be-
schreibt sie als dicht: ,,Das war Engelndhe. Das Licht wur-
de grofier, kam von auflen und war wie Jesus, der mir sagte:
Du tiberlebst es, lass es zu.“ Nach einem weiteren Eingriff
sagt sie: ,,Das Licht war auch auf der Intensivstation da, wie

eine Nahtoderfahrung.*

1.2 Ein Phdnomen - verschiedene Namen

Transzendenzerfahrung, spirituelle Erfahrung, Gottes-
erfahrung sind drei Begriffe, die Ahnliches meinen und
doch in je eigener Nuance.

Transzendenzerfahrung kommt vom lateinischen
Begriff transcendentia (= das Ubersteigen). Sie ver-
weist auf etwas, was durch Erfahrung ausgelost wird
und zugleich tiber sie und die Realititen dieser Welt
hinausweist. In den eben genannten Beispielen waren
die Menschen erschiittert oder durchstréomt, ein Licht
brach in ihr inneres Dunkel ein, sie hatten ein Aha-
Erlebnis im Glauben, das auf die andere — gottliche
— Dimension hin o6ffnete. Der Begriff Transzendenzer-
fahrung wird in der Palliative Care vor allem fiir spi-
rituelle Erfahrungen von Atheisten (McGrath, 2005)
verwendet. Dieser eingeschrinkte Blickwinkel wird im
Folgenden nicht iibernommen.

18



Gotteserfahrung bringt Gott ins Spiel. Auch das Ab-
solute, Gewaltige, aber auch das Unbequeme der Erfah-
rung. Vor dem Ausdruck Gotteserfahrung schrecken viele
Menschen zuriick, die einen, weil gefangen in Aversion,
die andern aus Respekt, weil sie dieses letzte Wort vor dem
Verschweigen (vgl. Rahner, 1969) lieber Geheimnis sein
lassen. In diesem Buch tritt noch ein dritter Grund fiir das
Zuriickschrecken hervor: hinter vermeintlichen Allergien
liegt oft eine menschliche Urerfahrung mit dem Numi-
nosen, die als unbedingt, hautnah und darin als zutiefst
tiberfordernd vorgestellt werden muss. Ein kleines Ich be-
gegnet (im entferntesten Sinn des Wortes und doch bis-
weilen fast leibhaftig) dem, was wir Gott nennen. Gott ist
dabei immer auch als das riesige, unendliche Ganze zu be-
greifen. Mein eigenes oben erwihntes Beispiel sprach von
einem iiberdimensioniert groffen Biren und von einem
blendenden Licht. Andere Menschen triumen von einem
Elefanten, der iibrigens im Indischen ein heiliges Tier dar-
stellt. Der Begriff Gotteserfahrung riickt den Aspekt der
unmittelbaren Begegnung ins Zentrum und gleichzeitig
den uniiberbriickbaren Unterschied zwischen dem kleinen
wehrlosen Menschen und dem unfassbar groffen Gegen-
tiber. Dieses wird bald schiitzend, rettend, lebenspendend,
bald bedrohlich bis tiberwiltigend erfahren. Angesichts ei-
nes solchermaflen Bedrohlichen entstand vor Urzeiten ein
, Tabu Gott“. Tabuisiert ist der erfahrbare Gott selbst. Das
Tabu wird immer neu durch entsprechend schauerliche
Erfahrungen am Rande des Unbewussten genihrt. Uber
Jahrhunderte wurde Gottes unmittelbare Erfahrbarkeit
aus den kirchlichen Lehren ausgeklammert und nur von

19



Mystikern in ihren randstindigen Positionen eingebracht.
Heute nicht minder verdringt ist auch der Aspekt der Ver-
bindlichkeit. Wo von Gotteserfahrung die Rede ist, ist der
Mensch ungleich stirker angebunden und zur verantwor-
tenden Haltung herausgefordert als dort, wo allein vom
Géttlichen, vom Kosmos oder vom groflen Sein gespro-
chen wird. Nur die wenigsten Menschen sind schlicht of-
fen fir ganz unterschiedliche Gotteserfahrungen, solche,
die dem jiidisch-christlichen Gedankengut entsprechen
neben ganz anderen.

Spirituelle Erfahrung: Im Wort ,spirituell“ wird das
Phinomen sehr offen erfasst. Der Begriff wird heute un-
terschiedlich verwendet, im weiten Spektrum zwischen
ganzheitlichem Well-being, Bewusstseinserweiterung
und Mystik. Peng (vgl. Vogeli, 2021) definiert Spirituali-
tit als Offenheit fiir das Transzendente (S. 10). Begriffs-
geschichtlich betont das Wort Spiritualitit die Erfahrung
mit Gott, mit dem Gottlichen. Derweil Religiositit auch
die je eigene Uberzeugung und Einstellung meint, steht
das Wort Spiritualitit fiir die Erfahrungsdimension von
Religion. ,Spiritualis® ist das lateinische Wort fiir das
griechische ,pneumaticos® und meint ,geistgewirke®.
Das Verb pneo heifdt: atmen, wehen, riechen. Der Aus-
druck ,spiritualis® stand im 2. Jahrhundert nach Christus
fur die hochgeistige innere Erfahrung, die ein erwachse-
ner T4ufling bei seiner Taufe machen durfte — oder auch
nicht. Aus der Erfahrung erwuchs geistesgeschichtlich
betrachtet mehr und mehr eine jeweilige, spezifische
Haltung und Frommigkeit. Spiritualitit stand sodann
fur ein Leben aus dem Heiligen Geist. Ménche, Wiisten-

20



viter, Mystiker berichteten davon. Nach 1700 tauchte
im Franzosischen das Wort ,,spiritualité® auf. Es driick-
te die personliche Beziehung des Menschen zu Gott aus.
William James war der Begriinder einer auf Erfahrung
beruhenden Religionspsychologie. James sprach von per-
sonlicher religiéser Erfahrung, die ihre Wurzeln und ihr
Zentrum in mystischen Bewusstseinszustinden habe (vgl.
1902/1979, S. 358).

Nachfolgend wird das immer selbe Phinomen bald in
dieser, bald in jener Begrifflichkeit umkreist, je nach zu
betonender Nuance. Bisweilen spreche ich von besonders
Ltiefen spirituellen Erfahrungen, denn diese sind es, die
der Heiligkeit von Gotteserfahrungen entsprechen. Im
einstigen Forschungsprojekt war durchgehend von der
spirituellen Erfahrung die Rede.

1.3 Merkmale spiritueller Erfahrung

Wichtiger als der Name sind Phinomene und Charakte-
ristika. Mittlerweile spreche ich von eigentlichen Merk-
malen spiritueller Erfahrung:

* Erfahrung: Spiritualidit ist Erfahrung (vgl. Sud-
brack, 1999). Ohne Erfahrung keine Spiritualitit.

* Im Grenzbereich, in anderer Wahrnehmungswei-
se: Spiritualitit ist Geschehen im Grenzbereich
zwischen dem Ich und Gott oder dem Géttlichen.
Solche Erfahrungen ereignen sich an der Gren-
ze des Ichs und der dem Ich vertrauten Welt, wo

21



der Mensch eintaucht in eine andere Wahrneh-
mungsweise. Arnold und Lloyd (2013) sprechen
von Wahrnehmungsverinderung als eine von vier
Kategorien transzendenter Erfahrungen. Ich unter-
scheide die Erfahrungen mit Gott, dem Letzten
oder Innersten von den Erfahrungen am Rand oder
auf dem Weg dahin. Das heifit, ich unterscheide das
Eigentliche vom Grenzbereich darauthin (vgl. Kap.
5.5). Im Eigentlichen erfahren Menschen, wenn es
sein darf, Gott oder die Gottheit selbst. Im Grenz-
bereich sind wunderbare, engelhafte, aber auch
Dunkel- und Durchgangserfahrungen anzusiedeln.
Grenzen sind flielend. Fiir beide Bereiche gilt: So-
bald der Mensch das Alltagsbewusstsein verlisst, er-
lebt er in verdnderter Wahrnehmung.

Anderes Sein: Transzendenzerfahrungen, Gottes-
erfahrungen oder spirituelle Erfahrungen kiinden
oft von einer ginzlich anderen Seinsqualitit. Men-
schen erleben sich darin unter Umstinden frei von
Raum, von Zeit, Kausalitit und Korperlichkeit.
Ein Beispiel sind Nahtoderfahrungen. Van Lom-
mel (2010) und Fenwick (2010) sprechen von ei-
nem ,nichtlokalen®, ,endlosen® Bewusstsein. Die
andere Seinskategorie macht die Intensitit einer
spirituellen Erfahrung aus. Der Mensch spiirt,
dass er noch woanders, in anderer Seinsweise be-
heimatet ist. Die Atmosphire wird etwa als heilig
beschrieben. Erfahrungen von Gott, von Trans-
zendenz oder tiefe spirituelle Erfahrungen l6sen
Sehnsucht aus.

22



