Joachim Negel

Das Virus und
der liebe Gott

Unzeitgemafie Betrachtungen

Y

AI>
HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN



Geschrieben in den Monaten September bis Januar
im Jahre 2 der Pandemie
in Freiburg im Uechtland in strenger Klausur.

Korrekturgelesen in den friihen Mdrztagen 2022,
da die Welt von jetzt auf gleich eine andere wurde.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © antova/Gettylmages

Satz: dtp studio eckart | Jorg Eckart

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN (Print) 978-3-451-39476-8
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83818-7
ISBN E-Book (E-Pub) 978-3-451-83691-6



Das Virus hat ein Gottespridikat:
Es ist allgegenwadrtig.

Fulbert Steffensky

Ich gehore eher zu den strukturell
trostlosen Menschen.

Wir sind eine vom Glauben
abgefallene Gesellschaft,

die nicht mehr an ein Paradies
oder das ewige Leben glaubt.

Thea Dorn

Der Gott, den es nicht gibt, in mir ein dunkler RifR,
ist meiner Seele nah, sooft ich ihn vermiR.

Christian Lehnert

Das letzte Wort, das ich im Worterbuch des Universums
fiir die Menschheit als Ganzes und die Milliarden

ihrer Individuen finde, heiflt: TOD ...

Aber: Ist dieses Worterbuch vollstindig?

Ist es abgeschlossen?

Enthilt es in den riesigen Liicken zwischen den bisher
entzifferten Vokabeln nicht noch Worter,

die noch nicht entziffert sind?

Fridolin Stier



Wie um alles in der Welt soll es der Mensch auch schaffen,
selbst in Ordnung zu bleiben, wenn um ihn herum nichts

in Ordnung ist?

Oder ist die Frage bereits falsch eingeleitet,

weil eben nichts in der Welt weiterhilft?

Weil die Kunst, in einer unordentlichen Welt selbst in Ordnung
zu bleiben, nur um Himmels oder Gottes Willen zu erlernen ist?

Thea Dorn

Du brauchst dich vor dem Schrecken der Nacht nicht zu fiirchten
noch vor dem Pfeil, der am Tag dahinfliegt,

nicht vor der Pest, die im Finstern schleicht,

vor der Seuche, die wiitet am Mittag.

Denn der Herr ist deine Zuflucht,

du hast dir den Hochsten als Schutz erwihlt.

Dir begegnet kein Unheil,

kein Ungliick naht deinem Zelt.

Psalm 91



Inhalt

I. Anamnese

oder

Situationsbeschreibung

Eine Gemengelage der Stimmungen und Gefiihle . . . ...... 1
Intermezzo und Ubergang ....................cccuuuunn. 27

Literarische Verarbeitungen von Seuchen- und Epidemieerfahrungen:
Alessandro Manzoni (Die Brautleute) - Albert Camus (Die Pest) —
Hans Erich Nossack (Bereitschaftsdienst. Bericht tiber die
Epidemie) — Philip Roth (Nemesis) — Giovanni Boccaccio

(I1 Decamerone) — Gabriel Garcia Mdrquez (Die Liebe in den
Zeiten der Cholera)

ll. Diagnose
oder
Erinnerungen an das Grundlegende, Triviale . ............ 45

1. ,Das Leben wihret siebzig Jahr,
und wenn es hoch kommt, sind es achtzig ... “ (Ps 90,10) — oder:
Von der Angst vordem Tod ........................ 47

2. ,Und es rang ein Mann mit ihm, bis die Morgenrdte aufstieg”
(Gen 32,25) — oder:
Von der Fremde und Dunkelheit Gottes .............. 49

3. ,Gedenke meiner, o Herr“ (Ps 106,4 [ Lk 23,42) — oder:
Von der Vergidnglichkeit des menschlichen
Gediachtnisses . ....oi it e 52

4. ,Der Tor spricht in seinem Herzen: ,Es gibt keinen Gott!“
(Ps 14,1) — oder:



Inhalt

10.

11.

12.

Von der Fragwiirdigkeit des modernen Wissenschafts-

POSILIVISIMUS . ..ot 54
»In jenen Tagen waren Worte des Herrn selten ... “ (1Sam 3,1b) -
oder: Von der Mut- und Einfallslosigkeit der Christen .. 60

»Seh’ ich den Himmel, das Werk deiner Finger ...“ (Ps 8,4) — oder:
Von der ungeheuerlichen Weite und Tiefe des Kosmos und
der nicht minder ungeheuerlichen Grof3e des Menschen
darin ... 65

»Ich habe aus dem Osten einen Adler gerufen ... “ (Jes 46,11a) —
oder: Von der hilfreichen secunda manus der
Fremdprophetie ........... .. .. .. .. .. ... 78

»--. Wie ein Mann, der sein Gesicht im Spiegel betrachtet, dann
weggeht und im selben Moment vergessen hat, wie er aussieht”

(Jak 1,22-24) - oder: Von der Fluiditédt der Welt, der
Wankelmiitigkeit des Menschen und dem

Nichtvermissen Gottes ................covuiunien... 82

~Wer ist der Mensch, der das Leben liebt und bessere Tage
zu sehen wiinscht?“ (Ps 34,13) — oder: Von der Hoffnung
auf den Himmel, um der Erde die Treue zu halten .... 92

LStark wie der Tod ist die Liebe ... “ (Hld 8,6bc) — oder:
Vom Mut zu Risiko und Kontingenz ................. 103

»Denk an deinen Schopfer in deinen friihen Jahren, ehe die Tage

der Krankheit kommen und die Jahre dich erreichen, von denen

du sagen wirst: Ich mag sie nicht!“ (Koh 12,1) - oder:

Vom Hinter-sich-Lassen aller Versuche einer

Theodizee .......... ..., 109

»Es ist der Herr!“ (Joh 21,7) — oder:
Von der nahen Ferne Gottes ........................ 120



Inhalt

13. ,Die ganze Welt kinnte die Biicher, die man schreiben miifSte,
nicht fassen“ (Joh 21,25) — oder: Von der Erzdhlbarkeit der
Trauer und der Auferstehung ....................... 133

Intermezzo und Ubergang

Laber antwortet demiitig und bescheiden” (1Petr 3,15f) — oder:

Von der Notwendigkeit und der Schwierigkeit, auf
undogmatische Weise Dogmatik zu betreiben ........... 145

I1l. Therapeutische Ratschldge in schwierigen Zeiten

oder

Die kleinen Sakramente des Alltags,

einzunehmen am Abend und am Morgen ............... 157
1. Social Distancing —— Ndhe und Berithrung ........... 165
2. Ansteckung — Tapferkeit, Trost, Mitleid ............. 170
3. Maske — Erkennen und Verzeihen .................. 175
4. Lockdown —- Einsamkeit, Stille, Unterbrechung ...... 182

5. Impfung —-— Hoffnung auf Immunitét, Gnade und
Rechtfertigung, Lachen und Humor ................. 188

6. Corona —— Schmerz, Ergebung, Gesundung, Heil ...... 199

7. Intubation —- Seufzen, Bitten, Rithmen, Klagen,

Danken, Schweigen, Resignieren ................... 208
Frage (Elisabeth Bronfen) ......... ... .. ... .. .. .. ... 216
Bitte (Hilde Domin) ......... ... ... i, 217
ANmMerkuUngen . ............euiiiieienenenaan. 219
Namenregister . ........c.uiuireinen e 272






Anamnese

oder
Situationsbeschreibung
Eine Gemengelage der
Stimmungen und Gefiihle






m Monat Médrz vor zwei Jahren: Eine Verstérung ergreift die Ge-

miiter. Was soeben noch Forderung globalen Wirtschaftens war:
Spontaneitit, Flexibilitdt, Steigerung, Wachstum, Vernetzung, of-
fene Grenzen, ist von einer Woche auf die andere verboten. Ein
sog. Lockdown wird verhidngt, Flugzeuge bleiben am Boden, Stidte
und Linder werden geschlossen, Kindergérten, Schulen und Uni-
versitdten zugesperrt: eine Art globale Fastenzeit (Quarantaine 2
Quadragesima), die sich tiber alles legt wie ein dumpfer Nebel.
Das offene Gesicht und die ausgestreckte Hand gelten plotzlich als
gefdhrlich; man geht sich aus dem Weg, und wo dies nicht mog-
lich ist, tragt man Maske und hilt Abstand. Umarmung und Hén-
dedruck, einst Zeichen von Freundschaft und Kollegialitit, wer-
den ersetzt durch ein Stof3en der Ellbogen oder ein Treten an den
FuBknochel.

Zugleich in den Nachrichten die von Tag zu Tag sich verdn-
dernden Prognosen der Virologen und Okonomen; ihnen kommt
das schwierige Amt der neuen Priester und Propheten zu; man er-
wartet, daR sie Fragen beantworten, Heilsversprechen geben, Si-
cherheit schenken: Wie lange wird es dauern, bis ein wirksamer
Impfstoff gefunden ist? Welche logistischen Probleme sind zu 16-
sen, um in moglichst kurzer Zeit 60, 80, 100 Millionen Menschen
zu impfen, am Ende gar drei oder vier Milliarden? Wie lange ist
der Lockdown wirtschaftlich durchzuhalten? Wann kippt das
System?

Es ist die Stunde von Vater Staat, von dem alles erwartet wird
(umfassende Sicherheit, unendliche Milliardenzuschiisse, voll-
kommene Ablésse der Entschuldung), und dem man zugleich tief
mildtraut — eine geradezu klassisch zu nennende 6dipale Situation.
Laufen da nicht Notstandsverordnungen vorbei an Parlament und
Recht?! Sind wir nicht geradewegs dabei, in einen staatlich verord-
neten Gesundheitspaternalismus zu schlittern?! Und so tauchen
sie auf, die Unheilspropheten und Apokalyptiker, die Querdenker,
Zweifler, Magier der Entlarvung, die auf ihre Weise versuchen,
die verstorende Wirklichkeit in den Griff zu bekommen: Dunkle
Michte miissen hinter dieser Geschichte stecken, China und Ame-
rika, Bill Gates und die Wallstreet, die der Welt mittels Vakzine
bio-digitale Chips injizieren wollen. Uberhaupt, so schwarz, wie

13



Anamnese

sie uns vorgestellt wird, ist die Pandemie gar nicht. Kann man das
Virus denn sehen? Nein, das kann man nicht, man muR dran glau-
ben, aber wir glauben nicht daran, denn wir wissen, was hier ge-
spielt wird: Eine globale Diktatur soll installiert werden!

Oder aber die anderen, die kleinen Blockwarte, die himischen
MafRregler, die Wichtigtuer und Erbsenzihler, die schulmeister-
lich auf der Einhaltung noch der fragwiirdigsten Hygieneregel be-
harren: Wehe, jemand tbertritt die behérdlichen Maf3gaben auch
nur um ein weniges; der Denunziant, dein Freund und Helfer,
ist sofort zur Stelle; die Boulevardzeitungen helfen nach Kriften
nach. Wir sind schlieRlich Staatsbiirger und wissen, was man von
uns erwartet!

Zusammen mit diesen zweifelhaften Gestalten schlieRlich die
Scharlatane, nicht nur die medizinischen, sondern auch die poli-
tischen, esoterischen, religitsen: ,We should try disinfectant, it kills
the virus within minutes.” — ,Mundkommunion tibertrdgt das Virus nicht,
da ist der transsubstantiierte Jesus vor.“ — ,Von Impfen ist abzuraten, man
kann dem Virus nur traumenergetisch oder vegan beikommen.“

Das Internet, so hilfreich es in dieser Situation auch ist, fun-
giert zugleich als Aufregungs- und Empoérungsbeschleuniger. Die
nicht enden wollende Informationsflut schwemmt eben auch un-
endlich viel Banalitit, Dummbheit und Liige in jede Seele, sie iiber-
fordert noch den besonnensten Menschen, macht auf Dauer apa-
thisch und dumpf. Wie soll man dem monothematischen Overkill
auch standhalten (,Corona“ auf allen Kandlen), abgesehen davon,
daR man nicht zehn Stunden am Tag auf die Mattscheibe star-
ren kann. Wir sind Wesen aus Fleisch und Blut, wir sind der kor-
perlichen Nédhe und Priasenz bediirftig, wir haben einen Leib, wir
atmen, wir essen, wir verdauen und schlafen, wir haben Sehn-
sucht nach Bewegung, nach Liebe, nach Zirtlichkeit und Umar-
mung. Die Kinder zumal und die Jugendlichen, die alleingelasse-
nen Alten in den Seniorenheimen, die Sterbenden auf den Fluren
der uberfiillten Krankenhduser, die Krematorien, in denen sich
die Sdrge stapeln, all die stille Verzweiflung in den Familien, die
uberforderten Eltern, die in sogenanntem ,,Home-Schooling“ den
Nachwuchs monatelang selber unterrichten miissen, die geheime
Gewalt in den Wohnungen, die stille oder auch sehr laute Aggres-

14



Anamnese

sivitdt, die sich da plotzlich Raum schafft: Man ist mit sich sel-
ber konfrontiert in einer Weise, die einen spiiren 1d13t, wie wenig
man das eigene Leben im Griff hat, wie rasch man sich abhanden-
kommt, wenn die Umstdnde schwierig werden. Ein leiser, stiller
Krieg, der an die Seelen geht und auf Dauer die Nerven zerriittet.

Und doch ist diese Beschreibung einseitig. Denn da gibt es so
vieles, das tiberrascht, und zwar vom ersten Tag an: Wieviel
an Improvisationsfreude, an spontaner Nachbarschaftshilfe, an
Tapferkeit, Geduld, Solidaritit und Bereitschaft, in die schwie-
rige Situation einzuwilligen, das Beste draus zu machen. Da wer-
den ploétzlich ungeahnte Ressourcen mobilisiert: In Mailand und
Rom etwa das abendliche Singen auf den Balkonen, um einander
aufzumuntern; in Zirich und Bern der spontane Verzicht vieler
Vermieter auf die Mieteinnahmen, um den Ladenbesitzern das
Uberleben zu erméglichen; Gourmet-Restaurants in Berlin und
Hamburg, die ihre Kostlichkeiten tausendfach in die Spitéler lie-
fern, um den Krankenschwestern und Arzten eine Freude zu ma-
chen. Uberhaupt der tief empfundene ehrliche Dank gegeniiber
den vielen ungenannten Menschen, die tagaus tagein das Leben
am Laufen halten: Miillmédnner, Kassiererinnen, Backerinnen,
Brief- und Pakettriger, das Pflegepersonal in den Krankenhiu-
sern (in Spanien wird es iiber Wochen abendlich auf den StraRen
mit Applaus bedacht). Zu erwdhnen wéren aber auch die vielen
neuen Formen von Nachbarschaftshilfe: Telefonketten sorgen da-
fiir, daR Alte und Hinfillige regelmi3ig angerufen werden; Nach-
barschaftsgruppen kaufen fiireinander ein; vor Haustiiren finden
sich plotzlich BlumenstrduRe und buntbemalte Kieselsteine als
nachbarschaftlicher GruR. Und dann jene dichte, weitgespannte
Welterfahrungsgemeinschaft nicht nur im Leiden, sondern auch
und vor allem im Kampf gegen die Pandemie, man denke nur
an die Wissenschaftler, die in einem geschichtlich einzigartigen
transnationalen Ruck binnen weniger Monate erste Vakzine ent-
wickeln, um der Pandemie zu begegnen: Wieviel an entsagungs-
voller Arbeit, wieviel an kartduserhafter Askese ist notig, um iiber
winzigste Details an Erkenntnisse zu gelangen, aus denen dann
Hilfe fiir viele erwachsen kann!

15



Anamnese

ber auch diese eindriickliche Seite weltweiter Corona-Solida-

ritdt ist noch einmal zu hinterfragen. Haben nicht die Lander
der siidlichen Hemisphére unter den Einschrankungen am mei-
sten zu leiden? Brasilien, Indien, die subsaharischen Staaten Afri-
kas? Hort man noch etwas von den Flichtlingen aus Syrien und
dem Maghreb, die auf den griechischen Inseln schon vor der Co-
rona-Pandemie in Sammellagern unter unséiglichen Lebensum-
stinden ausharren muften? Ihre Lage hat sich noch einmal ver-
schirft. ,Die im Dunkeln sieht man nicht, schrieb einst Bert Brecht.
Wahrlich, die Corona-Sonne hat die Welt in ein fahles Zwielicht
getaucht, und mag das Gewo6lk nach zwei Jahren sich auch gelich-
tet haben, so wissen wir nicht im mindesten, was uns noch al-
les erwartet, wissen nicht, ob das verstérende Wetterleuchten wo-
moglich Vorzeichen noch ganz anderer Unwetter ist.

I n dieser weltweit einzigartigen Situation, gespeist nicht zuletzt
aus der Erfahrung, wie sehr in den vergangenen drei Jahrzehn-
ten seit dem Zusammenbruch der bipolaren Nachkriegsordnung
die Welt zum globalen Dorf geworden ist, fallt auf, wie wenig den
Kirchen zur Corona-Krise einfallt.’

Nattirlich: Auch in vielen Pfarrgemeinden gab und gibt es
hochst eindrucksvolle Beispiele von Improvisationsgeschick,
Einsatzfreude und gelebter Solidaritdt. Aber das ist es nicht. Es
scheint, daR angesichts der Corona-Krise es den Kirchen, ja den
Christen insgesamt, die Sprache verschlagen hat, wo man doch
gerade von ihnen, die ihr Leben aus einer Hoffnung schopfen, die
uber den Tod hinausgeht, ein starkes Wort erwartet hitte. Wih-
rend vom kirchlichen Verlautbarungschristentum sonst zu bald
jedem Thema eine Stellungnahme zu erwarten ist (Nachriistungs-
debatte, Verantwortung weltweiter Konzerne, Abtreibungsfrage,
Atomkraft, Afghanistaneinsatz), geben sich Bischéfe und Theolo-
gen im Blick auf eine theologische Deutung der Corona-Krise selt-
sam wortkarg. Ob das mit der seit vielen Jahrzehnten schwelen-
den Krise des Gottesglaubens zu tun hat? Nattirlich ist es wohlfeil,
zu erwarten, man moge zu einem Verhdngnis, wie es im Friithjahr
2020 tiber uns gekommen ist, sofort und restlos einen allseits be-
friedigenden Kommentar abgeben. Kirchenleute sind da nicht we-

16



Anamnese

niger tiberfordert als Politikerinnen und Journalisten. Uberhaupt
gilt ja, daR, je mehr uns etwas UnfaRbares auf den Leib riickt,
die Worte versiegen. Leid und Not bringen zwar Klage und Jam-
mer hervor, und insofern sind sie beredt — zuletzt aber wollen sie
schweigend ausgetragen werden. Gerade das vollmundige Bere-
den des Unséglichen ist fehl am Platz. Leid und Mitleid sind nie-
mals geschwitzig.

Und doch fehlt da etwas. Denn auch der eindrucksvollste Ak-
tivismus und die diskreteste Solidaritdt konnen nicht verbergen,
daR die Frage, was denn die Corona-Pandemie eigentlich mit Gott
zu tun habe, kaum gestellt wird. Es ist ja schon, wenn etwa Papst
Franziskus in seinem Geleitwort zu ,Christsein und die Corona-
Krise“, herausgegeben von Kardinal Kasper und George Augustin,
schreibt: ,Ich bin dankbar fiir viele Zeichen spontaner Hilfsbe-
reitschaft und heldenhaften Einsatzes von Pflegekriften, Arzten
und Priestern. Wir haben in diesen Wochen die Kraft gespiirt, die
aus dem Glauben kommt.“?> Zugleich fallt aber auf, daf} selbst der
Papst in Hinsicht auf eine Uberwindung der Pandemie seine Hoff-
nung weniger auf das Bittgebet setzt oder ein explizites Wunder,
als auf die rasche Entwicklung eines wirksamen Impfstoffs. Ob
das merkwiirdige Schweigen von Theologie und Lehramt beziig-
lich der Frage, was Gott mit der Corona-Pandemie zu tun habe,
nicht womoéglich darin begriindet liegt, daf3 in den letzten Mona-
ten nur noch einmal deutlicher geworden ist, was man sowieso
insgeheim weifR: DalR, wenn es hart auf hart kommt, von Gott gar
nichts zu erwarten ist, der Mensch vielmehr ganz auf sich allein
gestellt ist?*

S o scheint mir die gegenwartige Pandemie-Krise die seit langem
schwelende Krise der Gottesfrage auf die Spitze zu treiben:
Wer eigentlich soll das sein, jener Gott, ,der alles so herrlich regie-
ret“? Wenn er ,,alles regieret” (und das ist tradierte Glaubenstiber-
zeugung aller biblischen Religion), dann regiert Gott (auf welche
Weise auch immer) auch das Corona-Virus. Haben wir dieses Virus
also ihm zu verdanken? Wenn ja - inwiefern? Was fiihrt Gott im
Schilde? Wenn aber nein - inwiefern ,regiert” er dann ,alles so
herrlich“? Regiert er wirklich alles so herrlich?

17



Anamnese

Man merkt, in welche denkerischen Abgriinde die Corona-
Krise uns fithrt. Und man versteht gut, daR Lehramt und Theologie
nur ungern an diese Fragen rithren. Denn hier steht mit einem Mal
alles zur Debatte: die Frage nicht nur nach einem geschichtlich
identifizierbaren Wirken Gottes in der Welt, sondern zuletzt tiber-
haupt die Frage nach der Existenz Gottes, wie Schrift und Tradition
sie bekennen. Was soll das auch fiir ein Gott sein, dessen Schop-
fungswerk sich unabldssig in evolutiondren Prozessen vollzieht,
weshalb Pest-, Cholera- und Milzbrandbazillen, Corona-, Polio- und
Millionen andere Viren, Erdbeben, Vulkanausbriiche und Tsuna-
mis, Uberschwemmungen, Frost- und Diirreperioden aus der Sicht
des Menschen zwar schreckliche Ubel sein mégen, aus der Sicht
der Evolutionsbiologie hingegen notwendiger Bestandteil einer in
stindigen Werde- und Zerfallsprozessen befindlichen Biosphére?!®

Die Theodizeefrage fiihrt sich hier selber ad absurdum. Denn
was uns das Leben ermoglicht: eine evolutiv sich fortschreibende
Natur, wird uns iiber kurz oder lang auch das Leben kosten. Mo-
derne Formen kosmischer Spiritualitdt, die ,Mutter Natur” bzw.
»die Schopfung“ zur Geberin alles Guten stilisieren, helfen da
nicht weiter. Die Natur, so wie wir sie kennen, ist hoch ambiva-
lent, weshalb die alte haretische Frage sich auch nicht so einfach
erledigen 1aR3t: Konnte es sein, daR der biblische Schopfungsbe-
richt von Anfang an den Mund zu voll nimmt, wenn er verkiindet,
die Schopfung sei ,,im Anfang® ,sehr gut“ gewesen? (Gen 1,1.31)
Die frithe Kirche wufte sich gegeniiber der stringenten Argumen-
tation eines Haretikers wie Marcion, der im Kosmos das Werk
eines zweifelhaften Demiurgen erblickte, nicht anders zu helfen,
als auf dem Zeugnis der Schriften des Alten Bundes zu beharren®
— mit der fragwirdigen Konsequenz, alles Bose jetzt dem Han-
deln des Menschen (dieser anderen Seite der Natur) anzulasten.
Ob man ,verblendeter Freiheitsdrang“ sagt oder ,Hochmut® oder
»selbstidolisierendes Sein-Wollen-wie-Gott®: Alle diese Versionen,
die in der einen oder anderen Variante auch in den letzten Mona-
ten wieder zu horen waren, als es darum ging, Griinde fiir die ra-
sche Ausbreitung des Corona-Virus zu finden’, kaschieren nur die
alte marcionitische Frage: Wie konnte das Bose aus dem Guten
hervorkriechen, wenn es denn wirklich das Gute war?®

18



Anamnese

Die Sprachlosigkeit der Kirchen angesichts der Corona-Krise
hat diese fatalen Probleme einmal mehr offengelegt. Denn wo die
Natur in ihrer lebenschaffenden wie lebenvernichtenden Ambi-
valenz erkannt ist, taugt sie als Epiphaniestitte eines seine Ge-
schopfe liebenden Schopfergottes nur bedingt. Wie aber soll man
je von Gott reden konnen ohne die Welt als seinem Erscheinungs-
raum? Ahnliches gilt fiir jene Ereignisabfolge, die wir ,Geschichte“
nennen. Bei Homer, Herodot und Vergil, ahnlich wie bei den bib-
lischen Propheten und den Geschichtstheologen der christlichen
Spitantike und des Hochmittelalters, haben Gott oder die Gotter
in dem, was die Menschen befillt, ihre Hand im Spiel. Geschichte
ist fir sie deswegen Heils- bzw. Unheilsgeschichte. Moderne Hi-
storiographen hingegen denken Geschichte immanent-kausal.
Von Gott keine Spur.®

Und so verlagert sich die Erfahrung Gottes seit der frithen Neu-
zeit immer mehr in die menschliche Innerlichkeit (dieser anderen
Seite der Geschichte): sola fide, sola gratia, solo verbo! Diese Entwick-
lung hilt bis heute an — man denke nur an Karl Rahners Versuch
einer Riickfithrung aller Theologie auf transzendentale Anthropo-
logie. So bestechend dieser Ansatz auch ist, so st68t man auch hier
alsbald an die Grenzen des Sagbaren. Wer konnte ernsthaft Begeg-
nungen jener lebendigen Art fiir sich reklamieren, wie die grofRen
Mystiker dies tun? Wer, wie Rahner, behaupten, er habe ,Gott,
den Lebendigen®, als ,liebenden Einheitspunkt aller Wirklich-
keit” erfahren, als jenes ,Herz der Welt®, zu welchem man ,Du“
sagen konne, ,weil mein Gebet bei ihm ,ankommt*“'®? Im Zuge
der Krise abendldndischer Metaphysik ist uns mit dem Glauben
an Gott als sapiential-ordinativer Weltvernunft ja in weiten Tei-
len auch die transzendentale Innerlichkeit des Menschen als Re-
siduum einer unsterblichen Seele abhandengekommen." Und so
steht man erneut da in seinem kurzen Hemd. Wie soll man noch
von Gott reden, wenn Natur und Geschichte entzaubert sind und
Mystik allenfalls etwas fiir eine Handvoll Religionsvirtuosen ist?

In dieser Situation tberrascht es nicht, dafl Bischofe und Kir-
chenprasidentinnen, kaum daR das Virus entdeckt und die

Gefahr seiner pandemischen Verbreitung erkannt war, sich al-

19



Anamnese

lenthalben beeilten, einer nicht sonderlich interessierten Offent-
lichkeit zu versichern, daR Covid19 natiirlich ,keine Strafe Got-
tes“ sei. Das Gebot der Stunde sei vielmehr die Einhaltung der
allgemeinen Hygieneregeln sowie Solidaritit mit den Risikogrup-
pen, den Infizierten und den sie Pflegenden. — Ist das alles, was
wir zu sagen haben? Fir solche Trivialitdten, die natiirlich ver-
niinftig sind und tiberhaupt nicht in Frage gestellt werden sollen,
braucht es kein Christentum. Wenn die Kirchen nur wiederholen,
was sowieso common sense ist, diirfen sie sich nicht wundern, wenn
sie als ,nicht systemrelevant” eingeschitzt werden. Allen Schwie-
rigkeiten, den Gottesglauben fundamentaltheologisch zu begriin-
den, zum Trotz: Haben wir aus dem Riesenfundus einer zweitau-
sendjahrigen Tradition denn nicht mehr zu sagen als das, was ,,die
Welt” oder ,die Gesellschaft” sich selber sagen kann? Ist uns kein
erhellender Auf3enblick moglich, der noch einmal in ein anderes
Licht zu stellen wiillte, was uns da ereilt?

m Folgenden soll versucht werden, diese Sprachlosigkeit zumin-

dest ein wenig zu unterlaufen, und zwar mit Hilfe einiger bib-
lischer Urgedanken. Jeder von ihnen erinnert uns an unsere End-
lichkeit. Erfahrung von Endlichkeit 1a3t auf unthematische Weise
einen Horizont des Unendlichen aufblitzen; gerade deshalb ist uns
die Erfahrung unserer Endlichkeit ja so peinlich: Sie erinnert da-
ran, daR wir im Gegensatz zu den GoOttern, den immortales, morta-
les sind, endliche, vergdngliche und insofern fragwiirdige Wesen:

Eintagswesen! Was ist einer, was einer nicht? Eines Schattens Traum ist der
Mensch

heift es bei Pindar (5. Jhdt. v.Chr.), dem grofiten der griechischen
Kultdichter. Doch dieses Schattenhafte wei sich immer wieder
auch erhellt:

Wenn aber gottgeschenkter Glanz kommt,
ruht helles Licht und freundliches Dasein auf den Menschen.”

20



Anamnese

Von ganz &dhnlichen Doppelbewegungen berichten die bibli-
schen Erzdhler. Wie Pindar erinnern sie daran, daR wir aus der
Gnade eines GroReren leben, der/das zuzeiten auf unserem Ant-
litz erscheinen will (vgl. 2Kor 3,18). Was heif3t das genau? Im
Sinn einer sapiential-ontologischen Diagnose seien vor dem Hin-
tergrund der Corona-Pandemie zwolf Kerngedanken biblischer
Gottesrede /Menschenrede betrachtet (die Zwolf ist eine heilige
Zahl), denen im Sinne eines Ubergangs zu den sich anschlieRen-
den therapeutischen Uberlegungen ein dreizehnter Gedanke (die
Dreizehn ist eine iiberaus unheilige Zahl) angefiigt sei. Aber wir
sind ja nicht nur heilig, sondern wie oft unheilig, und das Heilige
muf} sich immer wieder gegen das Unheilige, Unerldste behaup-
ten. Deswegen werden wir tiberall dort, wo zu fragen ist, wie man
die Corona-Pandemie theologisch fassen soll, immer auch die kul-
turellen Bedingungen reflektieren miissen, unter denen sich ein
heutiges Reden von Gott vollzieht. Der christliche Glaube steht ja
nie einfach in sich, sondern hat immer elementar mit der Kultur
zu tun, mit der er verflochten ist. Andern sich die lebensweltli-
chen Kontexte, so auch die Bedingungen der Moglichkeit, religios
zu sein. Nur wo man diese mentalitdtsgeschichtlichen und wis-
senschaftstheoretischen Verdnderungen im Blick hat (Naturalisie-
rung, Okonomisierung, Digitalisierung unserer Lebenswelt), wird
nachvollziehbar, warum es uns als Angehdrigen einer posttradi-
tionalen Gesellschaft so schwerfillt, halbwegs glaubwiirdig von
Gott zu reden — und zwar nicht nur in Zeiten der Pandemie.
Umgekehrt gilt freilich dasselbe. Die Pandemie legt ja nicht
nur die theologische Sprachlosigkeit der Kirchen und damit die
Fragwiirdigkeiten des von ihnen vertretenen Theismus offen, son-
dern ebenso die Abgriinde einer sich selbst gentigenden Postmo-
derne: Wie soll man mit der Endlichkeit der eigenen Existenz auch
umgehen und wie mit dem Tod, auf welchen wir alle zulaufen,
wenn es auller diesem Leben nichts gibt und Gott eine I1lusion ist?
Auf der Suche nach einer Antwort bleibt uns nichts anderes iib-
rig, als die schwierige Kunst des stereophonen Horens zu pflegen,
d.h. sowohl auf die Denkvoraussetzungen unserer Zeit als auch
auf die Einsichten einer in Vergessenheit geratenen christlichen
Lebenspraxis zu lauschen. Nur dann werden wir - vielleicht — in

21



Anamnese

den Stand gesetzt, aus dem reichen Schatz einer zweitausendjdh-
rigen Christentumsgeschichte die eine oder andere Arznei gegen
die Malaisen unserer Zeit (etwa unserer Sprachlosigkeit angesichts
der Corona-Pandemie) zu destillieren.

reilich - jedes Antitoxin, unvorsichtig dosiert, kann toxische

Wirkungen entfalten. Deshalb gilt im Blick auf die Hausmit-
tel der christlichen Tradition das gleiche wie fiir die Ratschlige
einer nachchristlichen Moderne: Erst wenn solche Arznei durch
den Destillierkolben einer kritisch tiber sich selbst aufgekldrten
Lebenspraxis gelaufen ist, mag es Grund zur Hoffnung geben, sie
moge auch uns Heutigen bekémmlich sein. Aller Pharmazie, mag
sie wissenschaftlich auch noch so ausgereift sein, liegt ja eine Al-
chemie zugrunde. Alchemie ist eine merkwiirdige Mischung aus
Wissenschaftspraxis und Wissenschaftstheorie, Lebenswissen
und Lebensgefiihl. Als solche hat sie weltanschauungskonstituie-
rende Funktion, und insofern ist Alchemie der sozio-intellektuelle
und -kulturelle Schmierstoff, welcher einer Gesellschaft allererst
ihr Zusammenleben ermoglicht® — das gilt fiir die hinter uns lie-
genden christentiimlichen Kulturen Europas in gleicher Weise
wie fiir unsere mehrheitlich agnostische Spatmoderne.* Wenn
etwa die Publizistin Thea Dorn im Rahmen einer von den 6ffent-
lichen Fernsehanstalten aus AnlaR der Corona-Pandemie gesen-
deten Talkshow bekennt: ,Ich gehdre eher zu den strukturell trostlosen
Menschen. Wir sind eine vom Glauben abgefallene Gesellschaft, die nicht
mehr an ein Paradies oder das ewige Leben glaubt“", so kann sie mit die-
ser Aussage bei ihren Mitdiskutanten (einem Virologen, einem Mi-
nisterpriasidenten, einem Journalisten, einem Arzt) Zustimmung
voraussetzen — alle licheln etwas merkwiirdig verlegen und ni-
cken verhalten. Wenn hingegen Karl Wallner, medienaffiner Zis-
terzienserpater, im Osterreichischen Fernsehen von der ,Pande-
mie-Krise als missionarischer Chance* spricht und sie insofern als
einen , Fingerzeig Gottes” bezeichnet', so schiitteln viele nur den
Kopf. Unabhédngig davon, ob die von Pater Wallner vorgebrachten
Argumente etwas taugen, erscheint schon die bloRe Tatsache, dafR
hier jemand im o6ffentlichen Raum affirmativ von Gott spricht,
als purer Anachronismus. Die von theologischer Seite vorgebrach-

22



Anamnese

ten Uberlegungen lassen sich dem Lebensgefiihl vieler Zeitgenos-
sen kaum noch vermitteln. ,Der Atheismus®, so Thomas Propper
schon vor mehr als dreifig Jahren, ,ist zum alles beherrschen-
den Klima geworden und in seiner praktischen Gestalt, von Gottes
Handeln sich nichts zu erwarten, auch unter Christen weiter ver-
breitet, als man wohl eingestehen mdéchte.“” Weshalb ist das so?
LaRt sich beschreiben, was da passiert ist?

enn es einen Ort gibt, wo die menschliche Lebenswirklich-

keit in ihren mentalitédts- und soziohistorischen Grundla-
gen reflektiert und erzédhlerisch verdichtet wird, so die Gegen-
wartsliteratur. In ihr komprimiert sich, was Menschen denken
und empfinden. Zeitgendssische Literatur ist so etwas wie ein psy-
cho-sozialer Seismograph der herrschenden Stimmungen, Ge-
miitslagen, Themen, Fragen, Hoffnungen und Angste. Insofern hat
sie hohen diagnostischen Wert. Und damit ist nun auch die Ab-
folge der Argumentationsschritte unserer Uberlegungen deutlich:
Anamnese — Diagnose — Therapie. Sie orientiert sich ihrerseits an
einem literarischen Werk, namlich an der unter dem Titel ,, Doktor
Erich Kdstners Lyrische Hausapotheke“ 1936 im Atrium-Verlag Ziirich
erschienenen Gedichtsammlung des gleichnamigen Kinderbuch-
autoren. (DaR Erich Késtner mit seinem Titel seinerseits an Hein-
rich Heine anschlieRt, der einmal die Bibel ,die Hausapotheke
der Menschheit” genannt hat, sei am Rande erwdhnt.®) Kidstner
gibt in seiner Gedichtsammlung eine ganze Reihe von therapeuti-
schen Ratschldgen zu den verschiedensten Malaisen sozialer und
individueller Art, denen ein Mensch erliegen kann: Triibsinn, Ein-
samkeit, Hysterie, Depressivitit, Aggressivitit, Larmoyanz, Kon-
formismus, Narzifmus, Antriebslosigkeit, Selbstmitleid, Fatalis-
mus usw. Seine Ratschlidge sind in hohem Maf3e beherzigenswert,
nicht zuletzt in den merkwiirdigen Zeiten, in welchen wir uns
gegenwadrtig befinden.

Ist unsere Kapitelabfolge von Késtners , Lyrischer Hausapo-
theke® inspiriert, so folgt, wie sich am entliehenen Untertitel des
vorliegenden Buches ablesen l4Rt, die Argumentationsform
unserer Uberlegungen dem Werktitel eines anderen Schriftstel-
lers: Friedrich Nietzsche. In seinen vier , UnzeitgemdfSen Betrachtun-

23



Anamnese

gen“ von 1873-1876 (dreizehn solcher Betrachtungen waren ur-
spriinglich geplant) biirstet Nietzsche das Geldufige, allzu Laufige
seiner Zeit gegen den Strich: die hochmiitige Bildungsphilisterei;
den flachen Optimismus der Griinderjahre; die Hypertrophie einer
sich an sich selbst berauschenden Aufkldarung; den Tiefsinn der
Romantiker, aber auch deren Unfédhigkeit, sich von den Erkennt-
nissen der aufstrebenden Disziplinen Nationaldkonomie und Na-
turwissenschaften beunruhigen zu lassen; freilich auch die sehr
vergleichbare Unfahigkeit dieser beiden jungen Wissenschaften,
ihre Skepsis gegeniiber der Tradition auch auf sich selbst anzu-
wenden, m.a.W.: ihre Unfdhigkeit, gegeniiber der eigenen Skep-
sis ebenso skeptisch zu sein. In den UnzeitgemdfSen Betrachtungen
kriegt noch jeder sein Fett ab. — Klingt die Polemik, die Nietzsche
seinerzeit praktizierte, in ihrer sprachlichen Gestalt heute auch
eher schal, so ist die Argumentationsform seiner Betrachtungen
nach wie vor von Interesse: Eine Art Stereophonie, in welcher zu
jedem Traditionsargument, das vor dem Hintergrund seiner Zeit
einmal als bedenkenswert erscheinen konnte, alsbald ein ihm
korrespondierendes Gegenargument prasentiert wird. Und so er-
hellt im wechselseitigen Widerspruch ein Argument das andere.”

Um eine solche Stereophonie des Aufeinander-Horens, um
eine solche Vielperspektivitit des Sehens von weit her ist es uns in
den hier vorliegenden UnzeitgemdfSen Betrachtungen zu tun.” Denn
die Corona-Pandemie stellt ja nicht nur die von den Theologen
héufig bemiihte Kompetenz zur Deutung der ,,Zeichen der Zeit*
in Frage; sie stellt auch und nicht zuletzt den Lebensstil unserer
globalisierten Spatmoderne in Frage. Der geistige Horizont, unter
welchem man als postideologischer Mensch lebt, pendelt hin und
her zwischen Melancholie und Sensibilitdt, anarchischer Locker-
heit, unendlicher Wandlungsfidhigkeit und latenter Hysterie. Wi-
derstandsfdhigkeit gegen die Zumutungen des Lebens 14t sich so
nicht entwickeln.

Und so stellt sich die Frage, was das eigentlich bedeuten
mag, wenn ein winziges Virus von jetzt auf gleich unseren gan-
zen Lebensstil iiber den Haufen wirft. Ob mit der Pandemie viel-
leicht nur offenbar geworden ist, was wir insgeheim ldngst ahn-
ten: DaR so, wie wir in den Jahrzehnten nach 1945, 1968, 1989 in

24



Anamnese

Westeuropa lebten, es einfach nicht weitergeht? Wie lange mag
es den hier erreichten Hochstand an spatbtirgerlicher Zivilisation,
an Reichtum, an humanem Empfinden, sozialer Wohlfahrt und
medizinischer Vorsorge noch geben? Geht das nicht alles auf Kos-
ten unserer natiirlichen Umwelt? Auf Kosten auch der Armenhéu-
ser dieser Welt, die ganz selbstverstdndlich das Recht fiir sich re-
klamieren, ein angemessenes Stiick vom Kuchen abzubekommen,
und die, wenn es dieses Stiick nicht bei ihnen gibt, sich ungebe-
ten an unsere Tische setzen? (Die sog. Fliichtlingskrise von 2015
ist ja nur der Vorgeschmack dessen, was an globalen Migrationsbe-
wegungen noch auf uns zukommen wird.) — Aber natiirlich kann
man noch ganz andere Fragen stellen: Wie steht es angesichts der
Globalisierung mit der Frage nach dem Verhéltnis von Kosmopoli-
tismus und Regionalismus? Es diirfte kein Zufall sein, daf} wir in
einer Zeit der erstarkenden identitiren Bewegungen leben, und
dies auf rechter wie linker Seite. Wie steht es mit den Herausfor-
derungen durch die unumkehrbaren Entwicklungen auf den Ge-
bieten der Demographie, der Okologie, des Weltklimas? Wie mit
der Irrealisierung der Welt durch die Neuen Medien? Welche Ver-
dnderungen in unserem seelischen Befinden, wenn Wirklichkeit
nur noch virtuell existiert? Welche Gefahren fiir die Regierungs-
form der Demokratie (man muf3 nicht erst auf die Prasidentschaft
von Donald Trump verweisen)?

Jedenfalls macht sich allenthalben Verstérung breit. Und die
Theologie, wo sie nicht schweigt, ergeht sich hdufig im Geldufi-
gen, betdtigt sich als Schallverstirker dessen, was man sowieso
hort. Kann es das sein? — Das kann es nicht sein, und so stellt
sich die Frage: Was konnte die Theologie, was konnten die Kir-
chen, schopfend aus dem kulturellen Tiefengeddchtnis Europas,
von dem heute kaum noch jemand etwas weil3, zu einer Erhellung
unseres Gegenwartsdenkens beitragen, und zwar jenseits der hek-
tischen Tagesparolen?

Auf diese Frage Antwort zu geben, ist das Anliegen unserer
UnzeitgemdfRen Betrachtungen. Sie laufen auf das zu, was wir in
Anlehnung an Erich Késtner etwas vollmundig unsere ,, Theologi-
sche Hausapotheke“ nennen (dazu weiter unten mehr).

25



Anamnese

Bevor wir sie jedoch 6ffnen, sollen als literarisches Inter-
mezzo oder auch als kleines seelenkulinarisches ,amuse bou-
che” zunidchst einige der derzeit vielgelesenen Stimmen aus dem
Genre der Pest- und Seuchenliteratur zu Gehor gebracht werden.
Denn dort geben sich Dinge zu sehen, die auch und gerade fiir die
theologische Doktorei von hochstem Interesse sind: ein Panopti-
kum vergangener und gegenwairtiger Mentalitdten in ihren unter-
schiedlichsten Brechungen, ein Pest- und Epidemiediagnostikum
prazisester Art. Ob nach der hier vorlegten ersten, noch eher ober-
flichlichen Anamnese und nach den im zweiten Teil unserer Be-
trachtungen angestellten Diagnosen die zuletzt erteilten The-
rapeutischen Ratschldge dann fruchten werden, oder ob der
Befund nicht womoéglich ldngst lauten wird: ,austherapiert“” —
das ist die alles entscheidende Frage, die wir uns fiir das Ende
unseres Buches aufheben. Dann wird sich zeigen, ob unsere hier
zusammengestellte ,Hausapotheke® in Zeiten wie den gegenwar-
tigen zu etwas niitze ist oder nicht.

26



