
Herder 39411: p. 3 / 25.4.2022

Teresa von Ávila

Das Buch
der Gründungen

Mit einem Bericht über
die Gründung

in Granada (1582)

von Ana de Jesús Lobera

Herausgegeben, übersetzt und
eingeleitet von

Ulrich Dobhan OCD
Elisabeth Peeters OCD



Herder 39411: p. 4 / 25.4.2022

Die Autorin
Teresa von Ávila (1515–1582), spanische Ordensgründerin und Mystike-
rin; durch ihr Wirken entstanden zahlreiche Klöster eines neuen Zweigs
des Karmelitenordens (Teresianischer Karmel). Papst Paul VI. verlieh ihr
1970 als erster Frau den Titel „Kirchenlehrerin“. Teresa von Ávila ist
Schutzpatronin der spanischen Schriftsteller, ihre Werke sind Klassiker
der spanischen Sprache.

Die Herausgeber
P. Ulrich Dobhan OCD, Dr. theol., geb. 1944, Karmelit.
Sr. Elisabeth Peeters OCD, geb. 1954, Karmelitin, studierte Anglistik und
Theoretische Linguistik.

Quelle der Illustrationen
Idea vitae Teresianae iconibus symbolicis, Antwerpen o. J.;
Nachdruck (Risographie): Rottenburg a.d. Laaber 2001.

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder GmbH, Freiburg

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39411-9

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82911-6
ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-83011-2



Herder 39411: p. 5 / 25.4.2022

Inhalt

Siglen und Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

1. Die Gründerin Teresa von Ávila . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
1.1. Teresa wird zur Gründerin (1562) . . . . . . . . . . . . . 12
1.2. Gründungsideal . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
1.3. Vertiefung des Gründungsideals . . . . . . . . . . . . . . 16
1.4. Vollendung des Gründungsideals . . . . . . . . . . . . . 18
1.5. Gründerin des männlichen Zweigs . . . . . . . . . . . . 19
1.6. Von der Madre Fundadora zur Reformadora . . . . . . . . 20

2. Teresas Ideal von Ordensleben . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
2.1. Reformklima in Kastilien . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
2.2. Die Option Teresas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
2.3. Kennzeichen des Ordensideals Teresas . . . . . . . . . . 31

3. Die Entstehung des Buches der Gründungen . . . . . . . . . . . 36
3.1. Teresas Gründungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
3.2. Das Reisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
3.3. Die Beauftragung zum Schreiben . . . . . . . . . . . . . 38
3.4. Die Abfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
3.5. Die Drucklegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

4. Die spirituelle Botschaft des Buches der Gründungen . . . . . . . 42

Das Buch der Gründungen

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Es beginnt die Gründung zum heiligen Josef vom Karmel in Medina
del Campo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

Kap. 1: Auf welchen Wegen man begann, diese Gründung und alle
weiteren zu betreiben. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

Kap. 2: Wie unser Pater General nach Ávila kam, und was aufgrund
seines Kommens geschah. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

Kap. 3: Auf welchen Wegen man mit den Verhandlungen für die
Gründung des Klosters San José in Medina del Campo begann. . . . . 90

5



Herder 39411: p. 6 / 25.4.2022

Kap. 4: Sie spricht darin über einige Gnaden, die der Herr den Schwestern
dieser Klöster erweist, und den Priorinnen werden Weisungen erteilt,
wie sie mit ihnen umgehen sollen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

Kap. 5: Darin werden einige Ratschläge zu Fragen des inneren Betens
gegeben. Das ist sehr nützlich für diejenigen, die sich mit äußeren
Tätigkeiten befassen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

Kap. 6: Sie weist auf die Schäden hin, die geistlichen Menschen erwachsen
können, wenn sie nicht erkennen, wann man dem Geist widerstehen soll.
Sie spricht von der Sehnsucht der Seele nach dem Kommunionempfang
und der Selbsttäuschung, die es dabei geben kann. Es gibt da wichtige
Dinge für diejenigen, die in diesen Häusern die Leitung haben. . . . . 122

Kap. 7: Darüber, wie man mit denen umgehen soll, die an Melancholie
leiden. Das ist notwendig für die Oberinnen. . . . . . . . . . . . . . 137

Kap. 8: Es handelt von einigen Ratschlägen zu Offenbarungen und
Visionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146

Kap. 9: Es handelt davon, wie sie von Medina del Campo zur Gründung
des Klosters zum heiligen Josef in Malagón aufbrach. . . . . . . . . . 153

Kap. 10: In ihm spricht sie über die Gründung des Konvents in Valladolid.
Dieses Kloster trägt den Namen zur Empfängnis Unserer Lieben Frau
vom Karmel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158

Kap. 11: Sie macht mit dem angefangenen Thema der Strategie weiter, die
Doña Casilda de Padilla anwendete, um ihre frommen Wünsche, ins
Kloster zu gehen, durchzusetzen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

Kap. 12: In ihm wird vom Leben und Sterben einer Schwester mit Namen
Beatriz de la Encarnación berichtet, die unser Herr in dieses Kloster
brachte, da ihr Leben so vorbildlich und ihr Sterben von der Art war,
dass es richtig ist, ihrer zu gedenken. . . . . . . . . . . . . . . . . . 176

Kap. 13: In ihm berichtet sie, wie und durch wen es zum ersten Haus der
Unbeschuhten Karmeliten nach der ursprünglichen Regel kam.
Im Jahre 1568. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

Kap. 14: Sie fährt mit der Gründung des ersten Hauses der Unbeschuhten
Karmeliten fort. Sie sagt etwas über das Leben, das sie dort führten,
und über den Nutzen, den unser Herr zu Gottes Ehre und Ruhm an
jenen Orten zu wirken begann. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190

Kap. 15: Sie spricht darin über die Gründung des Klosters zum glorreichen
hl. Josef in der Stadt Toledo, die im Jahre 1569 geschah. . . . . . . . 199

6

Inhalt



Herder 39411: p. 7 / 25.4.2022

Kap. 16: In ihm wird – zu Gottes Ehre und Ruhm – von einigen Ereignis-
sen aus diesem Konvent zum hl. Josef in Toledo berichtet. . . . . . . . 211

Kap. 17: Es berichtet von der Gründung der Klöster sowohl der Brüder als
auch der Schwestern in Pastrana. Das geschah im gleichen Jahr 1570,
ich meine 1569. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216

Kap. 18: Sie berichtet von der Gründung des Klosters zum hl. Josef in
Salamanca im Jahre 1570. Sie gibt einige wichtige Ratschläge für die
Priorinnen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228

Kap. 19: Sie fährt mit der Gründung des Klosters zum hl. Josef in der Stadt
Salamanca fort. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238

Kap. 20: In ihm wird über die Gründung des Klosters zu Unserer Lieben
Frau von der Verkündigung berichtet, das in Alba de Tormes ist. Das
war im Jahre 1571. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

Kap. 21: In ihm wird über die Gründung des Klosters zum glorreichen
hl. Josef vom Karmel in Segovia berichtet. Es wurde am Tag des hl. Josef
gegründet, im Jahre 1574. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256

Kap. 22: In ihm wird über die Gründung des Klosters zum glorreichen
hl. Josef vom Erlöser in der Ortschaft Beas im Jahre 1575 am Tag des
hl. Matthias berichtet. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263

Kap. 23: In ihm berichtet sie von der Gründung des Klosters zum glor-
reichen hl. Josef vom Karmel in der Stadt Sevilla. Die erste Messe wurde
am Tag der Allerheiligsten Dreifaltigkeit im Jahr 1575 gefeiert. . . . . 278

Kap. 24: Sie fährt fort mit der Gründung zum hl. Josef vom Karmel in der
Stadt Sevilla. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287

Kap. 25: Es geht mit der Gründung zum glorreichen hl. Josef in Sevilla
weiter und damit, was geschah, um zu einem eigenen Haus zu kommen. 298

Kap. 26: Sie fährt mit der gleichen Gründung des Klosters zum hl. Josef in
der Stadt Sevilla fort. Sie berichtet über einige Dinge von der ersten
Schwester, die dort eintrat, die sehr bemerkenswert sind. . . . . . . . . 305

Kap. 27: In ihm wird über die Gründung in der Stadt Caravaca gespro-
chen. Das Allerheiligste wurde am Neujahrstag des gleichen Jahres 1576
eingesetzt. Es steht unter der Anrufung des glorreichen hl. Josef . . . . 314

Kap. 28: Die Gründung in Villanueva de la Jara. . . . . . . . . . . . . 330

Kap. 29: Es wird über die Gründung zum hl. Josef Unserer Lieben Frau
von der Straße in Palencia berichtet, die im Jahre 1580 stattfand, am
Tag des Königs David. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 355

7

Inhalt



Herder 39411: p. 8 / 25.4.2022

Kap. 30: Es beginnt die Gründung des Klosters zur Heiligsten Dreifaltig-
keit in der Stadt Soria. Es wurde im Jahre 1581 gegründet. Die erste
Messe wurde am Tag unseres Vaters, des heiligen Elisäus, gefeiert. . . . 372

Kap. 31: In diesem Kapitel beginnt der Bericht über die Gründung zum
glorreichen hl. Josef von der hl. Anna in der Stadt Burgos. Die erste
Messe wurde am 19. des Monats April, dem Oktavtag von Ostern des
Jahres 1582 gefeiert. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 381

Kap. 32 (Epilog) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 411

Anhang

Ana Jesús de Lobera
Bericht über die Gründung in Granada (1582) . . . . . . . . . . 417

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 435

Glossar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 439

Personen- und Ortsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 449

Zu den Abbildungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 472

8

Inhalt



Herder 39411: p. 9 / 25.4.2022

Siglen und Abkürzungen

Einschübe Teresas stehen in runden Klammern, erklärende Einschübe der
Übersetzer sind durch eckige Klammern gekennzeichnet

1. Schriften der hl. Teresa und des hl. Johannes vom Kreuz

In den Anmerkungen werden für die Werke der hl. Teresa folgende inter-
national gebräuchliche Siglen benützt:

C Weg der Vollkommenheit (Camino de Perfección)
CC Geistliche Erfahrungsberichte (Cuentas de conciencia, in anderen

Ausgaben Relaciones, abgekürzt R)
CE Weg der Vollkommenheit (Camino de Perfección), Erstfassung

(Ms. vom Escorial)
Cs Konstitutionen (Constituciones)
Ct Briefe (Cartas)
CV Weg der Vollkommenheit (Camino de Perfección), Endfassung

(Ms. von Valladolid)
E Ausrufe der Seele zu Gott (Exclamaciones del alma a Dios)
F Buch der Gründungen (Fundaciones)
M Wohnungen der Inneren Burg (Moradas del Castillo Interior)
MC Gedanken über das Hohelied (Meditaciones sobre los Cantares, in

anderen Ausgaben Conceptos del Amor de Dios, abgekürzt Cp)
P Gedichte (Poesias)
V Leben (Vida)
VD Visitation der Unbeschuhten Schwestern (Visita de Descalzas, in an-

deren Ausgaben: Modo de visitar los conventos, abgekürzt Mo)

Siehe: Teresa von Ávila, Werke und Briefe. Gesamtausgabe (TAGA), hg., über-
setzt und eingeleitet von U. Dobhan und E. Peeters, 2 Bde. Freiburg u.a. 2015.

Für die in den Anmerkungen erwähnten Werke des hl. Johannes vom Kreuz
werden folgende in der Fachwelt gebräuchliche Siglen benützt:

9



Herder 39411: p. 10 / 25.4.2022

Av Vier Anweisungen für einen Ordensmann
(Cuatro avisos a un religioso)

C Geistlicher Gesang (Cántico espiritual)
CA Geistlicher Gesang (Cántico espiritual), 1. Fassung
CB Geistlicher Gesang (Cántico espiritual), 2. Fassung
LB Lebendige Liebesflamme (Llama de amor viva), 2. Fassung
N Dunkle Nacht (Noche Oscura)
P Gedichte (Poesias)
S Aufstieg auf den Berg Karmel (Subida del Monte Carmelo)

Siehe die vollständige Neuübersetzung von U. Dobhan, E. Hense, E. Peeters.
Freiburg u.a. 1996 ff. (5 Bde, Bd. 3 = CA); und ferner Johannes vom Kreuz, All
mein Tun ist nur noch Lieben. Der Geistliche Gesang (= CB), hg., übersetzt und
eingeleitet von U. Dobhan und E. Peeters. Freiburg u.a. 2019.

2. Sonstige Abkürzungen

Anm. Anmerkung
Bd(e). Band, Bände
Bl. Blatt
BMC Biblioteca Mística Carmelitana
ed. Ausgabe (edición)
eingel. eingeleitet
epíl Nachwort (epílogo)
FC Fontes Christiani
ff. und folgende
hg. herausgegeben
pról Vorwort (prólogo)
TAGA Teresa von Ávila, Gesamtausgabe, 2 Bde. Freiburg 2015.
tít Überschrift (título)
übers. übersetzt
Vg Vulgata

10

Siglen und Abkürzungen



Herder 39411: p. 11 / 25.4.2022

Einführung

„Ich schreibe bei diesen Gründungen nichts von den großen Beschwernissen
der Reisen, bei Kälte, unter der Sonne, mit Schnee, der manchmal den ganzen
Tag ununterbrochen fiel, andere Male unterwegs verirrt, wieder andere Male
mit vielen anderen Plagen und Fieberanfällen, denn, zur Ehre Gottes sei es
gesagt, normal war, dass ich bei schlechter Gesundheit war, doch klar sah,
dass unser Herr mir Kraft gab. Dabei geschah es mir einige Male, dass ich,
wenn es zu einer Gründung ging, so viele Übel und Schmerzen verspürte, dass
ich mich sehr ängstigte, da ich glaubte, noch nicht einmal in der Lage zu sein,
in meiner Zelle zu bleiben, ohne mich hinzulegen, und dass ich mich an un-
seren Herrn wandte und unter Klagen zu Seiner Majestät sagte, warum er denn
wolle, dass ich tue, was ich nicht könnte, doch Seine Majestät dann Kräfte
gab, wenn auch nicht ohne Mühe, und bei dem Eifer, den er mir gab, vergaß
ich anscheinend auf mich“ (F 18,4).

Dieser Text ist eine gute Einstimmung auf das Buch der Gründungen der hl.
Teresa von Ávila. Sie sagt, wie es ihr oft genug ergangen ist, hebt aber auch
hervor, woher sie die Kraft dafür bekommen hat, gibt also Gott die Ehre. So
wird auch dieses Buch zu einer spirituell-theologischen Schrift, wenn auch
auf eine ganz andere Weise als ihr Weg der Vollkommenheit oder Die Wohnun-
gen der Inneren Burg.

Wir stellen zunächst Teresa als Gründerin vor (1.), beschreiben ihr Ideal von
Ordensleben (2.), zeichnendie Entstehungsgeschichte desBuches der Gründun-
gen nach (3.) und stellen schließlich seine spirituelle Botschaft dar (4.).

1. Die Gründerin Teresa von Ávila

Bereits im Buch meines Lebens hat Teresa eine Kostprobe ihres erzählerischen
Talents gegeben, als sie die Geschichte ihrer ersten Gründung, des Klosters
San José in Ávila, niederschrieb.1 In unserer Einführung in das Buch meines

11

1 Siehe V 32–36.



Herder 39411: p. 12 / 25.4.2022

Lebens haben wir Teresas innere Entwicklung bis zu diesem Zeitpunkt dar-
gestellt.2 Die dort genannten Beweggründe, die sie zur Gründerin machten,
seien hier kurz wiederholt:

1.1. Teresa wird zur Gründerin (1562)

Um Teresas Werdegang als Gründerin zu verstehen, muss man ihre gesamte
Entwicklung, die sie im Buch meines Lebens darlegt, vor Augen haben; letzten
Endes ist dieser Weg Frucht ihres Lebens mit Gott. Doch haben dabei ganz
konkrete zeitbedingte Faktoren mitgewirkt:
– Das allgemeine Reformklima in vielen Orden Kastiliens und der Kirche

Spaniens überhaupt;3

– Teresas Unzufriedenheit mit ihrer Lebensweise im Kloster der Menschwer-
dung, was sie sogar an eine Übersiedlung in ein anderes Kloster mit stren-
ger Klausur denken lässt;4

– ihre ständigen Misserfolge bei ihren Bemühungen um mehr Konsequenz
beim inneren Beten;5

– mangelnde Unterstützung durch ihre Umgebung.6

Eine zweite Reihe von Gründen ist eher geistlicher Art:
– Die Höllenvision,7 die unter anderem folgende Wirkung bei ihr hatte: „Es

kam in mir der Wunsch hoch, den Menschen zu entfliehen und mich end-
lich ganz und gar aus der Welt zurückzuziehen.“8 Und ferner: „Ich dachte
darüber nach, was ich für Gott tun könnte. Dabei dachte ich mir, dass das
Erste wohl wäre, der Berufung zum Ordensleben, die mir Seine Majestät
verliehen hatte, nachzukommen, indem ich meine Regel mit der mir
größtmöglichen Vollkommenheit beobachtete.“9

– Die sog. „Gründungssitzung“, die sich ereignete, als sie in dieser geisti-
gen Verfassung war, und über die sie so berichtet: „Da ergab es sich eines
Tages, als ich gerade mit einer Person beisammen war, dass diese zu mir

12

Einführung

2 Siehe Einführung zum Buch meines Lebens, TAGA 1, 75 ff.
3 Siehe dazu J. García Oro, Reformas y Observancias.
4 V 31,13.
5 V 7,1.
6 V 32,9.
7 Siehe V 32,1–9. Efrén/Steggink datieren sie auf Ende August 1560 (TyV 181,
Anm. 38). Ihrer eigenen Chronologie folgend (V 32,4) könnte sie in der ersten Hälfte
jenes Jahres stattgefunden haben.
8 V 32,8.
9 V 32,9.



Herder 39411: p. 13 / 25.4.2022

und den anderen sagte, ob es denn nicht möglich wäre, ein Kloster grün-
den zu können, wenn wir schon nicht so wären, dass wir Schwestern nach
Art der Unbeschuhten sein könnten. Da ich mich selbst mit solchen Wün-
schen trug, begann ich mit meiner Gefährtin [Doña Guiomar de Ulloa] …
darüber zu sprechen, da sie denselben Wunsch hatte.“10 Das war im Herbst
1560.11 „Schwestern nach Art der Unbeschuhten zu sein“, bedeutet einen
Lebensstil nach Art der damals in Kastilien üblichen Reformbewegungen
mit ganz bestimmten Merkmalen.12

– Die „Gründungsvision“, die sie im Anschluss daran erlebte, und die sie mit
folgenden Worten festhält: „Dass das Kloster errichtet und dem Herrn
darin sehr gedient würde, … und dass es ein Stern wäre, der großen Glanz
ausstrahlte, und dass ich nicht denken solle, dass ihm in den Orden wenig
gedient würde, auch wenn sie gemildert seien; denn was wäre es um die
Welt, wenn es die Ordensleute nicht gäbe? Eines Tages nach der Kommu-
nion trug mir Seine Majestät eindringlich auf, mich mit aller Kraft dafür
einzusetzen.“13

Aus all dem ergibt sich für sie die Gewissheit, dass die Gründung Gottes Wille
ist; in ihrer Darstellung wird Gott zum Haupthandelnden, „der es mir eindring-
lich auftrug.“

1.2. Gründungsideal

Um diese Zeit, also noch vor der Gründung selbst, zeichnen sich folgende
Ideen ab:

Teresa geht es damals darum, eine für sie geeignete Umgebung zur Be-
obachtung ihrer Regel und Ordenssatzungen zu finden, „denn für mich war der
Nachteil dieses Ausgehens schon groß, auch wenn ich diejenige war, die da-
von am meisten Gebrauch machte, weil einige Personen, denen meine Oberen
nicht absagen konnten, mich gern in ihrer Gesellschaft hatten, so dass sie,
dazu gedrängt, es mir auftrugen. Und so konnte ich, wie es sich nach und
nach ergab, nur noch selten im Kloster weilen.“14 Das bedeutet, dass es Teresa

13

Einführung

10 V 32,10.
11 Silverio de Santa Teresa (Gómez Fernández) datiert diese „Gründungssitzung“ auf
Oktober 1560 (BMC 1, 5 Anm. 2), Efrén/Steggink auf September des gleichen Jahres
(TyV 183).
12 Siehe dazu weiter unten S. 26 f.
13 V 32,11.
14 V 32,9.



Herder 39411: p. 14 / 25.4.2022

ganz am Anfang um Abhilfe für ihre persönliche Situation ging, in die sie
aufgrund ihrer Begabung zu Kontakt und Freundschaft, aber auch aufgrund
von Aufträgen ihrer Oberen kam. Dabei mag der Aspekt der Reform, also der
Rückführung ihrer Lebensweise auf die frühere, strengere Observanz, vor-
rangig gewesen sein; jedenfalls dachte sie damals noch nicht daran, außer
San José in Ávila noch weitere Klöster zu gründen.

Einen weiteren Beitrag brachte die Höllenvision. Dadurch „erwarb ich mir
auch das unsäglich große Leid, das mir die vielen Seelen verursachen, die
verdammt werden (insbesondere diese Lutheraner, denn die waren durch die
Taufe schon Mitglieder der Kirche), sowie die gewaltigen Antriebe, um Seelen
von Nutzen zu sein, denn ich glaube sicher, dass ich liebend gern tausend
Tode auf mich nehmen würde, um eine einzige aus so extremen Qualen zu
befreien.“15 „Die gewaltigen Antriebe, um Seelen von Nutzen zu sein“, also
die apostolische Motivation, ist ein zweites Element, das zu ihrem Grün-
dungsideal gehört, aber am Anfang noch nicht so klar ausgeprägt ist wie das
später einmal der Fall sein wird.

Und schließlich noch die folgende Idee, von der in der oben zitierten
„Gründungsvision“ die Rede ist: Förderung des Dienstes Gottes, Erneuerung
des Karmelordens und des Ordenslebens überhaupt – vielleicht eine entfernte
Reaktion auf den berühmt gewordenen Satz des Erasmus von Rotterdam „Mo-
nachatus non est pietas“16 in seinem Enchiridion militis christiani17 und zu-
gleich dessen Zurückweisung, was zeigt, dass Teresa um die Reformbedürftig-
keit des Ordenslebens in Spanien durchaus wusste.

Diese Vorstellung von reformiertem Klosterleben spiegelt sich teilweise in
dem Brief an ihren Bruder Lorenzo vom 23. Dezember 1561 wider, wo sie zum
ersten Mal von der Gründung eines Klosters spricht: „Nur fünfzehn Schwester,
ohne dass diese Anzahl zunehmen darf, in größter Zurückgezogenheit, so dass
sie niemals herausgehen, wie auch niemanden zu Gesicht bekommen, außer
mit einem Schleier vor dem Gesicht, gegründet auf inneres Beten und Ego-
Sterben.“18 Das entspricht genau ihrem persönlichen Bedürfnis zum damali-
gen Zeitpunkt. Es handelt sich also hier um eine zeitbedingte Beschreibung
des Gründungsideals Teresas, das sehr stark auf der Linie der damaligen Or-
densreformen in Spanien liegt, nämlich „Schwestern nach Art der Unbeschuh-
ten zu sein“, wie das in der „Gründungssitzung“ ausgesprochen wurde. Im Weg
der Vollkommenheit erklärt sie noch dazu: „Am Anfang, als man mit der Grün-

14

Einführung

15 V 32,6.
16 Mönchtum ist nichts Frommes.
17 Handbuch des christlichen Soldaten. Siehe M. Bataillon, Erasmo y España, 205.
18 Ct 2,2.



Herder 39411: p. 15 / 25.4.2022

dung dieses Klosters begann …, war es nicht meine Absicht, dass es im Äu-
ßerlichen eine so große Strenge gäbe, noch dass es ohne festes Einkommen
wäre, vielmehr wollte ich – eine schwache und erbärmliche Frau –, dass es
nach Möglichkeit an nichts fehle, auch wenn ich damit mehr gute Absichten
verfolgte als meine Bequemlichkeit.“19 Sie hatte also ihre „Absichten“, d.h.
sie wusste, was sie wollte. Die apostolische Motivation ist zu jenem Zeitpunkt
noch schwach ausgebildet;20 immerhin will sie dieses Ideal bereits mit eini-
gen Schwestern teilen und hat nicht vor, irgendwo als Einsiedlerin in größerer
Zurückgezogenheit zu leben.21

Zugunsten eines derartigen ursprünglichen Gründungsmotivs spricht auch
die Tatsache, dass sie nur San José gründen wollte, so dass sie nach voll-
brachter Arbeit zufrieden schreibt: „Es war mir auch ein großer Trost, das,
was mir der Herr so eindringlich befohlen hatte, getan und an diesem Ort eine
weitere Kirche errichtet zu haben, eine für meinen Vater, den glorreichen
heiligen Josef, die es noch nicht gab.“22 Als Abhilfe in ihrer persönlichen
Situation im Menschwerdungskloster hätte das ja auch ausgereicht.

Schließlich werden so auch die häufigen Hinweise, sterben zu müssen
oder zu dürfen, besonders im zweiten Teil der Vida, verständlich, was auch
ein Anzeichen dafür sein könnte, dass Teresa meinte, mit der Gründung von
San José ihren Lebensauftrag erfüllt zu haben. So z.B. „Ich sah mich geradezu
sterben vor Sehnsucht, Gott zu sehen, und wusste nicht, wo ich dieses Leben
suchen sollte, es sei denn durch den Tod.“23

Wir können sagen: In der Konzipierung der Gründung von San José geht
es Teresa zunächst um die Schaffung eines Raumes, in dem sie ihrer wahren

15

Einführung

19 CE/CV 1,1.
20 T. Álvarez, Santa Teresa de Ávila hija de la Iglesia, 348, schreibt: „Als sie 1560 die
Gründung ihres ersten Karmelklosters plant, scheint es nicht, dass die großen Nöte der
Kirche ihren Geist so sehr beherrscht hätten, dass sie zu Motiv und Ansporn zur Gründung
geworden wären.“
21 Ideen oder Träume von einem Einsiedlerleben waren unter den in der „Gründungs-
sitzung“ um Teresa versammelten Schwestern durchaus präsent. Siehe O. Steggink, La
reforma del Carmelo español, 249–253. Dass Teresa dabei vor allem vom Liber de insti-
tutione primorum monachorum, also dem „Buch der Mönche“ des Felipe Ribot beein-
flusst war, wie O. Steggink hier annimmt, wird von T. Álvarez, Cultura de mujer en el
siglo XVI, 108 f. in Frage gestellt. Wahrscheinlich hat sie es nicht gekannt.
22 V 36,6.
23 Siehe dazu V 16,4 Anm. mit den dort genannten Parallelstellen. Im Rückblick auf ihr
Leben können wir heute sagen, dass es sich um eine vorübergehende Phase handelt,
etwa in den Jahren 1562–1565; in einer späteren Lebensphase lernte sie, „ihn in die-
sem Leben zu suchen“, und es trat die Todessehnsucht zurück, zugunsten des Wun-
sches, Gott im Hier und Jetzt zu dienen. Vgl. 7M 3,6 f. (1577 geschrieben).



Herder 39411: p. 16 / 25.4.2022

Berufung im Sinne eines karmelitanischen Ordenslebens gemäß der Regel des
Karmel näherkommen kann,24 wie sie selbst bekennt: „Der Berufung zum Or-
densleben, die mir Seine Majestät verliehen hatte, nachzukommen, indem ich
meine Regel mit der mir größtmöglichen Vollkommenheit beobachtete.“25 Da-
mit wird klar gesagt, dass die Gründung von San José in Ávila nicht eine
Reaktion auf die Entstehung des Protestantismus ist, sondern eine Frucht
ihrer persönlichen inneren Entwicklung. Mit Recht schreibt D. de Pablo Maro-
to: „Schlecht informierte Leser könnten zum Schluss kommen, dass der Pro-
testantismus der Grund für Teresas Reform ist … Demnach gäbe es ohne Lu-
ther keine Reform durch Teresa. Das ist ein historisch völlig unhaltbarer
Irrtum.“26 Und doch haben die „Protestanten“ bei Teresas Gründung eineRolle
gespielt.

1.3. Vertiefung des Gründungsideals

Die Erweiterung oder Vertiefung des Gründungsideals geschieht nämlich
durch Teresas existentielle Begegnung mit den „Protestanten“, wie sie
schreibt: „Nachdem ich von den Schäden in Frankreich durch diese Lutheraner
erfahren hatte, und wie sehr diese unheilvolle Sekte im Anwachsen war, setzte
mir das sehr zu.“27 Wann ist das geschehen? Sicher blieben ihr die Ereignisse
von 1559 nicht verborgen, als in Kastilien, konkret in Valladolid und Toro, und

16

Einführung

24 T. Álvarez, Cultura de mujer en el siglo XVI, 99, nennt dazu folgende Punkte: „Beten
als Lebensform, Stillschweigen als Voraussetzung für die Kontemplation, die Einsamkeit
in der Zelle entsprechend dem eremitischen Lebensstil, der Rhythmus des täglichen Ge-
meinschaftslebens, die von Paulus in der Regel eingeschärften grundlegenden Tugenden,
das Alltagsleben als aszetisches Bemühen.“
25 V 32,9. Der Wunsch, die Ordensregel möglichst vollkommen bzw. wieder mit der ur-
sprünglichen Vollkommenheit zu beobachten, lag allen damaligen Ordensreformen in
Kastilien zugrunde, wobei Vollkommenheit als Rigorismus und asketische Strenge ver-
standen wurde. So ist Teresa – neben ihrer eigenen persönlichen Erfahrung, vor allem
der Höllenvision (V 32) – natürlich auch vom allgemeinen Reformklima in der Kirche
Spaniens damals beeinflusst.
26 D. de Pablo Maroto, Camino de perfección, 449.
27 CE/CV 1,2. In Wirklichkeit meint sie damit die Hugenotten Frankreichs. Da Frank-
reich der ständige Gegner Spaniens war, und nicht Deutschland, wo der andere Zweig
der Habsburger Dynastie herrschte (bis zu seiner Resignation war Karl V. „Kaiser des Hl.
Römischen Reiches“ und zugleich als Carlos I. König von Spanien), mussten die Spa-
nier motiviert werden, gegen diesen Gegner zu kämpfen, und ein Teil dieser Motivation
war religiös begründet.



Herder 39411: p. 17 / 25.4.2022

auch in Sevilla protestantisierende Zirkel entdeckt wurden,28 was 1559 zum
rigorosen Bücherverbot des Fernando de Valdés geführt hat.29 Auch im Palast
der Doña Luisa de la Cerda, wo sie von Ende Dezember 1561 bis Juni 1562
weilen musste,30 wird man über diese tagespolitischen Ereignisse gesprochen
haben.31 Dadurch erhält die bisherige Idee für ihre Neugründung, „der Beru-
fung zum Ordensleben nachzukommen“, eine zusätzliche apostolische Moti-
vation, die sich gleich in den ersten Sätzen des Weges der Vollkommenheit
niederschlägt: „Wie wenn ich etwas vermöchte oder etwas bedeutete, weinte
ich mich beim Herrn aus und bat ihn, diesem großen Übel abzuhelfen … Ich
beschloss, das ganz Wenige, das ich vermag und an mir liegt, zu tun, und das
ist, die evangelischen Räte mit aller Vollkommenheit, zu der ich fähig wäre, zu
befolgen und dafür zu sorgen, dass die paar Schwestern, die hier sind, das
Gleiche täten.“32 Natürlich hatte Teresa keine direkte Kenntnis von den Pro-
testanten und noch weniger von deren Theologie, so dass es nicht verwun-
derlich ist, wenn sie das stereotype Bild wiederholt, das damals in Spanien
vorherrschte.33 Durch die Begegnung mit den Protestanten wird ihr Grün-
dungsideal apostolisch. Nun geht es ihr um die Kirche – „für die Verteidiger

17

Einführung

28 Dabei kam Teresas Freundin Doña Guiomar de Ulloa, die dank ihrer weit verzweigten
Familie über viele Kontakte verfügte, eine bedeutende Rolle zu; durch sie hatte Teresa
den Jesuiten Juan de Prádanos kennen gelernt, der von Anfang 1555 bis Sommer 1558
ihr Beichtvater war (V 24,4 f.) und bei der Bekämpfung dieser häretischen Zirkel eine
bedeutende Rolle gespielt hat. Siehe dazu J. L. González Novalín, Teresa de Jesús y el
Luteranismo en España, 356–362.
29 Sie schreibt: „Als viele in der Volkssprache geschriebene Bücher weggenommen wur-
den, damit sie nicht mehr gelesen würden, litt ich sehr darunter“ (V 26,5).
30 V 34. D. de Pablo Maroto, Camino de perfección, 451.
31 Nach dem Edikt von Saint-Germain vom 17. Januar 1562 kam es in Mittel- und Süd-
frankreich zu Unruhen der Kalvinisten.
32 CE/CV 1,2.
33 CE/CV 1; 3. Dazu ist zu bedenken, dass nach Meinung des Theologen Domingo de
Soto (1495–1560, Dominikaner, Theologieprofessor in Salamanca, Konzilstheologe
beim Konzil von Trient) ein Häretiker als „Schreibtischtäter und aktiver Terrorist“ galt.
Diego de Simancas (Theologe, Jurist, Bischof von Zamora, †1583) schreibt: „Die Häre-
sie ist ein sehr schweres Verbrechen und viel schlimmer als alle anderen, insofern als sie
eine weitere Verbreitung hat, die tiefer eindringt, sich hartnäckiger festsetzt und nur mit
größerem Aufwand geheilt wird … Durch die Schuld der Häresien werden der Glaube und
die wahre, katholische Religion geschädigt, die Menschen mit Leib und Seele umge-
bracht, Aufstände und Unruhen hervorgerufen, der Friede und die öffentliche Ruhe ge-
stört und schließlich das christliche Gemeinwesen in seinem Gesamtzustand beeinträch-
tigt, ja mitunter total erschüttert und zerstört. Doch die Häretiker dieser Zeiten sind die
schlimmsten von allen Häresien, denn nicht damit zufrieden, einen Aspekt der christ-
lichen Lehre anzugreifen, gehen sie daran, sie in ihren Grundfesten zu zerstören“ (zitiert
von T. Egido, Ambiente misionero, 31).



Herder 39411: p. 18 / 25.4.2022

der Kirche, die Prediger und Theologen“ –, sie ist aber auch bereit, „ihr Leben
tausendmal hinzugeben, um eine der vielen Seelen zu retten, die ich verloren
gehen sah.“34 Unter dem Eindruck dieser Begegnung mit den Protestanten
bestimmt sie im Weg der Vollkommenheit, den sie in den „ruhigsten Jahren
meines Lebens (1562–1567)“ (F 1,1), konkret im Jahre 1566 in San José ge-
schrieben hat, diesen Einsatz für die Kirche zum Sinn und Ziel ihres Klosters.

1.4. Vollendung des Gründungsideals

Die Begegnung mit den Indios, die ihr und ihren Schwestern der Franziskaner-
missionar Alonso Maldonado vermittelt, bringt ihr Gründungideal zur Voll-
endung und Fülle. Ihre Antwort auf die Nachricht vom Verderben der „vielen
Millionen Seelen“, die in den von ihren Landsleuten entdeckten neuen Län-
dern leben, ist die Vermehrung der Gründungen, wozu ihr der Ordensgeneral
Giovanni Battista Rossi bei seinem Besuch in Ávila die Erlaubnis gab.35 Zur
apostolischen Dimension ihres Ordensideals kommt nun noch die universale,
es wird zu einem Heilsuniversalismus, der keine Grenzen mehr kennt, sondern
alle Menschen umfasst und retten will.36 Teresa wird zur „ruhelosen Herum-
treiberin“37 Gottes, wie sie der Päpstliche Nuntius wenig schmeichelhaft und
nicht ungefährlich für sie als klausurierte Ordensschwester nannte. Sie aber
hat ein Werk geschaffen, das „nicht einfach eine Re-Form, also eine Aus-
rottung von Missständen und eine Reorganisation des klösterlichen Lebens
ist. Unsere Vorstellung vom Werk Teresas wäre sehr beschränkt, wenn wir in
ihm lediglich einen Aufstand gegen Missstände und organisatorische Mängel
sähen. Die neue Form karmelitanischen Lebens, die sich mit ihrer klaren dog-
matischen Zielsetzung zutiefst am Geist des Evangeliums und am eremitisch-
kontemplativen karmelitanischen Ideal inspiriert, muss eher als eine Neu-

18

Einführung

34 CE/CV 1,2.
35 F 2,1–3.
36 Teresa hat offensichtlich ziemlich gut Bescheid gewusst, was sich in Westindien
abspielte, wie aus einem Brief vom 17. Januar 1570 an ihren Bruder Lorenzo in Quito
hervorgeht: „Diese Indios kosten mich nicht wenig. Der Herr gebe ihnen Licht, denn hier
wie dort gibt es viel Unheil; da ich viel herumkomme und viele Leute mit mir sprechen,
weiß ich oft nicht, was ich sagen soll, als dass wir schlimmer sind als Bestien, da wir die
große Würde unserer Seele nicht begreifen und sie mit derart minderen Dingen vermin-
dern, wie es die irdischen sind. Der Herr gebe uns Licht“ (Ct 24,13).
37 Wörtlich: „Ein unruhiges, herumvagabundierendes, ungehorsames und verstocktes
Weibsbild“ (Francisco de Santa María [Pulgar], Reforma, Bd. 1, Buch 4, 30,2; DST
1139). Sie selbst erwähnt das in Ct 269,3.



Herder 39411: p. 19 / 25.4.2022

schöpfung und eine Gründung denn als Re-Form bezeichnet werden, was die
Mutter Teresa von Jesus unter die ersten Gestalten der Kirche der Gegenrefor-
mation einreiht. Ihr Wirken als Reformatorin scheint nur ein zweitrangiger
Aspekt ihres Werkes zu sein“.38 Zu diesem Urteil kommt Otger Steggink OCarm
in seiner gründlichen historischen Studie über die Reform des Karmel in
Spanien.

1.5. Gründerin des männlichen Zweigs

Mit Hilfe des Johannes vom Kreuz wird sie auch zur Gründerin eines neuen
männlichen Ordenszweigs im Karmel, in dem dieser zusammen mit Antonio
de Jesús (Heredia), José de Cristo und Lucas de Celis39 am 28. November
1568 in Duruelo nach ihren Vorstellungen zu leben beginnt. Somit gehört
Teresa zu den wenigen Frauen in der Kirche, die auch einen Männerorden
gegründet haben. Dabei legte sie großen Wert darauf, dass Johannes gut
verstünde, worum es ihr ging: „Und als wir einige Tage Handwerker dort40

hatten, um das Haus herzurichten, noch ohne Klausur, bot sich die Gelegen-
heit, Fray Juan de la Cruz über unsere gesamte Lebensweise zu informieren,
damit er alle Dinge gut verstanden hätte, sowohl bezüglich des Ego-Sterbens,
als auch des schwesterlichen Umgangs und der Erholung, die wir gemeinsam
halten. Alles geschieht mit Maßen, da es nur dazu dient zu erkennen, woran
es den Schwestern fehlt, und uns ein bisschen Erleichterung zu verschaffen,
um die Strenge der Regel auszuhalten. Er war so gut, dass zumindest ich viel
mehr von ihm lernen konnte als er von mir; doch nicht ich war es, die das
bewerkstelligte, sondern der Lebensstil der Schwestern“ (F 13,5). Das zeigt
einerseits, worauf es ihr ankam – und das muss vor dem Hintergrund der
Vorstellung vom Ordensleben in den Reformbewegungen Kastiliens gesehen
werden –, andererseits wird klar, dass sich Teresa damals schon bewusst war,
dass es nicht mehr nur ihr persönliches Charisma ist, sondern bereits das der
ersten Gruppen von Schwestern, das von diesen auf Johannes vom Kreuz

19

Einführung

38 O. Steggink, La reforma del Carmelo español, 313.
39 TyV 403 f. Über die beiden Letzteren ist nichts bekannt. Vgl. F 14,7. Efrén/Steggink
sagen hier ausdrücklich: „Antonio de Jesús war der erste Obere bei den Unbeschuhten
Karmeliten, aber der erste Unbeschuhte war Johannes vom Kreuz.“
40 Sie meint in Valladolid, wo sie am 10. August 1568 zusammen mit Johannes vom
Kreuz ankam und dort am 15. August das Kloster gründete (F 10). Er bleibt bis 30. Sep-
tember bei ihr und bricht dann nach Duruelo auf. Sie hat ihn also ca. sieben Wochen
bei sich.



Herder 39411: p. 20 / 25.4.2022

übergeht, der es seinerseits fertig bringt, sich in die geistliche Gefolgschaft
von Frauen zu begeben.

Johannes vom Kreuz erweist sich als bereitwilliger Empfänger, da er Tere-
sa die den Gründern zukommende „Fülle und Vorzüglichkeit der Erstlingsgaben
des Geistes“ zuerkennt41 und sie ohne Umschweife „unsere Mutter“42 nennt.
Antonio de Jesús (Heredia), der zusammen mit ihm in Duruelo begonnen hat,
beruft sich zwar später auch auf Teresa, doch suchte er von Anfang an eher
seine Vorstellungen von reformiertem Ordensleben zu verwirklichen, als dass
er das Charisma Teresas bereitwillig aufgenommen hätte.43 Er war damals
58 Jahre alt und war seit seinem 10. Lebensjahr mit dem Orden verbunden,
Johannes war 26 Jahre und nach den humanistischen Studien bei den Jesui-
ten im Alter von 21 Jahren in den Orden eingetreten. Dieser Unterschied in
der Persönlichkeit der beiden ersten „Unbeschuhten“ Karmeliten ist wichtig,
um die ersten Jahrzehnte des Teresianischen Karmel, ja seine ganze Ge-
schichte richtig beurteilen zu können.

1.6. Von der Madre Fundadora zur Reformadora

Die Frage, ob Teresa nun Gründerin oder Reformatorin sei, war zu ihren Leb-
zeiten und auch in den ersten Jahren nach ihrem Tod überhaupt nicht aktuell.
Sie war ohne jegliche Einschränkung die Madre Fundadora. Ganz anders heute,
wo sie immer wieder als Reformatorin bezeichnet wird. Wie ist es dazu ge-
kommen?

Ein erster Hinweis mag der Begriffsklärung dienen. Weder in den Quellen
des 16. Jahrhunderts, noch in den neuesten Studien über Teresa, die sie als
Gründerin sehen, wird behauptet, dass sie als solche mit der Vergangenheit
überhaupt nichts zu tun hätte und mit ihr hätte brechen wollen. Andererseits
ist klar, dass Teresas Wirken nicht einfach auf die Beseitigung von Miss-
ständen reduziert werden kann, wie O. Steggink treffend bemerkt hat.

Eine weitere Rechtfertigung des Titels Gründerin ergibt sich, wenn wir
bedenken, wie sie zur Reformatorin gemacht wurde.44

20

Einführung

41 LB 2,12.
42 CA 12,6 [CB 13,7].
43 In gewisser Weise liegen bereits hier die Wurzeln für die weiter unten genannten
Auseinandersetzungen innerhalb ihres neuen Ordens, durch die ihr nach und nach das
Charisma der Gründerin aberkannt wird. Siehe S. 523 ff.
44 Siehe dazu I. Moriones, Santa Teresa ¿Fundadora o Reformadora?



Herder 39411: p. 21 / 25.4.2022

Dazu können wir als Erstes feststellen, dass sie bei ihren Gründungen
immer neu begonnen, sich also nicht auf die Reform von bestehenden Grün-
dungen eingelassen hat. So nimmt sie lieber die Enttäuschung des Erzbischofs
von Sevilla in Kauf, der gehofft hatte, dass sie seine bestehenden Klöster
reformieren würde, auch wenn ihr die Neugründung unter diesen Umständen
mehr Einsatz und Mühen abverlangt.45 Es gefällt ihr gar nicht, dass sie in
Villanueva de la Jara gleich eine ganze Gruppe von Frauen „übernehmen“ soll,
weil sie fürchtet, dass sie sich dem von ihr eingeführten Lebensstil nicht
anpassen werden, während sie überzeugt ist, dass sich „bei den Gründungen,
wo wir allein beginnen, alle gut anpassen“ (F 28,17). Noch deutlicher wird sie
diesbezüglich in einem Brief vom 2. Januar 1575 an Teutonio de Braganza:
„Ich sage Euer Gnaden, dass ich lieber vier Klöster von Schwestern gründe –
denn wenn einmal der Anfang gemacht ist, ist in 14 Tagen unsere Lebens-
weise eingeführt, da die Eintretenden nichts anderes machen als das, was
sie bei denen sehen, die bereits da sind – als diese Gebenedeiten in unsere
Vorgehensweise einzuführen, so heiligmäßig sie auch sein mögen.“46 Sie fühl-
te sich also tatsächlich als Gründerin und musste sich schließlich auch den
Vorwurf gefallen lassen, dass „es ein neuer Orden mit Neuerungen sei“, den
sie allerdings mit dem Hinweis auf die „erste“ Regel, die sie beobachten,
zurückweist.47

Ein weiterer Punkt: Ihre Schwestern sehen sie ausnahmslos als Madre
Fundadora, was sie in ihren Briefen auch aufgreift. Eine Schwester von Jeró-
nimo Gracián, die schon mit acht Jahren eingekleidet wurde, hat bereits in
diesem Alter mit dem Dichten begonnen, wie Teresa Ende Dezember 1576 an
den älteren Bruder schreibt. Dabei singt sie: „Die Mutter Gründerin / kommt
zur Rekreation; / tanzen und singen wir / und machen wir Musik.“48

Dieser Meinung stimmt Jerónimo Gracián aus ganzem Herzen zu, der in
einem Bericht von 1584 feststellt: „Sie gründete unter vielen Mühen und voll
des Geistes das erste Kloster von Schwestern in Ávila, und gründete während
ihres ganzen Lebens die weiteren Konvente und leitete sie wie eine echte
Gründerin, und überzeugte die ersten Patres dieser Kongregation, dass auch
sie das Ordensgewand nähmen, und erwirkte für sie die Erlaubnis für das erste

21

Einführung

45 So María de San José (Salazar) in ihrem Libro de recreaciones, 203.
46 Ct 78,6.
47 Brief an Pablo Hernández vom 4. Oktober 1578 (Ct 269,8). Eine solche Behauptung
hätte für sie gefährlich werden können. Interessant ist, dass sie dies mit dem Hinweis
auf die „ursprüngliche Regel“, also auf die Anfänge zurückweist, was eines der Kenn-
zeichen der damaligen Ordensreformen in Kastilien ist.
48 Ct 169,1.



Herder 39411: p. 22 / 25.4.2022

Kloster, und der General dieses Ordens gab ihr die Bevollmächtigung als Grün-
derin.“49

Teresa selbst spricht sogar davon, dass ihre Aufgabe als Gründerin nach
ihrem Tod institutionalisiert werden könnte, und denkt dabei an María de San
José (Salazar), wie sie ihr am 17. März 1582 schreibt: „Euer Ehrwürden drü-
cken alles so gut aus, dass man Sie, wenn man etwas auf meine Meinung gäbe,
nach meinem Tod zur Gründerin wählen sollte, und liebend gern noch zu mei-
nen Lebzeiten, denn Sie wissen mehr als ich und sind auch besser; und das ist
die reine Wahrheit.“50

Was für die Schwestern in ihrer Gesamtheit und für einige Patres, wie
Jerónimo Gracián und Johannes vom Kreuz, klar und eindeutig war, kam vie-
len anderen Brüdern, die Teresa kaum gekannt hatten und sich ihrem Charis-
ma gegenüber verschlossen, unannehmbar vor. Dabei war das nicht nur eine
Frage der Terminologie, sondern es stand Teresas Gründungscharisma, also
gerade das auf dem Spiel, worin sie sich von den Reformbewegungen in Kas-
tilien unterschied und was sie zur Gründerin gemacht hatte. Während diese
einem oft kaum noch zu überbietenden Rigorismus huldigten, hatte Teresa
sich immer klarer für einen Stil entschieden, in dem es nicht auf äußere
Strenge, sondern auf konsequente Selbstlosigkeit gepaart mit großer Milde
und innerer Freiheit ankam.51

Erste Spuren dieser Zurückweisung Teresas als Gründerin durch viele Brü-
der finden wir bereits in Graciáns Diálogos del tránsito de la M. Teresa de
Jesús von 1584,52 der dieser Entwicklung natürlich entgegentritt; doch ganz
deutlich wird es in einem von Nicolás Doria Ende 1590, Anfang 1591 für den
Königlichen Rat in Auftrag gegebenen Bericht über den Anfang, den Fortgang
und den Zustand, den die Kongregation der Unbeschuhten Karmeliten zum
jetzigen Zeitpunkt aufweist. Darin wird Teresa nur noch die Gründung der
Schwesternklöster zugebilligt: „Im Jahre 1562 gründete die Mutter Teresa
von Jesus, die im Kloster zur Menschwerdung in Ávila Beschuhte Karmelitin
war, fromm von Gott bewegt, mit Apostolischer Erlaubnis das erste Kloster
der Unbeschuhten Karmelitinnen in Ávila, dem Bischof daselbst unterstellt,
in welcher Unterstellung es einige Jahre verblieb, bis es, nachdem der Orden
angewachsen war, unter die Obedienz des Ordens der Unbeschuhten Karme-
liten kam. Im Jahre 1568 gründete P. Fray Antonio von Jesus, der ebenfalls
Beschuhter Karmelit war, fromm von Gott bewegt, mit Erlaubnis seiner Obe-

22

Einführung

49 MHCT 6,47.
50 Ct 435.
51 Siehe unten S. 31 ff.
52 Dialoge über den Heimgang der Mutter Teresa von Jesus, in: MHCT 6,180–182.



Herder 39411: p. 23 / 25.4.2022

ren, in Duruelo den ersten Konvent der Unbeschuhten Karmeliten, der später
nach Mancera verlegt wurde, den Beschuhten Karmeliten unterstellt.“53 Man
beachte, wie Antonio de Jesús (Heredia) auf die gleiche Ebene wie Teresa
gestellt wird; von Johannes vom Kreuz, der um diese Zeit noch lebte und
sogar Mitglied der Consulta, also des Leitungsgremiums war, ist gar nicht
die Rede. Gemäß einer Bittschrift vom 16. März 1594 an den Papst will Nico-
lás Doria sogar für weitere sechs oder doch wenigstens drei Jahre in seinem
Amt als Generaloberer bestätigt werden, damit er die „von ihm begonnene
Reform“ (!) vollenden und den Orden zur ursprünglichen Observanz zurück-
führen kann, von der er aufgrund der Lehren und neuen Sitten eines ge-
wissen Oberen [Jerónimo Gracián] abgewichen sei.54

Teresas Ordensideal der suavidad, der Milde und tiefen Humanität – im
wahrsten Sinn des Wortes eine Neubelebung des Evangeliums –, das Jerónimo
Gracián und die Schwestern verteidigen und weitergegeben haben, wird als
Abirrung von der wahren Ordensobservanz betrachtet, die zu bewahren Nico-
lás Doria sich vorgenommen hat. Mit einem Breve von Papst Clemens VIII.
vom 30. März 1594 wurden ihm tatsächlich drei weitere Jahre gewährt,55 doch
starb er auf dem Weg zum Generalkapitel am 9. Mai 1594. Um diese Zeit ist
Teresa jedoch bereits als Gründerin der Brüder „erfolgreich“ eliminiert. Dabei
mag Dorias Absicht noch nicht einmal von speziellen eigenen Vorstellungen
geprägt gewesen sein, sondern eher davon, dass er den neu entstandenen
Orden, dem er nun vorstand, den damals herrschenden Vorstellungen von Or-
densleben anpasste, dessen Kennzeichen Rigorismus in seinen unterschied-
lichen Ausprägungen war. Dazu kam allerdings noch seine persönliche Lebens-
geschichte, denn er war aus einem Bankier, den es wie viele seiner Landsleute
des aus Westindien kommenden Goldes wegen aus seiner Heimat Genua nach
Sevilla gezogen hatte, zu einem übereifrigen Konvertiten geworden.56

Außerhalb des Ordens gilt Teresa zunächst als Gründerin der Unbeschuh-
ten Brüder und Schwestern, so für Fray Luis de León in der ersten Ausgabe
ihrer Schriften 1588, wie auch in der ersten Biographie des Francisco de Ri-
bera von 1590.57 Das wird schon anders in der vom Karmeliten Tomás de Jesús

23

Einführung

53 Relación histórica sobre la Congregación de los Carmelitas Descalzos, in: MHCT 4,379–
383 (379).
54 A.a.O. 552 f.
55 A.a.O. 557–559.
56 „Aufgrund einer Gewissenskrise, in die er seiner beruflichen Tätigkeit wegen geraten
war“ (S. Giordano, Nicolò Doria, 149).
57 Siehe den Titel seiner Biographie: La vida de la Madre Teresa de Jesús, fundadora de
las descalzas y descalzos carmelitas, Salamanca 1590.



Herder 39411: p. 24 / 25.4.2022

verfassten und 1606 unter dem Namen von Diego de Yepes veröffentlichten
Biographie, in der Teresa als „Gründerin der neuen Reformation des Ordens der
Unbeschuhten Brüder und Schwestern Unserer Lieben Frau vom Karmel“ gilt.58

Die Bemühungen der Ordensleitung in den nächsten Jahren gehen dahin,
beide Termini zusammenzubringen, doch immer mehr zugunsten des Titels
„Reformatorin.“ Um es zu bewerkstelligen, dass sie nicht als Gründerin der
Brüder gilt, wird um 1610 sogar Johannes vom Kreuz als deren Gründer be-
müht, was Jerónimo Gracián immer entschieden zurückweist, indem er Teresa
Gründerin der Unbeschuhten Karmelitinnen wie auch Karmeliten nennt.

Als Ergebnis können wir festhalten: In den ersten 30 Jahren, also von
1562 bis 1592, ist Teresa für die einen Gründerin der Schwestern und Brüder,
für die anderen nur der Schwestern. Von 1592 bis 1622 tritt der Titel „Grün-
derin“ immer mehr zurück, zugleich wird mehr Wert auf die elianischen Ur-
sprünge des Ordens gelegt, ohne dass dabei die „Reformen“ der großen Ge-
neraloberen des neu entstandenen Ordens, angefangen von Nicolás Doria, zu
kurz kommen. Je mehr Zeit vergeht, desto leichter wird diese Entstellung.
Glücklicherweise verwirklicht die im Jahre 1600 von Clemens VIII. mit nur
drei Kommunitäten59 – zwei von Brüdern und eine von Schwestern – errich-
tete italienische Kongregation der Unbeschuhten Karmeliten das Anliegen
Teresas besser und verbreitet ihren neuen Orden über ganz Europa, bis nach
Palästina, Goa und Persien. In Spanien dagegen wird das ohnehin schon ent-
stellte Charisma Teresas durch den Ordensgeneral Alonso de Jesús María
(Carillo de Ribera) – 1607–1613 und 1619–1625 General des Ordens – mit
seinem Buch Doctrina de Religiosos von 1613 geradezu festgeschrieben, in-
dem dieses auch noch zur verpflichtenden Tischlektüre in allen Konventen
gemacht wurde.60 Mit dem Erscheinen der offiziellen Geschichte des Ordens
unter dem Titel „Reforma de los Descalzos …“ 1644 in Madrid wird endgültig
Klarheit geschaffen, wenn es dort heißt: Der Grund, warum Gott Teresa in
diese Welt schickte, war „die Reform des uralten, auf dem Berg Karmel vom
wundertätigen Elias gegründeten Ordens der Propheten.“61 Damit war der An-
stoß, von einer Frau gegründet zu sein, höchst offiziell aus der Welt ge-

24

Einführung

58 Der Titel seines Buches lautet: Vida, virtudes y milagros de la Bienaventurada Virgen
Teresa de Jesús, Madre y Fundadora de la nueva reformación de la Orden de los Descalzos
y Descalzas de Nuestra Señora del Carmen, Zaragoza 1606.
59 Die Konvente der Brüder in Genua (gegründet 1584) und Rom (gegründet 1597),
und das Kloster der Schwestern in Genua (gegründet 1590).
60 D. Á. Fernández de Mendiola, El Carmelo Teresiano en la historia, Bd. 3, 258–286.
61 Francisco de Santa María (Pulgar), Reforma, Bd. 1, 9.



Herder 39411: p. 25 / 25.4.2022

schafft;62 Gründer ist Elias, Teresa ist Reformatorin! Wer weiß 80 Jahre später
noch, was 1562 in Ávila oder 1568 in Duruelo geschah? Wer hat die Möglich-
keit, das zu studieren? Und wer hält das für nötig, wenn die offizielle Ge-
schichte des Ordens es so darstellt?

Interessant mag noch sein, wie die Herausgeber ihrer Schriften Teresa
nennen. Aus der „Gründerin der Unbeschuhten Schwestern und Brüder“
(1588, 1597) wird die „Gründerin der Reform der Unbeschuhten Brüder und
Schwestern Unserer Lieben Frau vom Karmel“ (1615, 1654), dann die „Grün-
derin der Reform der Unbeschuhten Karmeliten Unserer Lieben Frau vom Kar-
mel“ (1654), schließlich die „Gründerin der Reform des Ordens Unserer Lieben
Frau vom Karmel, von der ersten Observanz“ (1678). In Italien tritt sie 1622
als „Gründerin der Unbeschuhten Karmeliten“ auf, 1641 auch als „Gründerin
der Unbeschuhten Karmelitinnen und Karmeliten“ (1641). Offensichtlich hat-
te man außerhalb Spaniens weniger Probleme mit Teresa als Gründerin oder
„Stiffterin“, wie sie in der ersten deutschen Ausgabe ihrer Schriften 1649
genannt wird.

Beachtenswert ist auch, dass sie erst ab 1899 „Reformatorin des Karmeli-
tenordens“ genannt wird, und zwar in Italien und Frankreich. Man bekommt
den Eindruck, dass es in das Belieben jedes Autors oder Editors gelegt ist, wie
er sie nennen möchte, wie das bis heute auch gehandhabt wird.

Die Berechtigung, Teresa „Gründerin“ zu nennen, liegt allerdings nicht
nur in der Tatsache begründet, dass sie Klöster von Schwestern gegründet
und die Voraussetzung für die Gründung von Klöstern für Brüder geschaffen
hat, sondern mehr noch in ihrem Charisma oder ihrem Ordensideal.

2. Teresas Ideal von Ordensleben

Um die Neuheit dessen, was Teresa zur Theologie des Ordenslebens beigetra-
gen hat, besser zu verstehen, ist es nötig, kurz einen Blick auf die damaligen
Reformvorstellungen in Kastilien zu werfen.

25

Einführung

62 Es bedeutete ja schon viel, dass Teresa einen Männerorden reformierte, hat doch der
Ordensgeneral der Dominikaner Tommaso de Vio, der spätere Kardinal Cajetan, den Pro-
vinzial von Kastilien in einem Brief vom 29. Juli 1508 darauf hingewiesen, dass die
Reformgeschäfte Angelegenheiten der Oberen seien, „nicht der Frauen, deren Haupt
der Mann ist … Christus selbst vertraute die Leitung der Kirche nicht seiner reinsten
Mutter an, sondern dem hl. Petrus, dem Fischer, und seinen Nachfolgern.“ Siehe U. Dob-
han, Teresa von Ávila und die Emanzipation der Frau, 216.



Herder 39411: p. 26 / 25.4.2022

2.1. Reformklima in Kastilien

Ein gemeinsames Merkmal aller Reformbewegungen in der Kirche ist die tat-
sächliche oder zumindest beanspruchte Rückkehr zu den Ursprüngen gewesen,
in der Meinung, dass das die Idealzeit des Ordens gewesen sei. So war das
auch in Kastilien, wo sich diese Rückkehr zu den Ursprüngen unter dem Vor-
zeichen des Rigorismus (spanisch: „rigor“) vollzog, nach dem Motto: Je stren-
ger, desto besser, weil desto sicherer der Geist der Gründungszeit wieder
eingeholt und gewahrt sei. Als Bestärkung dafür konnte man auch die Bewun-
derung des Volkes werten, wo so etwas immer Eindruck machte; doch vor
allem kommt diese Vorstellung von Reform dem Bedürfnis der Menschen ent-
gegen, auf Gott Einfluss zu nehmen, um ihn gnädig zu stimmen. Damit haben
wir es mit der Urversuchung der Menschen zu tun, sich durch Werke – und je
strenger und härter diese sind, desto besser und sicherer – Gottes Gnade zu
erwerben, eine eigentlich „heidnische“ Vorstellung, die ganz im Gegensatz
zum Evangelium und zum Verhalten Jesu steht.

Der Rigorismus wird zum Identitätsmerkmal mit folgenden Kennzeichen:
– arme Gebäude in ländlichen Gegenden;
– Kleidung und Schuhwerk wie die Bauern auf dem Land, d.h. barfuß, bes-

tenfalls selbstgemachtes Schuhwerk nach Art von Sandalen, daher der
Name „Unbeschuht“;

– möglichst strenges Fasten63 und Buße beim Essen;64

– körperliche Bußübungen, wie Geißelungen, Abstinenz, Schlafentzug
usw.;

26

Einführung

63 Normal war ein Fasten ohne jegliche Zugeständnisse. In seiner strengsten Form ging
es vom 1. November bis Anfang April. Da sie außerdem an allen Freitagen, Mittwochen
und an vielen Vigiltagen, in Quatemberzeiten usw. fasteten, verwandelte sich das gan-
ze Jahr in eine Fastenzeit, derart, dass „wir uns keine Mühe mehr machten, die Mägen in
Unordnung zu bringen, indem wir sie wegen einiger Tage aus der Gewohnheit des Fastens
brachten und sie störten und veränderten“ (T. Egido, San Pedro Regalado, 12).
64 Wie dieses Essen konkret aussah, geht aus dem Bericht eines Kochs hervor, der in
Diensten des hl. Pedro Regalado, eines franziskanischen Reformators, stand: „Wenn sie
den Brüdern bei großen Anstrengungen manchmal Fleisch vorsetzten, so waren es Köpfe
oder Lungen, die die Metzger dem Pedro de Salinas in Valladolid, Aranda und Roa um
Gotteslohn gaben, und ich war damals ihr Koch. Als eine besondere Spezialität wurde
Zunge oder Hirn für einen bestimmten alten Pater aufbewahrt. Ich erinnere mich, dass
man den Brüdern kaum einmal Fleisch vom Rücken vorgesetzt hat, und wenn, dann nur
den alten. Und wenn einmal ein bisschen von dem, das man ihnen gebracht hatte, übrig
blieb, dann ließ er [der Reformator] mich Streifen daraus machen und es der Sonne aus-
setzen. Das wurde dann den Brüdern, die unter der prallen Sonne gearbeitet hatten, zu-



Herder 39411: p. 27 / 25.4.2022

– außer bei den Dominikanern besteht in diesen Reformbewegungen eine
radikale Abneigung gegen die Studien und die akademischen Grade. Wich-
tiger war es, fromm zu sein als gebildet, und dazu verhalfen am besten die
Bußübungen.

2.2. Die Option Teresas

Ein Blick auf den historischen Kontext, in dem Teresa ihre Gründungen durch-
führt, zeigt, dass sie buchstäblich zwischen die Mühlsteine der großen Re-
formpolitik jener Zeit geraten ist. Dazu schreibt O. Steggink OCarm: „Um die
komplizierte Geschichte der Reform des Karmel in Spanien zu verstehen, muss
man sie vom Spannungsverhältnis zwischen zwei Observanzen her sehen: auf
der einen Seite die des Ordens, die sich auf die innozenzische, durch Eugen IV.
gemilderte Regel gründet, sowie auf die Konstitutionen Soreths, die von Au-
det verbessert und von Rossi bei seiner Visitation der spanischen Provinzen
zusammen mit den Reformdekreten promulgiert wurden. Diese Observanz
könnten wir die römisch-tridentinische nennen, insofern als sie beim Kapitel
in Rom (1564) dekretiert wurde, wo die reformatio regularium von Trient an-
genommen wurde. Auf der anderen Seite haben wir die Observanz der spa-
nischen Descalcez,65 die sich auf dieselbe innozenzische Regel gründet, aller-
dings ohne die Milderungen, und, zumindest theoretisch, auf die ‚alten
Konstitutionen des Ordens‘, die von Soreth stammten, sowie ferner auf die
Sonderstatuten, die ihnen Rossi beigefügt hatte … Wenn wir diese Observanz

27

Einführung

sammen mit den Köpfen und Lungen vom Sonntag am Donnertag zu essen gegeben,
schon voller Würmer und stinkend: Es wäre den Brüdern ein großer Trost gewesen, wenn
sie es nicht hätten essen müssen, sondern ich ihnen dafür Obst gegeben hätte, was ihnen
nur in geringem Maß und abgezählt vorgesetzt wurde. Und wenn wir manchmal einige
dicke Fische aus dem Fluss angelten, Barben oder Aale, so hieß er sie mich dem Prior von
San Benito [Benediktinerabtei] oder den geistlichen Freunden in Valladolid bringen. Und
ebenso wenig gestattete er mir in der Fastenzeit, die Brassen zu essen, die man uns aus
Valladolid, Aranda oder Roa schickte, damit sich die Brüder nicht daran gewöhnten, gan-
ze Fische zu essen. Und wenn er uns auch oft die Möglichkeit gab, Fisch zu essen, so
ordnete er doch an, dass es nur wenig davon gab, wobei er uns sagte, dass die größeren
Fische und die Brassen ein sehr schlechtes Gericht seien. Er regelte das Leben in seinen
Klausen so, dass den Brüdern die Lust verging, Fleisch zu essen oder Wein zu trinken,
denn wenn es nicht die drei alten und der gute Magister waren, die manchmal auf meine
Rechnung Wein tranken, so erinnere ich mich an keinen anderen Bruder, der in diesen
Häusern Wein getrunken hätte“ (a.a.O.).
65 Der Name descalzos ging von den Personen auf die ganze Bewegung aus, weshalb
man in Spanien von descalcez sprach: „Unbeschuhten-Bewegung.“



Herder 39411: p. 28 / 25.4.2022

mit der römisch-tridentinischen der Observanten vergleichen, kann sie als die
‚ursprüngliche‘ gelten, insofern als sie beansprucht, das eremitisch-kontem-
plative Ideal zu restaurieren. Wir können sie die extremistische und national-
spanische nennen, insofern als sie über die Regularenreform des Konzils von
Trient hinausgeht und eine spanisch inspirierte Bewegung darstellt, nämlich
von der franziskanischen Descalcez und der Spiritualität des Recogimiento.66

Diese findet am Hof des Katholischen Königs unbedingte Unterstützung,67

erfreut sich beim Volk großer Beliebtheit und gilt wegen ihrer angestrebten
‚Rückkehr zu den Ursprüngen‘ als die Observanz schlechthin. So haben wir es
im spanischen Karmel des 16. Jahrhunderts mit zwei Reformströmungen zu
tun: die [römisch-tridentinische] Observanz und die [spanisch-nationale]
Descalcez. Die Entwicklung beider vollzieht sich in einer politisch-religiösen
Situation, die sie immer weiter auseinanderbringt, bis sie sie schließlich zur
endgültigen Trennung führt.“68 Teresa bewegte sich, grundsätzlich gesehen,
auf der Linie der franziskanischen Descalcez, die ihrer Gründung auch den
Namen gegeben hat – Carmelitas Descalzas/Unbeschuhte Karmelitinnen –,
doch bildet sie ihre ganz persönliche Eigenart aus, wobei sie die typischen
Merkmale der franziskanischen Descalcez zurückweist und die genuinen Werte
des Evangeliums verwirklicht. Deshalb ist es – historisch gesehen – nicht
korrekt, ihr diesen Namen zu geben, da sie etwas durchaus Eigenständiges
und für die damalige Zeit Originelles geschaffen hat.

Wenn wir nun von dieser Perspektive aus ihre Schriften lesen, treten vor allem
zwei Einsichten zu Tage:

Zum einen eine scheinbare Übereinstimmung mit der franziskanischen
Ordensreform, was besonders deutlich wird, wenn wir Teresas Verhalten zu
Pedro de Alcántara, einem typischen Vertreter dieser Reform, betrachten. Er
traf zum richtigen Zeitpunkt in Ávila ein, um ihr beim Streit um die rechte
Form der Armut bei ihrer ersten Klostergründung 1562 zu helfen. Da er auf-
grund seiner extremen Bußübungen bei den Leuten im höchsten Ansehen

28

Einführung

66 Gemeint ist die Bewegung des Weges des Sammlung, deren Hauptvertreter Francisco
de Osuna mit seinem Buch Tercer Abecedario espiritual ist, das für Teresa entscheidend
wurde. Siehe V 4,7.
67 Vor allem deshalb, weil sie den regalistischen Tendenzen des spanischen Königs
entgegenkam, der die Einmischung ausländischer Generaloberer in die Orden in Spa-
nien nicht gern sah. Teresa weiß das sehr gut; im Augenblick höchster Not wendet sie
sich daher an den König (Ct 208; 218) und nicht an den Papst, denn gerade dessen
Gesandter, der Nuntius Filippo (Felipe) Sega, bedrohte ihr Werk und wollte es aus-
löschen.
68 O. Steggink, La reforma del Carmel español, 313.



Herder 39411: p. 29 / 25.4.2022

stand, konnte ihr seine Unterstützung nur willkommen sein. In ihrer Vida
widmet sie ihm einen langen Abschnitt: „Ich glaube, er sagte, es wären vier-
zig Jahre gewesen, dass er täglich jeweils nur eineinhalb Stunde schlief; und
das sei die Bußübung gewesen, die ihn am Anfang die meiste Mühe kostete,
nämlich den Schlaf zu überwinden … Nur alle drei Tage zu essen, war ganz
normal; und da ich so erstaunt war, sagte er mir, dass das gut möglich war,
sobald man sich daran gewöhnt hätte. Ein Gefährte von ihm sagte mir, dass es
vorkam, dass er acht Tage lang nichts aß. Seine Armut war extrem, ebenso die
Mortifikation69 schon seit seiner Jugend, wo es vorgekommen sei, wie er mir
sagte, dass er drei Jahre lang in einer Niederlassung seines Ordens weilte und
keinen Bruder erkannte, außer am Reden, da er die Augen nie aufschlug; und
so kannte er sich auch nicht aus, um an die Orte zu kommen, zu denen er der
Notwendigkeit gehorchend gehen musste, und lief deshalb den Brüdern hin-
terher. Das machte er auch auf den Wegen. Frauen schaute er niemals an, und
das viele Jahre lang. Er sagte mir, dass es ihm inzwischen nichts mehr aus-
machte, ob er etwas sah oder nicht sah. Er war jedoch schon sehr alt, als ich
ihn kennen lernte, und so extrem abgemagert, dass es aussah, als sei er aus
Baumwurzeln zusammengeflochten. Bei all dieser Heiligkeit war er dennoch
sehr liebenswürdig, wenn auch wortkarg, außer man stellte ihm Fragen. Da
aber war er sehr wohltuend, denn er hatte einen sehr hellen Verstand.“70

In diesem Text finden wir die oben genannten Merkmale bestätigt, was
zeigt, dass Teresa sie kannte. Für sie sind diese zum Teil Anlass, diesen Aske-
ten zu bewundern, aber nicht ohne eine feine Ironie durchscheinen zu lassen,
vor allem wenn sie sein Verhalten zu den Frauen beschreibt. Doch hat Teresa
nach Beratung mit ihm in absoluter Armut (völlige Abhängigkeit von Spen-
den) gegründet71 und in ihr erstes Kloster die strikte Fleischabstinenz einge-
führt,72 was eine gewisse Sympathie mit dem franziskanischen Reformideal
zeigt. Außerdem wiederholt sie immer wieder, nichts anderes zu tun, als zu
den Ursprüngen zurückzukehren.73

Doch dürfen wir bei aller Bewunderung für Pedro de Alcántara, die offen-
sichtlich da ist, nicht übersehen, welches Wagnis es für Teresa war, aus ihrer
gewohnten Umgebung auszubrechen und etwas Neues anzufangen. In dieser
Situation, wo es um den Anfang und irgendwie um das Ganze ging, konnte ihr
die Unterstützung dieses bewunderten Asketen nur recht sein.

29

Einführung

69 Siehe die diesbezügliche Anm. zu V 26,3.
70 V 27,17 f.
71 V 32,13; 35,5; 36,1.2.20 f.
72 V 36,27.
73 V 36,27; F 2,3; 4,6–7; 28,21; 29,33; 5M 1,2.



Herder 39411: p. 30 / 25.4.2022

Zum anderen finden wir bei ihr, sobald die Anfangsschwierigkeiten einmal
überwunden sind, eine immer klarere Zurückweisung dieser Vorstellungen
von Reform. Bereits bei der dritten Gründung, Frühjahr 1568 in Malagón,
macht sich Teresa von gewissen Bestimmungen frei, sobald sie merkt, dass
dort sonst eine Klostergründung nicht möglich ist. Sie gibt die absolute Ar-
mut und die strikte Fleischabstinenz auf, wobei sie sich auf das Konzil von
Trient beruft: „Als ich mich mit Studierten und meinem Beichtvater besprach,
sagten mir diese, dass ich damit nichts Gutes täte; denn da das Konzil die
Erlaubnis gäbe, das zu haben, sollte man es deswegen nicht unterlassen“
(F 9,3).74 Das bedeutet eine klare Abkehr von den bekannten äußeren Merk-
malen der kastilischen Ordensreform mit der Begründung, „ein Kloster zu
gründen, in dem meiner Meinung nach dem Herrn so sehr gedient werden
könnte“ (F 9,3). Das war ihr wichtiger!

Mit dieser Gründung hat Teresa eine Meinungsänderung bezüglich
Fleischabstinenz und Armutsvorstellung vollzogen, womit sie sich in zwei
wichtigen Punkten vom Reformideal im damaligen Kastilien absetzt. Abs-
tinenz von Fleischspeisen ist also nicht typisch für ihre Neugründung! Das
wird auch aus ihren Briefen deutlich: „Um feste Einkünfte zu haben und
Fleisch zu essen, bedienen wir uns der Bullen“, also der päpstlichen Schrei-
ben.75 Das sind jedoch nicht die einzigen Unterschiede. Teresas Vorstellungen
unterscheiden sich in weiteren wesentlichen Punkten vom rigoristischen Re-
formideal.

30

Einführung

74 Vgl. Brief an Cristóbal Rodríguez de Moya vom 28. Juni 1568: „Wenn es Ihnen sehr
streng erscheint, kein Fleisch zu essen, dann kann man so gründen wie bei einem, das
jetzt am Palmsonntag in Malagón gegründet wurde“ (Ct 11,9). Siehe ferner Brief an
Lorenzo de Cepeda vom 27./28. Februar 1577 (Ct 185,2).
75 Ct 11,9. Siehe auch Brief an das Kloster in Soria vom 28. Dezember 1581: „Dass es
der Mutter Subpriorin wieder besser geht, hat mich sehr gefreut. Falls es sein sollte, dass
sie immer Fleisch isst, so macht das wenig aus, auch in der Fastenzeit nicht, denn das ist
nicht gegen die Regel, sofern eine Not da ist; und in diesem Punkt sollt Ihr keinen Druck
ausüben“ (Ct 428,5). „Ich esse Hammelfleisch so ungern, dass ich immer Geflügel zum
Essen brauche“ (Brief an Lorenzo de Cepeda vom 27./28. Februar 1577 [Ct 185,3]).
Und CC 57 von 1576: „Als ich einmal an den Schmerz dachte, den es mir bereitete,
Fleisch zu essen und nicht Buße zu tun, verstand ich, dass es manchmal mehr Eigenliebe
war als Verlangen nach Buße.“


