
C.G. JUNG

TYPOLOGIE
Herausgegeben von Lorenz Jung

EDITION C. G. JUNG



C.G. JUNG

TYPOLOGIE
Herausgegeben von Lorenz Jung

EDITION C. G. JUNG



Für die Verlagsgruppe Patmos ist Nachhaltigkeit ein wichtiger Maßstab ihres Handelns.  
Wir achten daher auf den Einsatz umweltschonender Ressourcen und Materialien. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National­
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten
© 2019 Patmos Verlag,
ein Unternehmen der Verlagsgruppe Patmos 
in der Schwabenverlag AG, Ostfildern
www.patmos.de 
Dieser Band erschien erstmals 1990 im Deutschen Taschenbuch Verlag, München,  
als Band 3 der elfbändigen, von Lorenz Jung herausgegebenen Taschenbuchausgabe  
mit ausgewählten Schriften aus den Gesammelten Werken (GW 1–20) von C. G. Jung.  
Die Texte wurden auf die reformierte neue deutsche Rechtschreibung umgestellt.

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlagabbildung: Patientenbild von C. G. Jung, ohne Titel, 1917, Gouache auf Papier,  
21 × 18 cm, Bildarchiv C. G. Jung-Institut Zürich, Küsnacht, 009 AIAG.  
© C. G. Jung-Institut Zürich, Küsnacht. Foto: Ulrich Peters.
Druck: CPI books GmbH, Leck
Hergestellt in Deutschland
ISBN 978-3-8436-1137-4

EDITION C. G. JUNG im Patmos Verlag

 

  



INHALT

Einleitung zu ›Psychologische Typen‹ (1921)	 7
Psychologische Typologie (1936)	 13

Allgemeine Beschreibung der Typen (1921)	 31
1.	Einleitung	 31
2.	Der extravertierte Typus	 35
	 a)	Die allgemeine Einstellung des Bewusstseins	 35
	 b)	Die Einstellung des Unbewussten	 40
	 c)	�Die Besonderheiten der psychologischen Grundfunktionen  

in der extravertierten Einstellung	 46
3.	Der introvertierte Typus	 86
	 a)	Die allgemeine Einstellung des Bewusstseins	 86
	 b)	Die Einstellung des Unbewussten	 92
	 c)	�Die Besonderheiten der psychologischen Grundfunktionen  

in der introvertierten Einstellung	 95

Psychologische Typen (1923)	 129
Definitionen (1921)	 147
Schlusswort zu ›Psychologische Typen‹ (1921)	 243

Bibliographie der genannten Werke	 255
Quellennachweis	 259
Verzeichnis der Gesammelten Werke (GW) von C. G. Jung	 261
Namenregister	 269





EINLEITUNG ZU ›PSYCHOLOGISCHE TYPEN‹ (1921)

Plato und Aristoteles! Das sind nicht bloß die zwei Systeme, sondern 
auch die Typen zweier verschiedener Menschennaturen, die sich seit 
undenklicher Zeit, unter allen Kostümen, mehr oder minder feindselig 
entgegenstehen. Vorzüglich das ganze Mittelalter hindurch, bis auf 
den heutigen Tag, wurde solchermaßen gekämpft, und dieser Kampf 
ist der wesentlichste Inhalt der christlichen Kirchengeschichte. Von 
Plato und Aristoteles ist immer die Rede, wenn auch unter anderem 
Namen. Schwärmerische, mystische, platonische Naturen offenbaren 
aus den Abgründen ihres Gemütes die christlichen Ideen und die ent-
sprechenden Symbole. Praktische, ordnende, aristotelische Naturen 
bauen aus diesen Ideen und Symbolen ein festes System, eine Dog-
matik und einen Kultus. Die Kirche umschließt endlich beide Naturen, 
wovon die einen sich meistens im Klerus und die andern im Mönchs-
tum verschanzen, aber sich unablässig befehden.

Heinrich Heine:
Über Deutschland seit Luther

Bei meiner praktischen ärztlichen Arbeit mit nervösen Patienten ist mir 
schon lange aufgefallen, dass es neben den vielen individuellen Ver­
schiedenheiten der menschlichen Psychologie auch typische Unter-
schiede gibt, und zwar fielen mir zunächst zwei Typen auf, die ich als 
Introversions- und Extraversionstypus bezeichnete.

Wenn wir einen menschlichen Lebensverlauf betrachten, so sehen 
wir, wie die Schicksale des einen mehr bedingt sind durch die Objekte 
seiner Interessen, während die Schicksale eines andern mehr durch 
sein eigenes Inneres, durch sein Subjekt bedingt sind. Da wir nun alle 
etwas mehr nach dieser oder jener Seite abweichen, so sind wir natür­



Einleitung zu ›Psychologische Typen‹8

licherweise geneigt, alles jeweils im Sinne unseres eigenen Typus zu 
verstehen.

Ich erwähne diesen Umstand schon hier, um möglichen Missver­
ständnissen vorzubeugen. Begreiflicherweise erschwert dieser Umstand 
den Versuch einer allgemeinen Beschreibung der Typen beträchtlich. Ich 
muss beim Leser schon ein großes Wohlwollen voraussetzen, wenn ich 
hoffen will, richtig verstanden zu werden. Es wäre relativ einfach, wenn 
jeder Leser von sich wüsste, zu welcher Kategorie er selber zählt. Es 
ist aber oft sehr schwierig herauszufinden, ob jemand zu diesem oder 
jenem Typus gehört, besonders, wenn man selber in Frage kommt. Das 
Urteil in Bezug auf die eigene Persönlichkeit ist ja immer außerordentlich 
getrübt. Diese subjektiven Urteilstrübungen sind darum so besonders 
häufig, weil jedem ausgesprocheneren Typus eine besondere Tendenz 
zur Kompensation der Einseitigkeit seines Typus innewohnt, eine Ten­
denz, die biologisch zweckmäßig ist, da sie das seelische Gleichgewicht 
zu erhalten strebt. Durch die Kompensation entstehen sekundäre Cha­
raktere oder Typen, welche ein äußerst schwierig zu enträtselndes Bild 
darbieten, so schwierig, dass man selbst geneigt ist, die Existenz der 
Typen überhaupt zu leugnen und nur noch an individuelle Verschieden­
heiten zu glauben.

Ich muss diese Schwierigkeiten hervorheben, um eine gewisse Ei­
gentümlichkeit meiner späteren Darstellung zu rechtfertigen: Es möchte 
nämlich scheinen, als ob der einfachste Weg der wäre, zwei konkre­
te Fälle zu beschreiben und zergliedert nebeneinanderzustellen. Jeder 
Mensch aber besitzt beide Mechanismen, den der Extraversion sowohl 
wie den der Introversion, und nur das relative Überwiegen des einen 
oder des andern macht den Typus aus. Man müsste daher schon stark 
retouchieren, um das nötige Relief in das Bild zu bringen, was auf einen 
mehr oder weniger frommen Betrug hinausliefe. Dazu kommt, dass die 
psychologische Reaktion eines Menschen ein dermaßen kompliziertes 
Ding ist, dass meine Darstellungsfähigkeit wohl kaum hinreichen würde, 
um ein absolut richtiges Bild davon zu geben. Ich muss mich daher not­



9Einleitung zu ›Psychologische Typen‹ ﻿

gedrungenerweise darauf beschränken, die Prinzipien darzustellen, die 
ich aus der Fülle der beobachteten Einzeltatsachen abstrahiert habe. 
Es handelt sich dabei um keine deductio a priori, wie es etwa den An­
schein haben könnte, sondern um eine deduktive Darstellung empirisch 
gewonnener Einsichten. Diese Einsichten sind, wie ich hoffe, ein klä­
render Beitrag zu einem Dilemma, das nicht nur in der analytischen 
Psychologie, sondern auch in andern Wissenschaftsgebieten und ganz 
besonders auch in den persönlichen Beziehungen der Menschen unter­
einander zu Missverständnis und Zwiespalt geführt hat und immer noch 
führt. Daraus erklärt sich, warum die Existenz von zwei verschiedenen 
Typen eine eigentlich schon längst bekannte Tatsache ist, die in dieser 
oder jener Form, sei es dem Menschenkenner, sei es der grübelnden 
Reflexion des Denkers, aufgefallen ist oder der Intuition Goethes zum 
Beispiel als das umfassende Prinzip der Systole und Diastole sich dar­
gestellt hat. Die Namen und Begriffe, unter denen der Mechanismus der 
Introversion und der Extraversion gefasst wurde, sind recht verschieden 
und jeweils dem Standpunkt des individuellen Beobachters angepasst. 
Trotz der Verschiedenheit der Formulierungen leuchtet immer wieder 
das Gemeinsame in der Grundauffassung hervor, nämlich eine Bewe­
gung des Interesses auf das Objekt hin in dem einen Falle und eine Be­
wegung des Interesses vom Objekt weg zum Subjekt und zu dessen 
eigenen psychologischen Vorgängen im andern Falle. Im ersteren Falle 
wirkt das Objekt wie ein Magnet auf die Tendenzen des Subjekts, es 
zieht sie an und bedingt das Subjekt in hohem Maße, ja, es entfremdet 
sogar das Subjekt sich selber und verändert dessen Qualitäten im Sinne 
einer Angleichung an das Objekt so sehr, dass man meinen könnte, das 
Objekt sei von höherer und in letzter Linie von ausschlaggebender Be­
deutung für das Subjekt und als sei es gewissermaßen eine absolute 
Bestimmung und ein besonderer Sinn von Leben und Schicksal, dass 
das Subjekt sich ganz an das Objekt aufgebe. Im letzteren Falle dagegen 
ist und bleibt das Subjekt das Zentrum aller Interessen. Man könnte 
sagen, es scheine, als ob in letzter Linie alle Lebensenergie das Subjekt 



Einleitung zu ›Psychologische Typen‹10

suche und darum stets verhindere, dass das Objekt einen irgendwie 
übermächtigen Einfluss erhalte. Es scheint, als ob die Energie vom Ob­
jekt wegfließe, als ob das Subjekt der Magnet sei, der das Objekt an sich 
ziehen wolle.

Es ist nicht leicht, dieses gegensätzliche Verhalten zum Objekt in 
einer leicht fasslichen und klaren Weise zu charakterisieren, und die Ge­
fahr ist groß, zu ganz paradoxen Formulierungen zu gelangen, welche 
mehr Verwirrung als Klarheit stiften. Ganz allgemein könnte man den 
introvertierten Standpunkt als denjenigen bezeichnen, der unter allen 
Umständen das Ich und den subjektiven psychologischen Vorgang dem 
Objekt und dem objektiven Vorgang überzuordnen oder doch wenigs­
tens dem Objekt gegenüber zu behaupten sucht. Diese Einstellung gibt 
daher dem Subjekt einen höheren Wert als dem Objekt. Dementspre­
chend steht das Objekt immer auf einem tieferen Wertniveau, es hat 
sekundäre Bedeutung, ja, es steht gelegentlich nur als das äußere, 
objektive Zeichen eines subjektiven Inhaltes, etwa als Verkörperung 
einer Idee, wobei aber die Idee das Wesentliche ist; oder es ist der Ge­
genstand eines Gefühls, wobei aber das Gefühlserlebnis die Hauptsache 
ist und nicht das Objekt in seiner realen Individualität. Der extravertierte 
Standpunkt dagegen ordnet das Subjekt dem Objekt unter, wobei dem 
Objekt der überragende Wert zukommt. Das Subjekt hat stets sekundäre 
Bedeutung; der subjektive Vorgang erscheint bisweilen bloß als stören­
des oder überflüssiges Anhängsel objektiver Geschehnisse. Es ist klar, 
dass die Psychologie, die aus diesen gegensätzlichen Standpunkten 
hervorgeht, in zwei total verschiedene Orientierungen zerfallen muss. 
Der eine sieht alles unter dem Gesichtswinkel seiner Auffassung, der 
andere unter dem des objektiven Geschehens.

Diese gegensätzlichen Einstellungen sind zunächst nichts anderes 
als gegensätzliche Mechanismen: ein diastolisches Herausgehen an das 
Objekt und ein Ergreifen desselben, und ein systolisches Konzentrieren 
und Loslösen der Energie von den ergriffenen Objekten. Jeder Mensch 
besitzt beide Mechanismen als Ausdruck seines natürlichen Lebens­



11Einleitung zu ›Psychologische Typen‹

rhythmus, den Goethe wohl nicht zufällig mit den physiologischen Be­
griffen der Herztätigkeit bezeichnet hat. Eine rhythmische Abwechslung 
beider psychischen Tätigkeitsformen dürfte dem normalen Lebensver­
lauf entsprechen. Die komplizierten äußeren Bedingungen, unter denen 
wir leben, sowohl wie die vielleicht noch komplizierteren Bedingun­
gen unserer individuellen psychischen Disposition erlauben aber selten 
einen gänzlich ungestörten Ablauf der psychischen Lebenstätigkeit. 
Äußere Umstände und innere Disposition begünstigen sehr oft den einen 
Mechanismus und beschränken oder hindern den andern. Daraus ent­
steht natürlicherweise ein Überwiegen des einen Mechanismus. Wird 
dieser Zustand in irgendeiner Weise chronisch, so entsteht daraus ein 
Typus, nämlich eine habituelle Einstellung, in welcher der eine Mecha­
nismus dauernd vorherrscht, allerdings ohne den andern je völlig unter­
drücken zu können, denn er gehört unbedingt zur psychischen Le­
benstätigkeit. Es kann daher niemals ein in dem Sinne reiner Typus 
entstehen, dass er durchaus nur den einen Mechanismus besäße bei 
völliger Atrophie des andern. Eine typische Einstellung bedeutet immer 
bloß das relative Überwiegen des einen Mechanismus.

Mit der Konstatierung der Introversion und Extraversion war zunächst 
eine Möglichkeit gegeben, zwei umfangreiche Gruppen von psycholo­
gischen Individuen zu unterscheiden. Jedoch ist diese Gruppierung von 
so oberflächlicher und allgemeiner Natur, dass sie nicht mehr als eine 
so  allgemeine Unterscheidung erlaubt. Eine genauere Untersuchung 
jener individuellen Psychologien, die in die eine oder andere Gruppe 
fallen, ergibt sofort große Unterschiede zwischen den einzelnen Indivi­
duen, die doch derselben Gruppe angehören. Wir müssen daher einen 
weiteren Schritt tun, um bezeichnen zu können, worin die Unterschiede 
der zu einer bestimmten Gruppe gehörenden Individuen bestehen. Es 
hat sich nun meiner Erfahrung gezeigt, dass ganz allgemein die Indi­
viduen sich unterscheiden lassen nicht nur nach der universellen Ver­
schiedenheit von Extra- und Introversion, sondern auch nach den einzel­
nen psychologischen Grundfunktionen. In dem gleichen Maße nämlich, 



Einleitung zu ›Psychologische Typen‹12

wie äußere Umstände sowohl wie innere Disposition ein Vorherrschen 
von Extraversion veranlassen, begünstigen sie auch das Vorherrschen 
einer bestimmten Grundfunktion im Individuum. Als Grundfunktionen, 
das heißt als Funktionen, die sich sowohl genuin wie auch essentiell von 
andern Funktionen unterscheiden, ergaben sich meiner Erfahrung das 
Denken, das Fühlen, das Empfinden und das Intuieren. Herrscht eine 
dieser Funktionen habituell vor, so entsteht ein entsprechender Typus. 
Ich unterscheide daher einen Denk-, einen Fühl-, einen Empfindungs- 
und einen intuitiven Typus. Jeder dieser Typen kann außerdem introver-
tiert oder extravertiert sein, je nach seinem Verhalten zum Objekt in der 
Weise, wie oben geschildert wurde. Ich habe diese hier auseinanderge­
setzte Unterscheidung in zwei vorläufigen Mitteilungen über die psycho­
logischen Typen nicht durchgeführt, sondern den Denktypus mit dem 
Introvertierten und den Fühltypus mit dem Extravertierten identifiziert.1 
Diese Vermischung hat sich einer vertieften Bearbeitung des Problems 
gegenüber als unhaltbar erwiesen. Zur Vermeidung von Missverständ­
nissen möchte ich daher den Leser bitten, die hier durchgeführte Unter­
scheidung im Auge zu behalten. Um die in solch komplizierten Dingen 
unbedingt erforderliche Klarheit zu sichern, habe ich das letzte Kapitel 
dieses Buches der Definition meiner psychologischen Begriffe gewid­
met.

	 1	Zur Frage der psychologischen Typen, GW 6. Die Psychologie der unbewußten Prozesse, 1917, 
S. 58 (Neuausgabe: Über die Psychologie des Unbewußten, GW 7).



PSYCHOLOGISCHE TYPOLOGIE (1936)

Es ist ein schon in der frühen Wissenschaftsgeschichte bekanntes 
Unternehmen des nachdenklichen Verstandes gewesen, zwischen den 
Polen der absoluten Ähnlichkeit und Unähnlichkeit menschlicher Wesen 
Zwischenstufen einzuschalten, sogenannte Typen, oder – wie man sie 
früher nannte – Temperamente, welche Gleichheit und Ungleichheit in 
gesetzmäßige Formen fassten. Es waren im Altertum vor allem die Ärzte, 
welche jenes Ordnungsprinzip, das Empedokles auf das Chaos der Na­
turdinge angewendet hatte, nämlich die vier Elemente, Feuer, Luft, Was­
ser, Erde, in Verbindung mit den Eigenschaften, die ebenfalls der grie­
chischen Naturphilosophie entstammen, nämlich trocken, warm, feucht, 
kalt, auf menschliches Wesen übertrugen und damit dessen verwirrende 
Vielgestalt in geordnete Gruppen zu bannen suchten. Unter diesen Ärz­
ten war es vor allem Galen, der mit dieser Lehre die Wissenschaft von 
der Krankheit und vom kranken Menschen auf ungefähr 1800 Jahre 
hinaus beeinflusste. Noch verraten die alten Namen der Temperamente 
ihre »humoralpathologische« Herkunft: melancholisch = schwarzgallig, 
phlegmatisch = schleimig (phlegma heißt zwar Brand, Entzündung; 
»Schleim« wurde als Entzündungsprodukt aufgefasst), sanguinisch von 
sanguis (Blut), cholerisch = »gelbe« Galle. Unsere moderne Auffassung 
von »Temperament« ist allerdings viel psychologischer geworden, denn 
die »Seele« hat sich uns in 2000-jähriger Entwicklung in hohem Maße 
von der Vorstellung einer Verbindung mit kalten und heißen, schleimigen 
und galligen Säften losgemacht. Nicht einmal die Ärzte würden heute 
ein Temperament, das heißt eine gewisse Art von Gemütszustand oder 
Erregbarkeit, unmittelbar mit der Beschaffenheit der Blut- und Gewebe­



Psychologische Typologie14

flüssigkeit in eins setzen, obschon ihr Handwerk und die Beschäfti­
gung mit dem Menschen unter dem Gesichtswinkel seiner körperlichen 
Krankheit sie öfters als den Laien in Versuchung führt, die Seele als ein 
abhängiges, sensibles Endorgan der Drüsenphysiologie zu betrachten. 
Die »humores« der heutigen Ärzte sind allerdings nicht mehr die antiken 
»Körpersäfte«, sondern die subtilen Hormone, welche das »Gemüt« als 
einen Inbegriff von temperamentmäßigen, emotionalen Reaktionen in 
weitgehendem Maße beeinflussen. Die körperliche Gesamtveranlagung, 
die sogenannte Konstitution im weitesten Sinne, hat mit dem seelischen 
Temperament in der Tat sehr viel zu tun, so viel sogar, dass man es den 
Ärzten nicht verdenken kann, wenn sie die seelische Erscheinung vor­
zugsweise als vom Körper abhängig betrachten. Irgendwo ist Seele ja 
lebendiger Körper, und lebendiger Körper ist beseelter Stoff; irgendwie 
und irgendwo gibt es eine unerkennbare Einheit von Seele und Körper, 
welche ebenso wohl körperlich wie seelisch erforscht werden müsste, 
das heißt, diese Einheit müsste dem Forscher ebenso sehr vom Körper 
abhängen wie vom Seelischen. Die materialistische Ansicht gab dem 
Körper das Vorrecht und versetzte die Seele in den Rang einer zweit­
klassigen, abgeleiteten Erscheinung und erkannte ihr nicht mehr We­
senhaftigkeit zu als diejenige eines sogenannten »Epiphänomens«. Was 
an sich eine gute Arbeitshypothese ist, nämlich die Annahme, dass see­
lische Erscheinung von körperlichen Vorgängen bedingt sei, wird im 
Materialismus zum philosophischen Übergriff. Jede ernsthafte Wissen­
schaft vom lebendigen Organismus wird diesen Übergriff ablehnen; 
denn einerseits steht ihr die Tatsache, dass der lebendige Stoff ein noch 
unenträtseltes Geheimnis enthält, stets vor Augen, und andererseits 
kann ihre Sachlichkeit nicht leugnen, dass ein für uns völlig unüber­
brückbarer Gegensatz zwischen stofflicher und seelischer Erscheinung 
besteht, wobei das Seelische nicht weniger geheimnisvoll ist als das 
Körperliche.

Der materialistische Übergriff ist erst in der Neuzeit möglich gewor­
den, nachdem die Auffassung von der Seele sich gegenüber der antiken 



15Psychologische Typologie ﻿

Anschauung durch viele Jahrhunderte hindurch in der Richtung der Ver­
selbständigung und Abstraktion entwickelt hatte. Die Antike konnte Kör­
per und Seele noch zusammenschauen als eine ungetrennte Einheit, 
weil eben der heidnische Mensch jener primitiven Urzeit näher stand, 
wo noch kein moralischer Riss durch die Persönlichkeit ging und wo der 
Mensch sich noch als ungeteilte Einheit in kindlicher Unschuld und 
Unverantwortlichkeit erleben konnte. Ägypten erfreute sich noch der un­
geheuren Naivität des negativen Schuldbekenntnisses: »Ich habe nicht 
hungern lassen. Ich habe nicht weinen gemacht. Ich habe nicht gemor­
det« und so weiter. Homerische Helden weinten, lachten, rasten, über­
listeten und töteten in einer Naturwelt voll göttlicher und menschlicher 
Selbstverständlichkeit, und die Olympische Götterfamilie amüsierte sich 
in unsterblicher Unverantwortlichkeit.

Auf dieser frühen, vorphilosophischen Stufe lebt und erlebt der 
Mensch, ergriffen von seinen Gemütszuständen. Nur was das Gemüt in 
Wallung versetzt, was sein Herz klopfen macht und seine Atmung be­
schleunigt oder hemmt, was seine Eingeweide stört, das gilt ihm als 
»seelisch«. Daher lokalisiert er die Seele vorzugsweise in der Gegend 
des Zwerchfells (phrenes = Gemüt) und des Herzens. Erst die Philo­
sophen beginnen, der Vernunft den Sitz im Kopfe anzuweisen. Es gibt 
Neger, deren »Gedanken« wesentlich im Bauche lokalisiert sind, und 
Pueblo-Indianer »denken« im Herzen (»Nur Verrückte denken im Kopf«). 
Auf dieser Stufe ist Bewusstsein Ergriffenheit und Erlebnis der Einheit. 
Aber ebendieses Volk der Heiterkeit und der Tragödie hat, als es zu 
denken anfing, jene Spaltung ersonnen, für welche Nietzsche den alten 
Zarathustra glaubte verantwortlich machen zu müssen, nämlich die Er­
findung der Gegensatzpaare, die Trennung von Gerade und Ungerade, 
von Oben und Unten, von Gut und Böse. Sie war das Werk der alten 
Pythagoräer, und ihre Lehre von der sittlichen Verantwortung und der 
metaphysischen Folgenschwere der Sünde drang im Laufe der Jahr­
hunderte durch die allgemeine Verbreitung der orphisch-pythago­
räischen Mysterien in breiteste Schichten des Volkes. Schon Platon ge­



Psychologische Typologie16

braucht das Gleichnis vom weißen und schwarzen Pferde für die 
Schwierigkeit und Gegensätzlichkeit der menschlichen Seele, und die 
Mysterien verkündeten noch früher die Lehre vom Jenseitslohn für die 
Guten und von Höllenstrafen für die Bösen. Es handelte sich dabei nicht 
etwa um psychologische Spitzfindigkeiten »hinterweltlicher« Philoso­
phen oder um Winkelmystizismus, war doch der Pythagoräismus schon 
im sechsten vorchristlichen Jahrhundert in Graecia magna etwas wie 
eine Staatsreligion. Auch starben seine Gedanken und Mysterien nicht 
aus, sondern feierten eine philosophische Auferstehung im zweiten 
Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung, wo sie sogar den stärksten Ein­
fluss auf die alexandrinische Geisteswelt ausübten. Ihr Zusammenstoß 
mit der jüdischen Prophetie führte dann zu dem, was man als den An­
fang der christlichen Weltreligion bezeichnet.

Aus dem hellenistischen Synkretismus ging nun eine Typisierung  
der Menschen hervor, welche der ärztlichen Humoralpsychologie völlig 
fremd gegenübersteht, nämlich Zwischenstufen zwischen den parme­
nideischen Polen des Lichten und des Dunkeln, des Oberen und des 
Unteren. Es ist dies die Unterscheidung der Menschen in hylikoi, psy­
chikoi und pneumatikoi, das heißt in stoffliche, seelische und geistige 
Individuen. Diese Einteilung ist nun keine naturwissenschaftliche For­
mulierung von Ähnlichkeit und Verschiedenheit mehr, sondern ein kri­
tisches Wertsystem, das sich nicht auf natürliche Erscheinungsweisen, 
sondern auf Bestimmungen von ethisch-mystisch-philosophischer Art 
beruft. Obschon diese Auffassung nicht gerade »christlich« ist, so ge- 
hört sie doch schon dem paulinischen Urchristentum an. Ihr Vorhanden- 
sein an sich schon ist ein nicht zu unterschätzender Beweis für die 
Spaltung der ursprünglichen Einheit des nur erlebenden, emotional er­
griffenen Menschen. Nachdem er zuvor nur ein lebendig Vorhandenes, 
Erfahrenes und Erfahrendes ohne nachdenkliche Analyse seines Woher 
und Wohin war, ist der Mensch nun plötzlich begabt und konfrontiert  
mit drei schicksalsschweren, moralisch verbindlichen Faktoren, Körper, 
Seele und Geist. Durch die Geburt schon war es wohl entschieden, ob  



17Psychologische Typologie ﻿

er in der Hyle oder im Pneuma oder in der unentschiedenen Mitte sein 
Dasein beschließen werde. Die im hellenischen Geist angelegte Spal­
tung war nun akut geworden und hatte die Folge, dass ein bedeutungs­
voller Akzent auf das Seelisch-Geistige fiel, wodurch dieses von der 
naturhaften Körperlichkeit unvermeidlich abgetrennt und verselbstän­
digt wurde. Alle höchsten und letzten Ziele lagen in der moralischen 
Bestimmung und in einem geistigen, überweltlichen Endzustand, und 
die Trennung von der Hyle weitete sich zum Gegensatz zwischen  
Welt und Geist aus. Damit wurde die ursprüngliche, milde Weisheit  
der pythagoräischen Gegensatzpaare zu einem leidenschaftlichen  
moralischen Konflikt. Nichts ist so geeignet, Bewusstheit und Wach- 
heit herauszufordern, wie eine Entzweiung mit sich selbst. Man könnte 
sich schlechterdings kein anderes und wirkungsvolleres Mittel den- 
ken, um eine ganze Menschheit aus dem unverantwortlichen und 
unschuldsvollen Halbschlafzustand ursprünglicher Geistesverfassung 
aufzuwecken und in einen Zustand bewusster Verantwortlichkeit über­
zuführen.

Man nennt diesen Vorgang Kulturentwicklung. Auf alle Fälle handelt 
es sich um eine Entwicklung des Unterscheidungs- und Urteilsvermö­
gens, des Bewusstseins schlechthin. Mit der Steigerung der Erkenntnis 
und der Kritik waren die Grundlagen geschaffen für die ganze spätere 
Entwicklung des menschlichen Geistes im Sinne der intellektuellen 
Leistungsfähigkeit. Das geistige Produkt, welches die Leistung der 
Antike unzweideutig in jeder Hinsicht übertrifft, ist die Wissenschaft. 
Durch sie wurde der Riss zwischen Mensch und Natur insofern über­
brückt, als der Mensch von der Natur zwar unterschieden, aber eben 
gerade dadurch auch wieder richtig in den Naturzusammenhang ein­
geordnet wurde. Seine metaphysische Sonderstellung zwar ging dabei 
in die Brüche, wofern sie nicht durch den Glauben an die hergebrachte 
Religion festgehalten wurde  – woraus sich der bekannte Gegensatz 
zwischen »Glauben und Wissen« ergab. Auf alle Fälle bedeutete die Na­
turwissenschaft eine großartige Rechtfertigung der Hyle, und in diesem 



Psychologische Typologie18

Sinne war der Materialismus sogar ein Akt geschichtlicher Gerechtig­
keit.

Ein ganz wesentliches Erfahrungsgebiet aber, nämlich das der 
menschlichen Seele selber, blieb für die allerlängste Zeit metaphysi­
sches Reservat, obschon seit der Aufklärungszeit die ernsthaften Ver­
suche sich zunehmend mehrten, das seelische Wesen der wissen­
schaftlichen Betrachtung zu erschließen. Man fing tastend mit den 
Sinnesempfindungen an und wagte sich allmählich auf das Gebiet der 
Assoziationen; eine Richtung, die schließlich zur Experimentalpsycho­
logie führte und eigentlich in der Wundt’schen physiologischen Psycho-
logie gipfelte. Eine mehr beschreibende Psychologie, mit der die Ärzte 
bald in Fühlung traten, entwickelte sich in Frankreich. Ich nenne Namen 
wie Taine, Ribot und P.  Janet. Für diese wissenschaftlichen Versuche 
war die Auflösung des Seelischen in Einzel-Mechanismen oder -Vorgän­
ge kennzeichnend. Diesen Bestrebungen gegenüber traten Einzelne für 
etwas ein, das man heute als Ganzheitsbetrachtung bezeichnen würde. 
Es scheint, als ob diese Richtung aus der Biographik stamme, insbe­
sondere aus dem, was eine frühere Zeit, die auch ihr Gutes hatte, eine 
»curiöse« Lebensbeschreibung zu nennen pflegte. Ich denke in diesem 
Zusammenhang an den verdienstvollen Justinus Kerner und seine Se­
herin von Prevorst, auch an den älteren Blumhardt und seine Gottliebin 
Dittus. Um aber geschichtlich gerecht zu sein, müsste ich des Mittel­
alters und der Acta Sanctorum nicht vergessen. Auf dieser Linie aber 
gehen jene wissenschaftlichen Bestrebungen der Gegenwart, die sich 
an die Namen William James, Freud und Flournoy knüpfen. James und 
sein Freund, der Schweizer Théodore Flournoy, haben den Versuch ge­
macht, die Gesamtheit der seelischen Erscheinung zu beschreiben und 
sie aus der Gesamtheit zu beurteilen. Auch Freud, als Arzt, geht von der 
Ganzheit und Unteilbarkeit der menschlichen Persönlichkeit aus, auf­
erlegte sich aber zeitentsprechende Beschränkungen im Sinne von 
(Trieb-)Mechanismen und Einzelvorgängen. Auch engte er das Bild des 
Menschen auf die Ganzheit einer wesentlich »bürgerlichen« Kollektiv­



19Psychologische Typologie ﻿

person ein, wodurch eine weltanschaulich einseitige Sinndeutung ent­
stand. Freud erlag leider der ärztlichen Versuchung, in humoralpsycho­
logischer Weise die seelische Erscheinung auf den Körper zurückzufüh­
ren, und zudem nicht ohne rebellische Geste gegen das metaphysische 
Reservat, vor dem er etwas wie eine heilige Scheu empfand.

Gegenüber dem der Antike entstammenden Konstitutionsgedanken, 
dem Freud insofern erlegen ist, als er nach einem richtigen psycholo­
gischen Anfang theoretisch wieder alles in den körperlich bedingten 
Trieb zurückverwandeln wollte, gehe ich von der Annahme einer Eigen­
gesetzlichkeit der Seele aus. Obschon Seele und Körper irgendwo eine 
Einheit sind, so sind sie doch in ihrem offenkundigen Wesen dermaßen 
verschieden, dass wir gar nicht anders können, als der Seele ebenso gut 
wie dem Körper eine eigene Wesenhaftigkeit zuzuschreiben. Solange 
wir jene Einheit in keinerlei Weise kennen, bleibt uns auch gar nichts 
anderes übrig, als Körper und Seele getrennt zu untersuchen und zu­
nächst so zu behandeln, als ob sie voneinander, wenigstens in ihrer 
Struktur, unabhängig wären. Dass sie es nicht sind, sehen wir ja tag­
täglich. Wenn wir uns aber dabei aufhalten wollten, so würden wir auch 
nie in der Lage sein, irgendetwas über die Seele überhaupt auszu­
machen.

Nehmen wir nun an, dass die Seele Eigengesetzlichkeit habe, so be­
freien wir uns von der – vorderhand – unlösbaren Aufgabe, alles See­
lische auf ein bestimmtes Körperliches zurückzuführen. Wir können 
dann die Erscheinungsweisen der Seele für Ausdrücke ihres eigenen 
Wesens nehmen und versuchen, Gesetzmäßigkeiten oder Typen fest­
zustellen. Wenn ich also von psychologischer Typologie spreche, so han­
delt es sich um die Formulierung seelischer Strukturelemente und nicht 
um eine Beschreibung seelischer Ausstrahlungen eines gewissen 
Konstitutionstypus. Auf der letzteren Linie bewegen sich zum Beispiel 
Kretschmers Untersuchungen über Körperbau und Charakter.

Den Versuch einer rein psychologischen Typisierung habe ich aus­
führlich dargestellt in meinem Werke ›Psychologische Typen‹. Die Grund­



Psychologische Typologie20

lage meiner Untersuchung war eine damals 20-jährige ärztliche Tätig­
keit, die mich mit Menschen aus allen Ständen und aus aller Herren Län­
dern zusammenbrachte. Wenn man als junger Arzt anfängt, so hat man 
noch klinische Krankheitsbilder und Diagnosen im Kopfe. Im Laufe der 
Jahre aber häufen sich Eindrücke ganz anderer Art, nämlich eine un­
geheure Mannigfaltigkeit von menschlichen Individuen, eine chaotisch 
variierte Fülle von Einzelfällen, deren besondere Lebensumstände und 
besonderer Charakter Krankheitsbilder hervorbringen, die, wenn man 
überhaupt noch Lust dazu verspürt, nur mit mehr oder weniger Zwang in 
eine klinische Diagnose gepresst werden können. Dass man aber die 
Störung so oder so benennen kann, erscheint völlig belanglos neben 
dem überwältigenden Eindruck der Tatsache, dass die sogenannten 
klinischen Krankheitsbilder weit eher mimische oder schauspielerische 
Äußerungen bestimmter Charaktere sind. Die krankhafte Problematik, 
um die sich alles dreht, hat mit einem klinischen Krankheitsbild sozu­
sagen überhaupt nichts zu tun, sondern ist Ausdruck und Wesen des 
Charakters. Auch die sogenannten Komplexe als »Kernelemente« von 
Neurosen sind insofern belanglos, als sie bloße Folgeerscheinung einer 
gewissen Charakterdisposition sind. Am leichtesten lässt sich dies im 
Verhältnis des Kranken zu seiner elterlichen Familie zeigen. Er hat zum 
Beispiel vier Geschwister, er ist weder das erste noch das letzte Kind, hat 
die gleiche Erziehung und die gleichen Bedingungen gehabt wie seine 
Geschwister. Aber er ist krank, und die andern sind gesund. Seine Unter­
suchung zeigt, dass eine ganze Reihe von Einflüssen, unter denen auch 
seine Geschwister standen, ja sogar litten, auf ihn allein krankmachend 
gewirkt haben, wenigstens anscheinend. In Wirklichkeit sind diese Ein­
flüsse auch bei ihm keine eigentlichen Ursachen, sondern herausgestell­
te Scheinerklärungen. Die wirkliche Ursache der Neurose liegt dagegen 
in der eigentümlichen Art und Weise, wie der Kranke die Umwelteinflüsse 
aufgenommen und verarbeitet hat.

Durch die Vergleichung vieler Fälle wurde es mir allmählich klar, dass 
es offenbar zwei grundsätzlich verschiedene, allgemeine Einstellungen 



21Psychologische Typologie ﻿

geben müsse, welche die Menschen in zwei Gruppen teilen würden, 
wenn die ganze Menschheit aus lauter relativ hochdifferenzierten Indi­
viduen bestünde. Da das aber offenbar nicht der Fall ist, so kann man 
nur sagen, dass diese Einstellungsverschiedenheit überhaupt nur dann 
deutlich beobachtet werden kann, wenn es sich um eine verhältnis­
mäßig differenzierte Persönlichkeit handelt, mit andern Worten, dass die 
Einstellungsverschiedenheit erst von einem gewissen Grade der Diffe­
renzierung an beobachtbar wird und praktische Bedeutung erlangt. Bei 
Kranken dieser Art handelt es sich fast in der Regel um Menschen, die 
vom familiären Typus abweichen und infolgedessen nicht mehr genü­
gende Sicherheit in der anererbten Instinktgrundlage finden. Die Instinkt­
unsicherheit ist einer der wesentlichen Gründe für die Entwicklung einer 
gewohnheitsmäßigen, in letzter Linie aber durch Vererbung bedingten 
oder begünstigten einseitigen Einstellung.

Diese beiden verschiedenen Grundhaltungen habe ich als Extraver
sion und Introversion bezeichnet. Die Extraversion ist gekennzeichnet 
durch Hinwendung zum äußeren Objekt, Aufgeschlossenheit und Bereit­
willigkeit gegenüber dem äußeren Vorgang, Verlangen, sowohl auf die­
sen einzuwirken, wie sich von diesem bewirken zu lassen, Lust und 
Bedürfnis, dabei zu sein und mitzutun, Fähigkeit, Betrieb und Lärm jeg­
licher Art zu ertragen, ja als lustvoll zu empfinden, schließlich stetige 
Aufmerksamkeit auf die Beziehung zur Umwelt, Pflege und Unterhaltung 
von Freund- und Bekanntschaften ohne allzu peinliche Auslese, große 
Wichtigkeit, wie und ob man auf die Umgebung wirkt, daher starke Nei­
gung zur eigenen Schaustellung. Weltanschauung und Ethik sind dem­
entsprechend in der Regel möglichst kollektiver Natur mit starker Be­
tonung des Altruismus, und das Gewissen hängt in hohem Maße von der 
Umgebungsmeinung ab. Moralische Bedenklichkeit fängt hauptsächlich 
dann an, wenn andere »drum wissen«. Religiöse Überzeugungen sind 
gewissermaßen von einem Mehrheitsbeschluss bedingt.

Das eigene Subjekt liegt, wenn irgend möglich, im Dunkeln. Man 
verhüllt es auch vor sich selber mit Unbewusstheit. Die Abneigung, die 



Psychologische Typologie22

eigenen Motive einer kritischen Prüfung zu unterziehen, ist ausgespro­
chen. Man hat keine Geheimnisse, die man nicht schon längst mit an­
dern geteilt hätte. Sollte einem trotzdem etwas Uneingestehbares zu­
gestoßen sein, so zieht man das Vergessen vor. Was immer den kollektiv 
zur Schau getragenen Optimismus und Positivismus kränken könnte, 
wird vermieden. Was man denkt, beabsichtigt und handelt, wird mit 
Überzeugung und Wärme vorgeführt.

Das seelische Leben dieses Typus spielt sich gewissermaßen außer­
halb seiner selbst, in seiner Umgebung ab. Er lebt in und mit andern; der 
Umgang mit sich selber aber ist ihm unheimlich. Dort scheinen Gefah­
ren zu lauern, welche man besser mit Betrieb übertönt. Hat er aber doch 
einen »Komplex«, so flüchtet er sich davor in die Öffentlichkeit und lässt 
sich von seiner Umgebung mehrmals täglich bestätigen, dass alles mit 
ihm in Ordnung sei.

Wenn er nicht zu betriebsam, zu vordrängerisch und zu oberflächlich 
ist, so ist er offenkundig und unterstrichen ein nützliches Mitglied der 
menschlichen Gesellschaft.

Ich muss mich im Rahmen eines kurzen Aufsatzes mit dieser mehr 
andeutenden, allgemeinen Skizzierung begnügen. Sie soll ja schließlich 
dem Leser bloß so viel Vorstellungsstoff vermitteln, damit er sich unter 
Extraversion etwas denken kann, was er mit seiner eigenen Menschen­
kenntnis in Beziehung zu setzen vermag. Ich habe absichtlich die Schil­
derung der Extraversion vorangestellt, denn diese Haltung ist allgemein 
bekannt; der Extravertierte lebt nicht nur in dieser Haltung, er führt sie 
seinen Mitmenschen auch aus Prinzip vor. Sie entspricht überdies ge­
wissen Idealen und moralischen Forderungen.

Die Introversion dagegen, welche sich nicht dem Objekt, sondern 
dem Subjekt zuwendet und sich eben gerade nicht am Objekt orientiert, 
ist nicht ohne weiteres durchschaubar. Der Introvertierte kommt näm­
lich nicht entgegen, sondern ist wie auf einem ständigen Rückzug vor 
dem Objekt begriffen. Er ist dem äußeren Vorgang gegenüber verschlos­
sen, tut nicht mit, hat eine ausgesprochene Gemeinschaftsunlust, so­



23Psychologische Typologie ﻿

bald er sich unter zu vielen Menschen befindet. In größeren Versamm­
lungen fühlt er sich einsam und verloren. Je mehr auf ihn eindringt, 
desto größer wird sein Widerstand dagegen. Er liebt das »Dabeisein« 
keineswegs, ebenso wenig enthusiastisches Mittun und Nachahmung. 
Was er tut, wird er auf seine Art tun, indem er äußere Beeinflussung 
weitgehend ausschaltet. Sein Auftreten neigt zur Ungeschicklichkeit, er 
erscheint deshalb oft gehemmt, und es passiert ihm häufig, dass er 
durch eine gewisse schroffe oder verdrossene Unzugänglichkeit oder 
durch eine unzeitgemäße Bedenklichkeit die Leute vor den Kopf stößt. 
Seine besseren Eigenschaften behält er in erster Linie für sich, und nicht 
allzu selten tut er alles, um sie zu verheimlichen. Er ist leicht misstrau­
isch, eigensinnig, leidet oft an Minderwertigkeitsgefühlen und ist aus 
diesem Grunde auch neidisch. Seine Ängstlichkeit gegenüber dem Ob­
jekt beruht nicht etwa auf Furchtsamkeit, sondern darauf, dass es ihm 
negativ, aufdrängerisch, überwältigend oder sogar bedrohlich erscheint. 
Er vermutet daher gerne schlechte Motive, hat eine ewige Angst, er 
könnte sich lächerlich machen, ist in der Regel persönlich sehr empfind­
lich und umgibt sich daher mit einer Stacheldrahthecke, die oft so dicht 
und undurchdringlich ist, dass er selber lieber alles andere täte als 
dahinter sitzen. Er wendet gegenüber der Welt ein ausgedehntes Siche­
rungssystem an, das aus Skrupulosität, Pedanterie, Sparsamkeit, Sorg­
fältigkeit, ängstlicher Gewissenhaftigkeit, Vorsicht, peinlicher Korrekt­
heit, Höflichkeit und einem immer wachen Misstrauen besteht. Sein 
Weltbild ermangelt der rosigen Töne, denn er ist kritisch und findet in 
jeder Suppe ein Haar. Unter normalen Umständen ist er pessimistisch 
und besorgt, denn Welt und Menschheit sind nicht gut, sondern er­
drücken und überwältigen den Einzelnen, der sich nie in ihrem Schoße 
aufgenommen fühlt. Er nimmt aber auch die Welt nicht an, jedenfalls 
nicht unmittelbar, sondern es muss alles zuerst an seinen kritischen 
Maßstäben gemessen und bewertet werden. Schließlich wird nur das 
angenommen, was man aus so und so vielen subjektiven Gründen zum 
Eigenen machen kann.


