


C.G. JUNG
TYPOLOGIE

Herausgegeben von Lorenz Jung

EDITION C. G. JUNG



VERLAGSGRUPPE PATMOS

PATMOS
ESCHBACH
GRUNEWALD
THORBECKE
SCHWABEN
VER SACRUM

Die Verlagsgruppe
mit Sinn fir das Leben

Fiir die Verlagsgruppe Patmos ist Nachhaltigkeit ein wichtiger MaBstab ihres Handelns.
Wir achten daher auf den Einsatz umweltschonender Ressourcen und Materialien.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten

© 2019 Patmos Verlag,

ein Unternehmen der Verlagsgruppe Patmos

in der Schwabenverlag AG, Ostfildern

www.patmos.de

Dieser Band erschien erstmals 1990 im Deutschen Taschenbuch Verlag, Miinchen,
als Band 3 der elfbdndigen, von Lorenz Jung herausgegebenen Taschenbuchausgabe
mit ausgewdhlten Schriften aus den Gesammelten Werken (GW 1-20) von C. G. Jung.
Die Texte wurden auf die reformierte neue deutsche Rechtschreibung umgestelit.

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart

Umschlagabbildung: Patientenbild von C. G. Jung, ohne Titel, 1917, Gouache auf Papier,
21 x 18 cm, Bildarchiv C. G. Jung-Institut Ziirich, Kiisnacht, 009 AIAG.

© C. G. Jung-Institut Ziirich, Kiisnacht. Foto: Ulrich Peters.

Druck: CPI books GmbH, Leck

Hergestellt in Deutschland

ISBN 978-3-8436-1137-4

EDITION C. G. JUNG im Patmos Verlag



INHALT

Einleitung zu >Psychologische Typen: (1921)
Psychologische Typologie (1936)

Allgemeine Beschreibung der Typen (1921)
1. Einleitung
2. Der extravertierte Typus
a) Die allgemeine Einstellung des Bewusstseins
b) Die Einstellung des Unbewussten
c) Die Besonderheiten der psychologischen Grundfunktionen
in der extravertierten Einstellung
3. Der introvertierte Typus
a) Die allgemeine Einstellung des Bewusstseins
b) Die Einstellung des Unbewussten
c) Die Besonderheiten der psychologischen Grundfunktionen
in der introvertierten Einstellung

Psychologische Typen (1923)
Definitionen (1921)
Schlusswort zu >Psychologische Typen« (1921)

Bibliographie der genannten Werke

Quellennachweis

Verzeichnis der Gesammelten Werke (GW) von C. G. Jung
Namenregister

31
31
35
35
40

46
86
86
92

95

129
147
243

255
259
261
269






EINLEITUNG ZU :PSYCHOLOGISCHE TYPEN: (1921)

Plato und Aristoteles! Das sind nicht bloB die zwei Systeme, sondern
auch die Typen zweier verschiedener Menschennaturen, die sich seit
undenklicher Zeit, unter allen Kosttimen, mehr oder minder feindselig
entgegenstehen. Vorziiglich das ganze Mittelalter hindurch, bis auf
den heutigen Tag, wurde solchermaBen gekdmpft, und dieser Kampf
ist der wesentlichste Inhalt der christlichen Kirchengeschichte. Von
Plato und Aristoteles ist immer die Rede, wenn auch unter anderem
Namen. Schwérmerische, mystische, platonische Naturen offenbaren
aus den Abgriinden ihres Gemdites die christlichen Ideen und die ent-
sprechenden Symbole. Praktische, ordnende, aristotelische Naturen
bauen aus diesen Ideen und Symbolen ein festes System, eine Dog-
matik und einen Kultus. Die Kirche umschlieBt endlich beide Naturen,
wovon die einen sich meistens im Klerus und die andern im Mdnchs-
tum verschanzen, aber sich unabléssig befehden.
Heinrich Heine:
Uber Deutschland seit Luther

Bei meiner praktischen arztlichen Arbeit mit nervosen Patienten ist mir
schon lange aufgefallen, dass es neben den vielen individuellen Ver-
schiedenheiten der menschlichen Psychologie auch typische Unter-
schiede gibt, und zwar fielen mir zunéchst zwei Typen auf, die ich als
Introversions- und Extraversionstypus bezeichnete.

Wenn wir einen menschlichen Lebensverlauf betrachten, so sehen
wir, wie die Schicksale des einen mehr bedingt sind durch die Objekte
seiner Interessen, wéahrend die Schicksale eines andern mehr durch
sein eigenes Inneres, durch sein Subjekt bedingt sind. Da wir nun alle
etwas mehr nach dieser oder jener Seite abweichen, so sind wir natiir-



8 Einleitung zu >Psychologische Typens

licherweise geneigt, alles jeweils im Sinne unseres eigenen Typus zu
verstehen.

Ich erwahne diesen Umstand schon hier, um mdglichen Missver-
standnissen vorzubeugen. Begreiflicherweise erschwert dieser Umstand
den Versuch einer allgemeinen Beschreibung der Typen betrachtlich. Ich
muss beim Leser schon ein groBes Wohlwollen voraussetzen, wenn ich
hoffen will, richtig verstanden zu werden. Es wére relativ einfach, wenn
jeder Leser von sich wiisste, zu welcher Kategorie er selber zahit. Es
ist aber oft sehr schwierig herauszufinden, ob jemand zu diesem oder
jenem Typus gehort, besonders, wenn man selber in Frage kommt. Das
Urteil in Bezug auf die eigene Personlichkeit ist jaimmer auBerordentlich
getriibt. Diese subjektiven Urteilstriilbungen sind darum so besonders
haufig, weil jedem ausgesprocheneren Typus eine besondere Tendenz
zur Kompensation der Einseitigkeit seines Typus innewohnt, eine Ten-
denz, die biologisch zweckméBig ist, da sie das seelische Gleichgewicht
zu erhalten strebt. Durch die Kompensation entstehen sekundére Cha-
raktere oder Typen, welche ein duBerst schwierig zu entratselndes Bild
darbieten, so schwierig, dass man selbst geneigt ist, die Existenz der
Typen Giberhaupt zu leugnen und nur noch an individuelle Verschieden-
heiten zu glauben.

Ich muss diese Schwierigkeiten hervorheben, um eine gewisse Ei-
genttimlichkeit meiner spateren Darstellung zu rechtfertigen: Es michte
namlich scheinen, als ob der einfachste Weg der ware, zwei konkre-
te Félle zu beschreiben und zergliedert nebeneinanderzustellen. Jeder
Mensch aber besitzt beide Mechanismen, den der Extraversion sowohl
wie den der Introversion, und nur das relative Uberwiegen des einen
oder des andern macht den Typus aus. Man miisste daher schon stark
retouchieren, um das nétige Relief in das Bild zu bringen, was auf einen
mehr oder weniger frommen Betrug hinausliefe. Dazu kommt, dass die
psychologische Reaktion eines Menschen ein dermaBen kompliziertes
Ding ist, dass meine Darstellungsfahigkeit wohl kaum hinreichen wiirde,
um ein absolut richtiges Bild davon zu geben. Ich muss mich daher not-



Einleitung zu »Psychologische Typen< 9

gedrungenerweise darauf beschrinken, die Prinzipien darzustellen, die
ich aus der Fiille der beobachteten Einzeltatsachen abstrahiert habe.
Es handelt sich dabei um keine deductio a priori, wie es etwa den An-
schein haben konnte, sondern um eine deduktive Darstellung empirisch
gewonnener Einsichten. Diese Einsichten sind, wie ich hoffe, ein kla-
render Beitrag zu einem Dilemma, das nicht nur in der analytischen
Psychologie, sondern auch in andern Wissenschaftsgebieten und ganz
besonders auch in den personlichen Beziehungen der Menschen unter-
einander zu Missverstandnis und Zwiespalt gefiihrt hat und immer noch
flihrt. Daraus erklart sich, warum die Existenz von zwei verschiedenen
Typen eine eigentlich schon langst bekannte Tatsache ist, die in dieser
oder jener Form, sei es dem Menschenkenner, sei es der griibelnden
Reflexion des Denkers, aufgefallen ist oder der Intuition Goethes zum
Beispiel als das umfassende Prinzip der Systole und Diastole sich dar-
gestellt hat. Die Namen und Begriffe, unter denen der Mechanismus der
Introversion und der Extraversion gefasst wurde, sind recht verschieden
und jeweils dem Standpunkt des individuellen Beobachters angepasst.
Trotz der Verschiedenheit der Formulierungen leuchtet immer wieder
das Gemeinsame in der Grundauffassung hervor, ndmlich eine Bewe-
gung des Interesses auf das Objekt hin in dem einen Falle und eine Be-
wegung des Interesses vom Objekt weg zum Subjekt und zu dessen
eigenen psychologischen Vorgéngen im andern Falle. Im ersteren Falle
wirkt das Objekt wie ein Magnet auf die Tendenzen des Subjekts, es
zieht sie an und bedingt das Subjekt in hohem MaBe, ja, es entfremdet
sogar das Subjekt sich selber und verandert dessen Qualitaten im Sinne
einer Angleichung an das Objekt so sehr, dass man meinen konnte, das
Objekt sei von hoherer und in letzter Linie von ausschlaggebender Be-
deutung flir das Subjekt und als sei es gewissermaBen eine absolute
Bestimmung und ein besonderer Sinn von Leben und Schicksal, dass
das Subjekt sich ganz an das Objekt aufgebe. Im letzteren Falle dagegen
ist und bleibt das Subjekt das Zentrum aller Interessen. Man konnte
sagen, es scheine, als ob in letzter Linie alle Lebensenergie das Subjekt



10 Einleitung zu >Psychologische Typens

suche und darum stets verhindere, dass das Objekt einen irgendwie
iberméchtigen Einfluss erhalte. Es scheint, als ob die Energie vom Ob-
jekt wegflieBe, als ob das Subjekt der Magnet sei, der das Objekt an sich
ziehen wolle.

Es ist nicht leicht, dieses gegensatzliche Verhalten zum Objekt in
einer leicht fasslichen und klaren Weise zu charakterisieren, und die Ge-
fahr ist groB, zu ganz paradoxen Formulierungen zu gelangen, welche
mehr Verwirrung als Klarheit stiften. Ganz allgemein konnte man den
introvertierten Standpunkt als denjenigen bezeichnen, der unter allen
Umsténden das Ich und den subjektiven psychologischen Vorgang dem
Objekt und dem objektiven Vorgang Uberzuordnen oder doch wenigs-
tens dem Objekt gegeniiber zu behaupten sucht. Diese Einstellung gibt
daher dem Subjekt einen hoheren Wert als dem Objekt. Dementspre-
chend steht das Objekt immer auf einem tieferen Wertniveau, es hat
sekundare Bedeutung, ja, es steht gelegentlich nur als das &uBere,
objektive Zeichen eines subjektiven Inhaltes, etwa als Verkorperung
einer Idee, wobei aber die Idee das Wesentliche ist; oder es ist der Ge-
genstand eines Gefiihls, wobei aber das Geflihlserlebnis die Hauptsache
ist und nicht das Objekt in seiner realen Individualitat. Der extravertierte
Standpunkt dagegen ordnet das Subjekt dem Objekt unter, wobei dem
Objekt der Giberragende Wert zukommt. Das Subjekt hat stets sekundare
Bedeutung; der subjektive Vorgang erscheint bisweilen bloB als storen-
des oder (berfliissiges Anhédngsel objektiver Geschehnisse. Es ist klar,
dass die Psychologie, die aus diesen gegensétzlichen Standpunkten
hervorgeht, in zwei total verschiedene Orientierungen zerfallen muss.
Der eine sieht alles unter dem Gesichtswinkel seiner Auffassung, der
andere unter dem des objektiven Geschehens.

Diese gegensitzlichen Einstellungen sind zunéchst nichts anderes
als gegensétzliche Mechanismen: ein diastolisches Herausgehen an das
Objekt und ein Ergreifen desselben, und ein systolisches Konzentrieren
und Loslosen der Energie von den ergriffenen Objekten. Jeder Mensch
besitzt beide Mechanismen als Ausdruck seines natiirlichen Lebens-



Einleitung zu »Psychologische Typen< 11

rhythmus, den Goethe wohl nicht zuféllig mit den physiologischen Be-
griffen der Herztatigkeit bezeichnet hat. Eine rhythmische Abwechslung
beider psychischen Tétigkeitsformen dirfte dem normalen Lebensver-
lauf entsprechen. Die komplizierten duBeren Bedingungen, unter denen
wir leben, sowohl wie die vielleicht noch komplizierteren Bedingun-
gen unserer individuellen psychischen Disposition erlauben aber selten
einen ganzlich ungestorten Ablauf der psychischen Lebenstétigkeit.
AuBere Umsténde und innere Disposition begiinstigen sehr oft den einen
Mechanismus und beschrénken oder hindern den andern. Daraus ent-
steht natiirlicherweise ein Uberwiegen des einen Mechanismus. Wird
dieser Zustand in irgendeiner Weise chronisch, so entsteht daraus ein
Typus, namlich eine habituelle Einstellung, in welcher der eine Mecha-
nismus dauernd vorherrscht, allerdings ohne den andern je vollig unter-
driicken zu kénnen, denn er gehdrt unbedingt zur psychischen Le-
benstétigkeit. Es kann daher niemals ein in dem Sinne reiner Typus
entstehen, dass er durchaus nur den einen Mechanismus besaBe bei
volliger Atrophie des andern. Eine typische Einstellung bedeutet immer
bloB das relative Uberwiegen des einen Mechanismus.

Mit der Konstatierung der Introversion und Extraversion war zunachst
eine Madglichkeit gegeben, zwei umfangreiche Gruppen von psycholo-
gischen Individuen zu unterscheiden. Jedoch ist diese Gruppierung von
so oberflachlicher und allgemeiner Natur, dass sie nicht mehr als eine
so allgemeine Unterscheidung erlaubt. Eine genauere Untersuchung
jener individuellen Psychologien, die in die eine oder andere Gruppe
fallen, ergibt sofort groBe Unterschiede zwischen den einzelnen Indivi-
duen, die doch derselben Gruppe angehdren. Wir miissen daher einen
weiteren Schritt tun, um bezeichnen zu kdnnen, worin die Unterschiede
der zu einer bestimmten Gruppe gehdrenden Individuen bestehen. Es
hat sich nun meiner Erfahrung gezeigt, dass ganz allgemein die Indi-
viduen sich unterscheiden lassen nicht nur nach der universellen Ver-
schiedenheit von Extra- und Introversion, sondern auch nach den einzel-
nen psychologischen Grundfunktionen. In dem gleichen MaBe namlich,



12 Einleitung zu >Psychologische Typens

wie duBere Umstande sowohl wie innere Disposition ein Vorherrschen
von Extraversion veranlassen, begiinstigen sie auch das Vorherrschen
einer bestimmten Grundfunktion im Individuum. Als Grundfunktionen,
das heiBt als Funktionen, die sich sowohl genuin wie auch essentiell von
andern Funktionen unterscheiden, ergaben sich meiner Erfahrung das
Denken, das Fiihlen, das Empfinden und das Intuieren. Herrscht eine
dieser Funktionen habituell vor, so entsteht ein entsprechender Typus.
Ich unterscheide daher einen Denk-, einen Fiihl-, einen Empfindungs-
und einen intuitiven Typus. Jeder dieser Typen kann auBerdem introver-
tiert oder extravertiert sein, je nach seinem Verhalten zum Objekt in der
Weise, wie oben geschildert wurde. Ich habe diese hier auseinanderge-
setzte Unterscheidung in zwei vorldufigen Mitteilungen iiber die psycho-
logischen Typen nicht durchgefiihrt, sondern den Denktypus mit dem
Introvertierten und den Fiihltypus mit dem Extravertierten identifiziert.!
Diese Vermischung hat sich einer vertieften Bearbeitung des Problems
gegeniiber als unhaltbar erwiesen. Zur Vermeidung von Missverstand-
nissen mochte ich daher den Leser bitten, die hier durchgeflihrte Unter-
scheidung im Auge zu behalten. Um die in solch komplizierten Dingen
unbedingt erforderliche Klarheit zu sichern, habe ich das letzte Kapitel
dieses Buches der Definition meiner psychologischen Begriffe gewid-
met.

1 Zur Frage der psychologischen Typen, GW 6. Die Psychologie der unbewuBten Prozesse, 1917,
S.58 (Neuausgabe: Uber die Psychologie des UnbewuBten, GW 7).



PSYCHOLOGISCHE TYPOLOGIE (1936)

Es ist ein schon in der friihen Wissenschaftsgeschichte bekanntes
Unternehmen des nachdenklichen Verstandes gewesen, zwischen den
Polen der absoluten Ahnlichkeit und Un4hnlichkeit menschlicher Wesen
Zwischenstufen einzuschalten, sogenannte Typen, oder — wie man sie
friiher nannte — Temperamente, welche Gleichheit und Ungleichheit in
gesetzmiBige Formen fassten. Es waren im Altertum vor allem die Arzte,
welche jenes Ordnungsprinzip, das Empedokles auf das Chaos der Na-
turdinge angewendet hatte, ndmlich die vier Elemente, Feuer, Luft, Was-
ser, Erde, in Verbindung mit den Eigenschaften, die ebenfalls der grie-
chischen Naturphilosophie entstammen, namlich trocken, warm, feucht,
kalt, auf menschliches Wesen tibertrugen und damit dessen verwirrende
Vielgestalt in geordnete Gruppen zu bannen suchten. Unter diesen Arz-
ten war es vor allem Galen, der mit dieser Lehre die Wissenschaft von
der Krankheit und vom kranken Menschen auf ungefahr 1800 Jahre
hinaus beeinflusste. Noch verraten die alten Namen der Temperamente
ihre »humoralpathologische« Herkunft: melancholisch = schwarzgallig,
phlegmatisch = schleimig (phlegma heiBt zwar Brand, Entziindung;
»Schleim« wurde als Entziindungsprodukt aufgefasst), sanguinisch von
sanguis (Blut), cholerisch = »gelbe« Galle. Unsere moderne Auffassung
von »Temperament« ist allerdings viel psychologischer geworden, denn
die »Seele« hat sich uns in 2000-jahriger Entwicklung in hohem MaBe
von der Vorstellung einer Verbindung mit kalten und heiBen, schleimigen
und galligen Saften losgemacht. Nicht einmal die Arzte wiirden heute
ein Temperament, das heiBt eine gewisse Art von Gemtszustand oder
Erregbarkeit, unmittelbar mit der Beschaffenheit der Blut- und Gewebe-



14 Psychologische Typologie

fliissigkeit in eins setzen, obschon ihr Handwerk und die Beschfti-
gung mit dem Menschen unter dem Gesichtswinkel seiner korperlichen
Krankheit sie ofters als den Laien in Versuchung fiihrt, die Seele als ein
abhéngiges, sensibles Endorgan der Driisenphysiologie zu betrachten.
Die »humores« der heutigen Arzte sind allerdings nicht mehr die antiken
»Korperséfte«, sondern die subtilen Hormone, welche das »Gemiit« als
einen Inbegriff von temperamentmaBigen, emotionalen Reaktionen in
weitgehendem MaBe beeinflussen. Die korperliche Gesamtveranlagung,
die sogenannte Konstitution im weitesten Sinne, hat mit dem seelischen
Temperament in der Tat sehr viel zu tun, so viel sogar, dass man es den
Arzten nicht verdenken kann, wenn sie die seelische Erscheinung vor-
zugsweise als vom Korper abhéngig betrachten. Irgendwo ist Seele ja
lebendiger Korper, und lebendiger Korper ist beseelter Stoff; irgendwie
und irgendwo gibt es eine unerkennbare Einheit von Seele und Korper,
welche ebenso wohl korperlich wie seelisch erforscht werden miisste,
das heiBt, diese Einheit miisste dem Forscher ebenso sehr vom Korper
abhangen wie vom Seelischen. Die materialistische Ansicht gab dem
Korper das Vorrecht und versetzte die Seele in den Rang einer zweit-
klassigen, abgeleiteten Erscheinung und erkannte ihr nicht mehr We-
senhaftigkeit zu als diejenige eines sogenannten »Epiphdnomens«. Was
an sich eine gute Arbeitshypothese ist, ndmlich die Annahme, dass see-
lische Erscheinung von kdrperlichen Vorgangen bedingt sei, wird im
Materialismus zum philosophischen Ubergriff. Jede ernsthafte Wissen-
schaft vom lebendigen Organismus wird diesen Ubergriff ablehnen;
denn einerseits steht ihr die Tatsache, dass der lebendige Stoff ein noch
unentrétseltes Geheimnis enthélt, stets vor Augen, und andererseits
kann ihre Sachlichkeit nicht leugnen, dass ein flr uns vollig uniber-
briickbarer Gegensatz zwischen stofflicher und seelischer Erscheinung
besteht, wobei das Seelische nicht weniger geheimnisvoll ist als das
Korperliche.

Der materialistische Ubergriff ist erst in der Neuzeit mdglich gewor-
den, nachdem die Auffassung von der Seele sich gegentiber der antiken



Psychologische Typologie 15

Anschauung durch viele Jahrhunderte hindurch in der Richtung der Ver-
selbsténdigung und Abstraktion entwickelt hatte. Die Antike konnte Kor-
per und Seele noch zusammenschauen als eine ungetrennte Einheit,
weil eben der heidnische Mensch jener primitiven Urzeit ndher stand,
wo noch kein moralischer Riss durch die Personlichkeit ging und wo der
Mensch sich noch als ungeteilte Einheit in kindlicher Unschuld und
Unverantwortlichkeit erleben konnte. Agypten erfreute sich noch der un-
geheuren Naivitat des negativen Schuldbekenntnisses: »Ich habe nicht
hungern lassen. Ich habe nicht weinen gemacht. Ich habe nicht gemor-
det« und so weiter. Homerische Helden weinten, lachten, rasten, (iber-
listeten und toteten in einer Naturwelt voll géttlicher und menschlicher
Selbstverstandlichkeit, und die Olympische Gotterfamilie amiisierte sich
in unsterblicher Unverantwortlichkeit.

Auf dieser frithen, vorphilosophischen Stufe lebt und erlebt der
Mensch, ergriffen von seinen Gemiitszustdnden. Nur was das Gemiit in
Wallung versetzt, was sein Herz klopfen macht und seine Atmung be-
schleunigt oder hemmt, was seine Eingeweide stort, das gilt ihm als
»seelisch«. Daher lokalisiert er die Seele vorzugsweise in der Gegend
des Zwerchfells (phrenes = Gemiit) und des Herzens. Erst die Philo-
sophen beginnen, der Vernunft den Sitz im Kopfe anzuweisen. Es gibt
Neger, deren »Gedanken« wesentlich im Bauche lokalisiert sind, und
Pueblo-Indianer »denken« im Herzen (»Nur Verriickte denken im Kopf«).
Auf dieser Stufe ist Bewusstsein Ergriffenheit und Erlebnis der Einheit.
Aber ebendieses Volk der Heiterkeit und der Tragddie hat, als es zu
denken anfing, jene Spaltung ersonnen, fiir welche Nietzsche den alten
Zarathustra glaubte verantwortlich machen zu missen, namlich die Er-
findung der Gegensatzpaare, die Trennung von Gerade und Ungerade,
von Oben und Unten, von Gut und Bose. Sie war das Werk der alten
Pythagoraer, und ihre Lehre von der sittlichen Verantwortung und der
metaphysischen Folgenschwere der Siinde drang im Laufe der Jahr-
hunderte durch die allgemeine Verbreitung der orphisch-pythago-
raischen Mysterien in breiteste Schichten des Volkes. Schon Platon ge-



16 Psychologische Typologie

braucht das Gleichnis vom weiBen und schwarzen Pferde fiir die
Schwierigkeit und Gegensatzlichkeit der menschlichen Seele, und die
Mysterien verkiindeten noch friiher die Lehre vom Jenseitslohn fiir die
Guten und von Hallenstrafen fiir die Bosen. Es handelte sich dabei nicht
etwa um psychologische Spitzfindigkeiten »hinterweltlicher« Philoso-
phen oder um Winkelmystizismus, war doch der Pythagordismus schon
im sechsten vorchristlichen Jahrhundert in Graecia magna etwas wie
eine Staatsreligion. Auch starben seine Gedanken und Mysterien nicht
aus, sondern feierten eine philosophische Auferstehung im zweiten
Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung, wo sie sogar den starksten Ein-
fluss auf die alexandrinische Geisteswelt ausiibten. Ihr ZusammenstoB
mit der jiidischen Prophetie fiihrte dann zu dem, was man als den An-
fang der christlichen Weltreligion bezeichnet.

Aus dem hellenistischen Synkretismus ging nun eine Typisierung
der Menschen hervor, welche der &rztlichen Humoralpsychologie vollig
fremd gegeniibersteht, ndmlich Zwischenstufen zwischen den parme-
nideischen Polen des Lichten und des Dunkeln, des Oberen und des
Unteren. Es ist dies die Unterscheidung der Menschen in hylikoi, psy-
chikoi und pneumatikoi, das heiBt in stoffliche, seelische und geistige
Individuen. Diese Einteilung ist nun keine naturwissenschaftliche For-
mulierung von Ahnlichkeit und Verschiedenheit mehr, sondern ein kri-
tisches Wertsystem, das sich nicht auf natiirliche Erscheinungsweisen,
sondern auf Bestimmungen von ethisch-mystisch-philosophischer Art
beruft. Obschon diese Auffassung nicht gerade »christlich« ist, so ge-
hort sie doch schon dem paulinischen Urchristentum an. Ihr Vorhanden-
sein an sich schon ist ein nicht zu unterschatzender Beweis fiir die
Spaltung der urspriinglichen Einheit des nur erlebenden, emotional er-
griffenen Menschen. Nachdem er zuvor nur ein lebendig Vorhandenes,
Erfahrenes und Erfahrendes ohne nachdenkliche Analyse seines Woher
und Wohin war, ist der Mensch nun plétzlich begabt und konfrontiert
mit drei schicksalsschweren, moralisch verbindlichen Faktoren, Korper,
Seele und Geist. Durch die Geburt schon war es wohl entschieden, ob



Psychologische Typologie 17

er in der Hyle oder im Pneuma oder in der unentschiedenen Mitte sein
Dasein beschlieBen werde. Die im hellenischen Geist angelegte Spal-
tung war nun akut geworden und hatte die Folge, dass ein bedeutungs-
voller Akzent auf das Seelisch-Geistige fiel, wodurch dieses von der
naturhaften Korperlichkeit unvermeidlich abgetrennt und verselbstén-
digt wurde. Alle hochsten und letzten Ziele lagen in der moralischen
Bestimmung und in einem geistigen, tberweltlichen Endzustand, und
die Trennung von der Hyle weitete sich zum Gegensatz zwischen
Welt und Geist aus. Damit wurde die urspriingliche, milde Weisheit
der pythagordischen Gegensatzpaare zu einem leidenschaftlichen
moralischen Konflikt. Nichts ist so geeignet, Bewusstheit und Wach-
heit herauszufordern, wie eine Entzweiung mit sich selbst. Man kénnte
sich schlechterdings kein anderes und wirkungsvolleres Mittel den-
ken, um eine ganze Menschheit aus dem unverantwortlichen und
unschuldsvollen Halbschlafzustand urspriinglicher Geistesverfassung
aufzuwecken und in einen Zustand bewusster Verantwortlichkeit tiber-
zufiihren.

Man nennt diesen Vorgang Kulturentwicklung. Auf alle Félle handelt
es sich um eine Entwicklung des Unterscheidungs- und Urteilsvermo-
gens, des Bewusstseins schlechthin. Mit der Steigerung der Erkenntnis
und der Kritik waren die Grundlagen geschaffen fiir die ganze spatere
Entwicklung des menschlichen Geistes im Sinne der intellektuellen
Leistungsfahigkeit. Das geistige Produkt, welches die Leistung der
Antike unzweideutig in jeder Hinsicht lbertrifft, ist die Wissenschaft.
Durch sie wurde der Riss zwischen Mensch und Natur insofern (iber-
briickt, als der Mensch von der Natur zwar unterschieden, aber eben
gerade dadurch auch wieder richtig in den Naturzusammenhang ein-
geordnet wurde. Seine metaphysische Sonderstellung zwar ging dabei
in die Briiche, wofern sie nicht durch den Glauben an die hergebrachte
Religion festgehalten wurde — woraus sich der bekannte Gegensatz
zwischen »Glauben und Wissen« ergab. Auf alle Falle bedeutete die Na-
turwissenschaft eine groBartige Rechtfertigung der Hyle, und in diesem



18 Psychologische Typologie

Sinne war der Materialismus sogar ein Akt geschichtlicher Gerechtig-
keit.

Ein ganz wesentliches Erfahrungsgebiet aber, ndmlich das der
menschlichen Seele selber, blieb fiir die allerlangste Zeit metaphysi-
sches Reservat, obschon seit der Aufkldrungszeit die ernsthaften Ver-
suche sich zunehmend mehrten, das seelische Wesen der wissen-
schaftlichen Betrachtung zu erschlieBen. Man fing tastend mit den
Sinnesempfindungen an und wagte sich allméhlich auf das Gebiet der
Assoziationen; eine Richtung, die schlieBlich zur Experimentalpsycho-
logie flihrte und eigentlich in der Wundt’schen physiologischen Psycho-
logie gipfelte. Eine mehr beschreibende Psychologie, mit der die Arzte
bald in Fiihlung traten, entwickelte sich in Frankreich. Ich nenne Namen
wie Taine, Ribot und P. Janet. Fiir diese wissenschaftlichen Versuche
war die Auflosung des Seelischen in Einzel-Mechanismen oder -Vorgén-
ge kennzeichnend. Diesen Bestrebungen gegeniiber traten Einzelne fiir
etwas ein, das man heute als Ganzheitsbetrachtung bezeichnen wiirde.
Es scheint, als ob diese Richtung aus der Biographik stamme, inshe-
sondere aus dem, was eine frithere Zeit, die auch ihr Gutes hatte, eine
»curidse« Lebensbeschreibung zu nennen pflegte. Ich denke in diesem
Zusammenhang an den verdienstvollen Justinus Kerner und seine Se-
herin von Prevorst, auch an den &lteren Blumhardt und seine Gottliebin
Dittus. Um aber geschichtlich gerecht zu sein, misste ich des Mittel-
alters und der Acta Sanctorum nicht vergessen. Auf dieser Linie aber
gehen jene wissenschaftlichen Bestrebungen der Gegenwart, die sich
an die Namen William James, Freud und Flournoy kniipfen. James und
sein Freund, der Schweizer Théodore Flournoy, haben den Versuch ge-
macht, die Gesamtheit der seelischen Erscheinung zu beschreiben und
sie aus der Gesamtheit zu beurteilen. Auch Freud, als Arzt, geht von der
Ganzheit und Unteilbarkeit der menschlichen Personlichkeit aus, auf-
erlegte sich aber zeitentsprechende Beschrankungen im Sinne von
(Trieb-)Mechanismen und Einzelvorgéngen. Auch engte er das Bild des
Menschen auf die Ganzheit einer wesentlich »biirgerlichen« Kollektiv-



Psychologische Typologie 19

person ein, wodurch eine weltanschaulich einseitige Sinndeutung ent-
stand. Freud erlag leider der &rztlichen Versuchung, in humoralpsycho-
logischer Weise die seelische Erscheinung auf den Kérper zuriickzufiih-
ren, und zudem nicht ohne rebellische Geste gegen das metaphysische
Reservat, vor dem er etwas wie eine heilige Scheu empfand.

Gegeniiber dem der Antike entstammenden Konstitutionsgedanken,
dem Freud insofern erlegen ist, als er nach einem richtigen psycholo-
gischen Anfang theoretisch wieder alles in den korperlich bedingten
Trieb zurtickverwandeln wollte, gehe ich von der Annahme einer Eigen-
gesetzlichkeit der Seele aus. Obschon Seele und Korper irgendwo eine
Einheit sind, so sind sie doch in ihrem offenkundigen Wesen dermaBen
verschieden, dass wir gar nicht anders konnen, als der Seele ebenso gut
wie dem Korper eine eigene Wesenhaftigkeit zuzuschreiben. Solange
wir jene Einheit in keinerlei Weise kennen, bleibt uns auch gar nichts
anderes (ibrig, als Korper und Seele getrennt zu untersuchen und zu-
nachst so zu behandeln, als ob sie voneinander, wenigstens in ihrer
Struktur, unabhéngig wéren. Dass sie es nicht sind, sehen wir ja tag-
taglich. Wenn wir uns aber dabei aufhalten wollten, so wiirden wir auch
nie in der Lage sein, irgendetwas (iber die Seele iiberhaupt auszu-
machen.

Nehmen wir nun an, dass die Seele Eigengesetzlichkeit habe, so be-
freien wir uns von der — vorderhand — unldsbaren Aufgabe, alles See-
lische auf ein bestimmtes Korperliches zurlickzufiinren. Wir kénnen
dann die Erscheinungsweisen der Seele flir Ausdriicke ihres eigenen
Wesens nehmen und versuchen, GesetzméaBigkeiten oder Typen fest-
zustellen. Wenn ich also von psychologischer Typologie spreche, so han-
delt es sich um die Formulierung seelischer Strukturelemente und nicht
um eine Beschreibung seelischer Ausstrahlungen eines gewissen
Konstitutionstypus. Auf der letzteren Linie bewegen sich zum Beispiel
Kretschmers Untersuchungen tiber Korperbau und Charakter.

Den Versuch einer rein psychologischen Typisierung habe ich aus-
flhrlich dargestellt in meinem Werke >Psychologische Typen<. Die Grund-



20 Psychologische Typologie

lage meiner Untersuchung war eine damals 20-jahrige &rztliche Tatig-
keit, die mich mit Menschen aus allen Stdnden und aus aller Herren Lén-
dern zusammenbrachte. Wenn man als junger Arzt anfangt, so hat man
noch klinische Krankheitsbilder und Diagnosen im Kopfe. Im Laufe der
Jahre aber haufen sich Eindriicke ganz anderer Art, némlich eine un-
geheure Mannigfaltigkeit von menschlichen Individuen, eine chaotisch
variierte Fllle von Einzelfallen, deren besondere Lebensumsténde und
besonderer Charakter Krankheitsbilder hervorbringen, die, wenn man
tiberhaupt noch Lust dazu verspirt, nur mit mehr oder weniger Zwang in
eine klinische Diagnose gepresst werden konnen. Dass man aber die
Storung so oder so benennen kann, erscheint vollig belanglos neben
dem (iberwaltigenden Eindruck der Tatsache, dass die sogenannten
klinischen Krankheitsbilder weit eher mimische oder schauspielerische
AuBerungen bestimmter Charaktere sind. Die krankhafte Problematik,
um die sich alles dreht, hat mit einem klinischen Krankheitsbild sozu-
sagen iberhaupt nichts zu tun, sondern ist Ausdruck und Wesen des
Charakters. Auch die sogenannten Komplexe als »Kernelemente« von
Neurosen sind insofern belanglos, als sie bloBe Folgeerscheinung einer
gewissen Charakterdisposition sind. Am leichtesten ldsst sich dies im
Verhdltnis des Kranken zu seiner elterlichen Familie zeigen. Er hat zum
Beispiel vier Geschwister, er ist weder das erste noch das letzte Kind, hat
die gleiche Erziehung und die gleichen Bedingungen gehabt wie seine
Geschwister. Aber er ist krank, und die andern sind gesund. Seine Unter-
suchung zeigt, dass eine ganze Reihe von Einfliissen, unter denen auch
seine Geschwister standen, ja sogar litten, auf ihn allein krankmachend
gewirkt haben, wenigstens anscheinend. In Wirklichkeit sind diese Ein-
fliisse auch bei ihm keine eigentlichen Ursachen, sondern herausgestell-
te Scheinerklarungen. Die wirkliche Ursache der Neurose liegt dagegen
in der eigentiimlichen Art und Weise, wie der Kranke die Umwelteinfliisse
aufgenommen und verarbeitet hat.

Durch die Vergleichung vieler Falle wurde es mir allméahlich klar, dass
es offenbar zwei grundsatzlich verschiedene, allgemeine Einstellungen



Psychologische Typologie 21

geben miisse, welche die Menschen in zwei Gruppen teilen wiirden,
wenn die ganze Menschheit aus lauter relativ hochdifferenzierten Indi-
viduen bestlinde. Da das aber offenbar nicht der Fall ist, so kann man
nur sagen, dass diese Einstellungsverschiedenheit (iberhaupt nur dann
deutlich beobachtet werden kann, wenn es sich um eine verhaltnis-
maBig differenzierte Personlichkeit handelt, mit andern Worten, dass die
Einstellungsverschiedenheit erst von einem gewissen Grade der Diffe-
renzierung an beobachtbar wird und praktische Bedeutung erlangt. Bei
Kranken dieser Art handelt es sich fast in der Regel um Menschen, die
vom familidren Typus abweichen und infolgedessen nicht mehr geni-
gende Sicherheit in der anererbten Instinktgrundlage finden. Die Instinki-
unsicherheit ist einer der wesentlichen Griinde fiir die Entwicklung einer
gewohnheitsmaBigen, in letzter Linie aber durch Vererbung bedingten
oder begiinstigten einseitigen Einstellung.

Diese beiden verschiedenen Grundhaltungen habe ich als Extraver-
sion und Introversion bezeichnet. Die Extraversion ist gekennzeichnet
durch Hinwendung zum duBeren Objekt, Aufgeschlossenheit und Bereit-
willigkeit gegeniiber dem duBeren Vorgang, Verlangen, sowohl auf die-
sen einzuwirken, wie sich von diesem bewirken zu lassen, Lust und
Bediirfnis, dabei zu sein und mitzutun, Fahigkeit, Betrieb und Larm jeg-
licher Art zu ertragen, ja als lustvoll zu empfinden, schlieBlich stetige
Aufmerksamkeit auf die Beziehung zur Umwelt, Pflege und Unterhaltung
von Freund- und Bekanntschaften ohne allzu peinliche Auslese, groBe
Wichtigkeit, wie und ob man auf die Umgebung wirkt, daher starke Nei-
gung zur eigenen Schaustellung. Weltanschauung und Ethik sind dem-
entsprechend in der Regel méglichst kollektiver Natur mit starker Be-
tonung des Altruismus, und das Gewissen hé@ngt in hohem MaBe von der
Umgebungsmeinung ab. Moralische Bedenklichkeit fangt hauptsachlich
dann an, wenn andere »drum wissen«. Religidse Uberzeugungen sind
gewissermaBen von einem Mehrheitsbeschluss bedingt.

Das eigene Subjekt liegt, wenn irgend maglich, im Dunkeln. Man
verhiillt es auch vor sich selber mit Unbewusstheit. Die Abneigung, die



22 Psychologische Typologie

eigenen Motive einer kritischen Priifung zu unterziehen, ist ausgespro-
chen. Man hat keine Geheimnisse, die man nicht schon langst mit an-
dern geteilt hatte. Sollte einem trotzdem etwas Uneingestehbares zu-
gestoBen sein, so zieht man das Vergessen vor. Was immer den kollektiv
zur Schau getragenen Optimismus und Positivismus krianken konnte,
wird vermieden. Was man denkt, beabsichtigt und handelt, wird mit
Uberzeugung und Warme vorgefiihrt.

Das seelische Leben dieses Typus spielt sich gewissermaBen auBer-
halb seiner selbst, in seiner Umgebung ab. Er lebt in und mit andern; der
Umgang mit sich selber aber ist ihm unheimlich. Dort scheinen Gefah-
ren zu lauern, welche man besser mit Betrieb iibertont. Hat er aber doch
einen »Komplex, so fliichtet er sich davor in die Offentlichkeit und lasst
sich von seiner Umgebung mehrmals téglich bestétigen, dass alles mit
ihm in Ordnung sei.

Wenn er nicht zu betriebsam, zu vordrangerisch und zu oberflachlich
ist, so ist er offenkundig und unterstrichen ein niitzliches Mitglied der
menschlichen Gesellschaft.

Ich muss mich im Rahmen eines kurzen Aufsatzes mit dieser mehr
andeutenden, allgemeinen Skizzierung begniigen. Sie soll ja schlieBlich
dem Leser bloB so viel Vorstellungsstoff vermitteln, damit er sich unter
Extraversion etwas denken kann, was er mit seiner eigenen Menschen-
kenntnis in Beziehung zu setzen vermag. Ich habe absichtlich die Schil-
derung der Extraversion vorangestellt, denn diese Haltung ist allgemein
bekannt; der Extravertierte lebt nicht nur in dieser Haltung, er fiihrt sie
seinen Mitmenschen auch aus Prinzip vor. Sie entspricht (iberdies ge-
wissen Idealen und moralischen Forderungen.

Die Introversion dagegen, welche sich nicht dem Objekt, sondern
dem Subjekt zuwendet und sich eben gerade nicht am Objekt orientiert,
ist nicht ohne weiteres durchschaubar. Der Introvertierte kommt nam-
lich nicht entgegen, sondern ist wie auf einem sténdigen Riickzug vor
dem Objekt begriffen. Er ist dem &uBeren Vorgang gegeniiber verschlos-
sen, tut nicht mit, hat eine ausgesprochene Gemeinschaftsunlust, so-



Psychologische Typologie 23

bald er sich unter zu vielen Menschen befindet. In gréBeren Versamm-
lungen flhlt er sich einsam und verloren. Je mehr auf ihn eindringt,
desto groBer wird sein Widerstand dagegen. Er liebt das »Dabeisein«
keineswegs, ebenso wenig enthusiastisches Mittun und Nachahmung.
Was er tut, wird er auf seine Art tun, indem er &uBere Beeinflussung
weitgehend ausschaltet. Sein Auftreten neigt zur Ungeschicklichkeit, er
erscheint deshalb oft gehemmt, und es passiert inm héufig, dass er
durch eine gewisse schroffe oder verdrossene Unzugénglichkeit oder
durch eine unzeitgeméBe Bedenklichkeit die Leute vor den Kopf stoBt.
Seine besseren Eigenschaften behélt er in erster Linie fiir sich, und nicht
allzu selten tut er alles, um sie zu verheimlichen. Er ist leicht misstrau-
isch, eigensinnig, leidet oft an Minderwertigkeitsgefiihlen und ist aus
diesem Grunde auch neidisch. Seine Angstlichkeit gegeniiber dem Ob-
jekt beruht nicht etwa auf Furchtsamkeit, sondern darauf, dass es ihm
negativ, aufdrangerisch, tiberwdltigend oder sogar bedrohlich erscheint.
Er vermutet daher gerne schlechte Motive, hat eine ewige Angst, er
konnte sich lacherlich machen, ist in der Regel personlich sehr empfind-
lich und umgibt sich daher mit einer Stacheldrahthecke, die oft so dicht
und undurchdringlich ist, dass er selber lieber alles andere tite als
dahinter sitzen. Er wendet gegentiber der Welt ein ausgedehntes Siche-
rungssystem an, das aus Skrupulositit, Pedanterie, Sparsamkeit, Sorg-
féltigkeit, angstlicher Gewissenhaftigkeit, Vorsicht, peinlicher Korrekt-
heit, Hoflichkeit und einem immer wachen Misstrauen besteht. Sein
Welthild ermangelt der rosigen Tone, denn er ist kritisch und findet in
jeder Suppe ein Haar. Unter normalen Umsténden ist er pessimistisch
und besorgt, denn Welt und Menschheit sind nicht gut, sondern er-
driicken und iberwaltigen den Einzelnen, der sich nie in ihrem SchoBe
aufgenommen fiihlt. Er nimmt aber auch die Welt nicht an, jedenfalls
nicht unmittelbar, sondern es muss alles zuerst an seinen Kkritischen
MaBstaben gemessen und bewertet werden. SchlieBlich wird nur das
angenommen, was man aus so und so vielen subjektiven Griinden zum
Eigenen machen kann.



