Die Friedensbhotschaften
der Pdpste

Von Paul VI. bis Franziskus

Herausgegeben von
Alexander Merkl, Patrick Korbs und Bernhard Koch

HERDER |

FREIBURG - BASEL - WIEN

« Pl



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Fww%(o% FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © picture alliance / AP Images | John Minchillo
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-39217-7



Vorwort

Die Geschichte der Menschheit ldsst sich leider auch als eine Gewalt-
geschichte schreiben. Auch Tiere derselben Art geraten miteinander in Kon-
flikte, konkurrieren um Futterplitze etc. Aber beim Menschen geht es hiufig
nicht nur um Konkurrenz oder Konflikte, die sich — eine konstruktive Kon-
fliktkultur vorausgesetzt! — geordnet austragen lassen: Es geht oft um Verlet-
zung und Vernichtung. Dieser Drang zur Gewalt, der in die Vernichtung
miindet, ist das Verhidngnis des Menschen. Die Religionen haben seit jeher
versucht, Gewalt zu kanalisieren und zu depotenzieren, also gewissermafien
in zivile Formen zu tberftihren, aber damit bleibt sie doch noch Gewalt.

Jesus von Nazareth geht aber tiber die konventionellen Religionen des Al-
tertums hinaus. Er predigt — im Anschluss an Textstellen des Alten Testa-
ments (z.B. Lev 19,18) — nichts weniger als die Feindesliebe und hat den
zwar rechtlich kanalisierten, aber dennoch gewaltsamen Tod aus freien Stii-
cken auf sich genommen und damit nicht nur den Frieden verkiindigt, son-
dern auch radikal gelebt. ,Er stiftete Frieden und verséhnte Juden und Hei-
den durch das Kreuz mit Gott in einem einzigen Leib. Er hat in seiner Person
die Feindschaft getotet. Er kam und verkiindete den Frieden® So schreibt
Paulus in Eph 2,16f., mehr noch: Er selbst ,ist unser Friede“ (Eph 2,14) —
ein Frieden, der alle Nationen betrifft, wie Papst Benedikt XVI. im Jahr
2006 in seiner Predigt in Ephesus betont hat.

Die Kirche darf daher in ihrer Verkiindigung des Friedens fiir die ganze
Erde nie nachlassen. Diese Verkiindigung ist aber nicht nur Aufgabe der Péps-
te, sondern aller Bischofe, Priester und Christen tiberhaupt. Sie ist eine Auf-
gabe fiir jeden von uns. Nichtsdestotrotz ist es dennoch zweifellos so, dass die
Friedensbotschaften der Pipste in besonderem Maf3e die Aufmerksamkeit der
internationalen Offentlichkeit und auch der Regierenden selbst auf sich zie-
hen. Daher ist es gut und richtig, dass Papst Paul VI. den 1. Januar 1968 als
»Tag des Friedens* ausgerufen und gleichzeitig darum gebeten hat, die Feier
dieses Friedenstages jedes Jahr zu wiederholen. Dadurch wurde eine Institu-
tion geschaffen, die das Erfordernis des Friedens Jahr fiir Jahr in Erinnerung
ruft. Paul VI. und seine Nachfolger haben diese Institution gepflegt und seit-
dem jihrlich eine Botschaft zur Feier dieses ,, Weltfriedenstages* veréffentlicht.

! Vgl. E-J. Overbeck, Konstruktive Konfliktkultur. Friedensethische Standortbestimmung des
Katholischen Militirbischofs fiir die Deutsche Bundeswehr, Freiburg i. Br. 2019; E.-J. Over-
beck/A. Merkl, Konstruktive Konfliktkultur, in: IKaZ Communio 49 (2020) 450—459.



6 Vorwort von Bischof Franz-Josef Overbeck

Diese Weltfriedenstagsbotschaften sind in ihrer jeweiligen Zeit verfasst
worden (z.B. nach den Terroranschligen vom 11. September 2001, die in
der Botschaft fur 2002 aufgenommen werden) und nehmen unter anderem
auf Zeitgebundenes Bezug oder stellen bestimmte Beziige zuriick, die zu an-
deren Zeiten wichtiger waren als in der Gegenwart. Aber gerade dadurch sind
sie zu Zeitzeugnissen geworden. Schon aus diesem Grund ist es duflerst ver-
dienstreich, dass die hier vorliegende Sammlung diese Botschaften in einem
Band verfiigbar macht. Diese Edition leistet nicht nur, nicht einmal vorran-
gig, der kirchenhistorischen Forschung einen Dienst. Die Pipste von Paul VL.
bis zu Franziskus haben in ihren Weltfriedenstagsbotschaften stets ein be-
stimmtes Thema gewihlt, sei es die Gewissensfreiheit, die ckologische Situa-
tion des Planeten (2010 und 2020), die Religionsfreiheit (2011), die Migra-
tion (2001 und 2018) oder die Stellung der Frau im Leben (1995) und zwar
immer mit dem Blick auf die Frage nach dem Frieden. Auf diese Weise bietet
diese Sammlung geradezu ein Kompendium der kirchlichen Lehre mit be-
sonderen moraltheologischen und sozialethischen Schwerpunkten. Die Lese-
rinnen und Leser werden erstaunt sein, welche Aktualitit viele dieser Texte
gerade in unseren heutigen Tagen haben und wie frith die Pdpste auf sich
anbahnende Entwicklungen aufmerksam gemacht haben.

»Friede ist immer ein Geschenk Gottes, doch hiangt er auch von uns ab“,
schreibt Papst Johannes Paul II. in seiner Botschaft fiir das Jahr 1987. Beide
Aspekte sind fiir uns Christen im Blick auf den Frieden entscheidend: Es ist
unser Handeln, das Frieden zerstort oder schafft. Aber wir haben den Frieden
dennoch nicht ganz in unserer Hand. Er ist im letzten nicht verfiigbar. Er ist
kein Produkt unserer Handlungsmacht, sondern immer auch eine Gabe Got-
tes, um die wir Gott bitten miissen. In meiner Predigt zum Weltfriedenstag
2013 vor Soldatinnen und Soldaten habe ich daher die Rolle des Gebetes um
den Frieden — besonders auch als ,Zeugenschaft® — ausdriicklich betont.? Die
Botschaften der Pipste zur Feier des Weltfriedenstages konnen uns also
gleich in mehrfacher Weise anregen: Sie stimulieren, orientieren und stirken
unser Handeln im Glauben, aber sie vertiefen auch unser Gebet.

Essen/Berlin, den 31.01.2022
Dr. Franz-Josef Overbeck

Bischof von Essen
Katholischer Militirbischof fiir die Deutsche Bundeswehr

2 E-J. Overbeck, Predigt anlisslich des Weltfriedenstages, 1. Januar 2013, in: Militédrseelsorge
Dokumentation 51/2013, 9f.



Vorwort der Herausgeber

Im Jahr 1967, dem Jahr der Veréffentlichung der Sozialenzyklika ,Populorum
progressio®, hatte Papst Paul VI., wohl auch inspiriert durch die jiingst er-
schienenen Friedenstexte — die Enzyklika ,Pacem in terris‘ (1963) oder die
Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes‘ (1965) —, ,mit einer gliicklichen pas-
toral-pidagogischen Eingebung“ (Johannes Paul I1.) den Weltfriedenstag am
1. Januar ins Leben gerufen, der seitdem in jahrlichem Turnus begangen
wird. Dem geht bereits am 8. Dezember die Veroffentlichung der Papstbot-
schaft zu diesem Anlass voraus.

Nachdem wir Herausgeber uns in den letzten Jahren in verschiedensten
Kontexten mit friedensethischen Themen und damit auch mit der pépst-
lichen Friedensverkiindigung beschiftigt hatten, schien es uns nun an der
Zeit und zugleich erforderlich, eine kommentierte Textedition ebendieser,
mittlerweile 55 Botschaften zu den Weltfriedenstagen der Péipste Paul V1., Jo-
hannes Paul II., Benedikt XVI. und Franziskus zwischen den Jahren 1968 und
2022 vorzulegen.

Ein Grund hierfiir ist, dass diese Texte bislang zumeist nur online, da-
durch hiufig nur mit einiger Miihe, formal sehr heterogen, nicht immer in
deutscher Sprache oder nur in einigen wenigen élteren Sammelwerken ein-
sehbar sind. Dariiber hinaus weisen die deutschen Ubersetzungen der einzel-
nen Texte immer wieder sprachliche Mingel und Fehler, insbesondere mit
Blick auf die direkte Zitierung auf, dazu mehr im nachfolgenden redaktionel-
len Vorwort. Eine geordnete, formal vereinheitlichte und redaktionell bearbei-
tete, aktuelle, komplett deutschsprachige, dariiber hinaus mit einer kommentie-
renden Einfiihrung versehene und die Botschaften in ein grofSeres systematisches
Gesamt einordnende gedruckte Textsammlung stellte dagegen bislang ein Desi-
derat dar, das wir mit vorliegendem Band zu beheben beabsichtigen.

Ebenfalls wollen wir der Tatsache entgegentreten, dass die pépstlichen
Friedensbotschaften in Alltag und Wissenschaft bislang oftmals nur wenig Be-
achtung finden. Eine ausreichende theologisch-ethische, mehr noch eine spe-
zifisch friedensethische Rezeption und Aufarbeitung der Texte im Einzelnen
wie in ihrem Gesamt und Zueinander ist bislang fiir den deutschsprachigen
Raum und auch dariiber hinaus kaum erfolgt. Aktuellste Publikationen im
Bereich der Friedensethik beziehen sich, ob bewusst oder unwillentlich sei
dahingestellt, kaum bis gar nicht auf die Inhalte der papstlichen Botschaften.
Vielfach als zu unwissenschaftlich erachtet oder lediglich als fromme Appelle
zu Beginn des neuen Jahres empfunden, scheinen sie nicht selten ebenso
schnell aus dem Alltags- und Forschungsbewusstsein zu entschwinden, wie



8 Vorwort der Herausgeber

die stets aufs Neue formulierten Neujahrsvorsitze. Ein Grund hierfiir mag
sicherlich das etwas ungiinstige Datum, der 1. Januar, sein, das noch deutlich
von der nicht nur liturgisch sehr dichten Advents- und Weihnachtszeit sowie
dem Jahreswechsel geprigt ist.

Derart motiviert verstehen wir die vorgelegte Edition dabei nicht als ein
abgeschlossenes Werk, denn vielmehr als eine wissenschaftliche Einfiihrung,
systematische Zusammenschau, Quellensammlung und Arbeitsgrundlage fiir
all jene, die sich mit den pépstlichen Texten und der katholischen Friedens-
ethik intensiver beschiftigen wollen, sei es im beruflichen, sei es im privaten
Kontext. Hierzu wollen wir explizit anregen und motivieren, indem wir erste
Hemm- und Hindernisse beiseite riumen und einige Zusammenhinge und
Hintergriinde erhellen.

Um diesem Anspruch gerecht zu werden, beginnen wir mit einem um-
fangreichen Kommentierungsteil (A). Darin mochten wir zunichst den gro-
Reren Gesamtrahmen nachzeichnen, innerhalb dessen die einzelnen Bot-
schaften zu verorten sind: die katholische Friedenslehre und Friedensethik,
als deren wissenschaftliche Reflexion. Wir wollen zeigen, was Friedensethik
ist und wie sie arbeitet (Beitrag von Bernhard Koch), wie sich die katholische
Friedenslehre und -ethik insbesondere seit dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil (1962-1965) entwickelten und welche gegenwirtigen Tendenzen wahr-
zunehmen sind (Beitrag von Alexander Merkl). Daran schlief3t eine Einord-
nung der pépstlichen Botschaften zu den Weltfriedenstagen an, sowohl im
Allgemeinen als auch im Besonderen mit Blick auf einzelne Themen (Beitrag
von Patrick Korbs). Evident ist hierbei, dass wir nicht alle inhaltlichen Linien
aufnehmen konnen. Es ist daher vielmehr unsere Absicht, einige zentrale und
ausgewihlte Themen der Pipste Paul VI., Johannes Paul II., Benedikt XVI.
und Franziskus herauszugreifen, auf Interdependenzen hinzuweisen, ein Ge-
samtbild in ersten groben Pinselstrichen nachzuzeichnen und damit vor Au-
gen zu fithren, dass es sich keineswegs nur um isolierte und wohlfeile, jedoch
weitgehend substanzlose Friedensappelle handelt. Wir verstehen dieses Kapi-
tel daher als eine Art ,Reisefiithrer durch das Gesamtkorpus der bisher er-
schienenen Botschaftstexte. Um den Ubergang von der Kommentierung zur
Lektiire zu erleichtern, haben wir einzelne Themen mit Hinweisen auf kon-
krete Botschaften versehen.

Die eigentlichen Botschaftstexte, die wir bewusst nicht sukzessive kom-
mentieren — vor allem um Redundanzen und Wiederholungen zu vermei-
den —, bieten wir gesammelt und chronologisch geordnet in einem zweiten
groflen Teil der Edition (B).

Am Ende des Bandes (C) bieten wir zum einen ein Verzeichnis friedens-
ethischer Literatur im Sinne eines Uberblicks und einer Auswahl neuerer
Werke, die uns als Grundlage fiir die weitere Auseinandersetzung mit den



Vorwort der Herausgeber 9

Texten sinnvoll und relevant erscheint. Zum anderen haben wir ein Verzeich-
nis mit den wichtigsten Abkiirzungen angefertigt, insbesondere fiir die inner-
halb der Weltfriedensbotschaften zitierten lehramtlichen Texte.

Dieses Editionsprojekt wire nicht gelungen ohne die Mitarbeit und Un-
terstlitzung verschiedener Personen und Institutionen. Wir bedanken uns bei
Frau Nicole Porschmann fur eine erste Zusammenstellung der Botschaftstex-
te. Frau Viktoria-Sophie Feldt danken wir fiir ihre sehr akribische Redaktions-
arbeit, durch die sie uns viele hilfreiche Anregungen geben und manchen
Fehler entdecken konnte, der uns ansonsten unter Umstidnden verborgen ge-
blieben wire. Clemens Carl vom Herder-Verlag danken wir fiir seine bera-
tende Unterstiitzung bei der Realisierung dieses Bandes. Sehr dankbar sind
wir fiir die Bereitschaft des Erzbischofs von Miinchen und Freising und lang-
jahrigen Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Reinhard Kardinal
Marx, ein Nachwort zu diesem Band zu verfassen. Unser besonderer Dank
gilt dem Militdrbischof fiir die Deutsche Bundeswehr und Bischof von Essen,
Dr. Franz-Josef Overbeck, fiir sein Vorwort, seine Ermutigung zu diesem Vor-
haben und seine stete Wertschitzung unserer Bemiithungen und Arbeiten.
Thm und Militirgeneralvikar Msgr. Reinhold Bartmann haben wir auch fiir
die grofziigige finanzielle Unterstiitzung dieses Bandes zu danken.

Die Herausgeber =~ Hamburg — Hildesheim — Rom/Freising im Januar 2022



10

Redaktionelle Hinweise

Im Folgenden mochten wir als Herausgeber einige Hinweise zu unserem
Umgang mit den Botschaftstexten geben. Fiir die Zusammenstellung aller
Texte haben wir uns im Kern dreier Quellen bedient: der Textausgaben von
Donato Squicciarini (siehe Literaturverzeichnis), der Textversionen auf der
Homepage des Vatikans (www.vatican.va), der Zusammenstellung der Ein-
zeltexte auf der Internetseite der Osterreichischen Kommission ,lustitia et
pax‘ (www.iupax.at).

Wichtig war es uns in einem nichsten Schritt, die deutschen Textversio-
nen nicht einfach nur ,blind‘ und mittels ,copy paste‘ zu iibernehmen, son-
dern diese kritisch auf Rechtschreibung, Wortwahl, Formulierungen und ver-
wendete Zitate durchzusehen. Wir folgten dabei dem Grundsatz: So wenig
begriffliche, sprachliche und formale Eingriffe wie maoglich, so viele begriffliche,
sprachliche und formale Eingriffe wie unbedingt nitig. Selbstverstindlich wur-
den keine inhaltlichen Verianderungen an den pépstlichen Texten vorgenom-
men. Unserem wissenschaftlichen Anspruch an eine moglichst gelungene
Textedition folgend ging es uns primir um die Korrektur offensichtlicher
Fehler und darum, an manchen Stellen fiir mehr Klarheit zu sorgen. Hierzu
war zwischen dem Fufinotenapparat der einzelnen Texte sowie dem eigentli-
chen FliefStext zu unterscheiden.

Generell waren wir bemiiht, den Fuflnotenapparat zu vereinheitlichen
und zu entschlacken, indem wir Verweise auf Bibelstellen, auf andere
Weltfriedensbotschaften (abgekiirzt: Wfb) und auch auf Passagen einschli-
giger lehramtlicher Texte abgekiirzt in den Flieltext integriert und zu-
gleich ein Abkiirzungsverzeichnis angelegt haben. So gut es uns mdglich
war, haben wir versucht, jede der angefiihrten Quellen zu iiberpriifen
oder diese iiberhaupt erst ausreichend zu belegen, um eine nachvollzie-
hende Recherche zu ermdglichen. Nicht selten waren Quellen unvollstin-
dig oder derart belegt, dass die eigentliche Quelle kaum bis gar nicht er-
sichtlich wurde. Wir haben die Angaben hier erweitert, soweit es uns
moglich war und noétig erschien. Schlichtweg falsche Angaben haben wir
verbessert. Bisweilen haben wir uns als Herausgeber erginzende Anmer-
kungen erlaubt, die jedoch als solche explizit gekennzeichnet sind. Man
muss hier auch deutlich machen, dass sich die Botschaftstexte tiber die
Zeit mit Blick auf die Verwendung von Fufinoten, die Qualitit der deut-
schen Ubersetzungen sowie auf Wortwahl, Form und Formulierung bis-
weilen deutlich unterscheiden und entsprechend unterschiedlich zu behan-
deln waren.



Redaktionelle Hinweise 11

Im Flie3text stellten die wortlichen Zitate eine Herausforderung dar. Es
erwies sich hier in besonderem Mafle als gewinnbringend, alle Texte einer
kritischen Durchsicht zu unterziehen und diese nicht nur via ,copy paste’
zu tibertragen. Dadurch zeigte sich, dass oftmals wortliche Zitate aus ande-
ren Quellen (Bibel, lehramtliche Texte, Weltfriedensbotschaften) einfach aus
dem Italienischen und zudem nicht immer korrekt tibersetzt wurden. Letzt-
lich stimmten viele Zitate nicht mit den offiziellen deutschen Texten und
Ubersetzungen, z. B. mit der Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift iiber-
ein. Wir haben daher alle Zitate tiberpriift und vornehmlich, wo es moglich
war, entlang der Einheitsiibersetzung, der Texte auf vatican.va, des ,Kleinen
Konzilskompendiums* (K. Rahner/H. Vorgrimler) oder des Katechismus der
Katholischen Kirche verbessert.

Um die allgemeine Lesbarkeit zu verbessern, haben wir Kursivsetzungen
und Anfithrungszeichen im Flieftext bewusst reduziert. Absitze, Uberschrif-
ten oder Aufzihlungszeichen haben wir unverindert beibehalten. Veraltete,
missverstindliche oder schlichtweg falsche Begriffe und Formulierungen ha-
ben wir nach unserem Ermessen korrigiert. Immer haben wir dabei auch den
italienischen Originaltext im Blick behalten, um hinsichtlich einzelner Worte
und Formulierungen die bestmogliche Entscheidung treffen zu konnen.






Inhalt

Vorwort von Bischof Franz-Josef Overbeck . .................
Vorwort der Herausgeber . .. ....... ... ... ... ... ... ...

Redaktionelle Hinweise . ... ........ ... ... ... .

A) Kommentierung

Ethik fiir alle Menschen guten Willens

Zur Friedensethik zwischen theologischem Anspruch und
philosophischem Argument . ............... ... ... ......
Bernhard Koch

Von ,Pacem in terris* bis ,Fratelli tutti’, vom ,gerechten Krieg‘ zum
,gerechten Frieden'

Eckpunkte des kirchlichen und theologisch-ethischen Nachdenkens
iiber Krieg, Konflikt, Gewalt und Frieden ...................
Alexander Merkl

Einordnung der pépstlichen Botschaften zu den Weltfriedenstagen . .
Patrick Korbs

B) Botschaften zur Feier der Weltfriedenstage

Papst Paul VL.

Botschaft zur Feier eines ,, Tages des Friedens“ (1968) ........
Menschenrechte, der Weg zum Frieden (1969) .............
Erziehung zum Frieden durch Versohnung (1970) . ..........
Jeder Mensch ist mein Bruder (1971) ...................
Willst du den Frieden, so arbeite fiir die Gerechtigkeit (1972) . ..
Der Friede ist moglich (1973) ............ ... ... .....
Der Friede hingt auch von dir ab! (1974) ................
Versohnung, der Weg zum Frieden (1975) ................
Die echten Waffen des Friedens (1976) ..................
10 Wenn du den Frieden willst, verteidige das Leben (1977) ... ..
11 Nein zur Gewalt, Ja zum Frieden (1978) ................

O 0 N O Ul i W N~

13

10

19

37

51



14

Papst Johannes Paul II.

12
13
14
15
16
17
18
19

20
21

22
23

24

25
26
27

28
29
30
31

32

33
34

35

36

37
38

Um zum Frieden zu gelangen, zum Frieden erziehen (1979)

Die Wahrheit, Kraft des Friedens (1980) ................
Um dem Frieden zu dienen, achte die Freiheit (1981) .......
Frieden: Gottes Geschenk, den Menschen anvertraut (1982)

Der Dialog fiir den Frieden: Eine Forderung an unsere Zeit (1983)
Der Frieden entspringt einem neuen Herzen (1984) .........
Frieden und Jugend, zusammen unterwegs (1985) ..........
Der Friede, Wert ohne Grenzen Nord-Siid, Ost-West:

Ein einziger Friede (1986) . .............. . ..........
Entwicklung und Solidaritit: Zwei Schliissel zum Frieden (1987)
Religionsfreiheit, Bedingung fiir friedliches Zusammenleben
(1988) o o o e
Um Frieden zu schaffen, Minderheiten achten (1989) .......
Friede mit Gott, dem Schopfer, Friede mit der ganzen Schépfung
(1990) .+ vt e
Wenn du den Frieden willst, achte das Gewissen jedes Menschen
(1991) o v oo e e
Die Gldubigen vereint im Aufbau des Friedens (1992) .......
Willst du den Frieden, komm den Armen entgegen (1993)

Aus der Familie erwéchst der Friede fiir die Menschheitsfamilie
(1994) o\ oo
Die Frau: Erzieherin zum Frieden (1995) ................
Bereiten wir den Kindern eine friedliche Zukunft! (1996) ... ..
Biete die Vergebung an, empfange den Frieden (1997) .......
Aus der Gerechtigkeit des Einzelnen erwichst der Frieden fiir alle
(1998) .« vt e
In der Achtung der Menschenrechte liegt das Geheimnis des wah-
ren Friedens (1999) . .. ... ... . . . . . ...
Friede auf Erden den Menschen, die Gott liebt! (2000) ... .. ..
Dialog zwischen den Kulturen fiir eine Zivilisation der Liebe und
des Friedens (2001) . ...... ... ... ... ... ...
Kein Friede ohne Gerechtigkeit, keine Gerechtigkeit

ohne Vergebung (2002) ... ...... ... ... ... . ... ... ...
,Pacem in terris": Eine bleibende Aufgabe (2003) ...........
Eine stets aktuelle Aufgabe: Zum Frieden erziehen (2004) . .. ..
Lass dich nicht vom Bosen besiegen, sondern besiege das Bose
durch das Gute! (2005) .. ...... ... . ... ...

Inhalt



Inhalt 15

Papst Benedikt XVI.
39 In der Wahrheit liegt der Friede (2006) ................. 456
40 Der Mensch — Herz des Friedens (2007) . ............... 465
41 Die Menschheitsfamilie, eine Gemeinschaft des Friedens (2008) . 475
42 Die Armut bekimpfen, den Frieden schaffen (2009) ........ 483
43 Willst du den Frieden fordern, so bewahre die Schopfung (2010) 493
44 Religionsfreiheit, ein Weg fiir den Frieden (2011) .......... 504
45 Die jungen Menschen zur Gerechtigkeit und zum Frieden erziehen
(2012) . 517
46 Selig, die Frieden stiften (2013) . ..................... 526
Papst Franziskus
47 Briiderlichkeit — Fundament und Weg des Friedens (2014) .... 536
48 Nicht mehr Knechte, sondern Briidder (2015) . ............ 548
49 Uberwinde die Gleichgiiltigkeit und erringe den Frieden (2016) . 558
50 Gewaltfreiheit: Stil einer Politik fiir den Frieden (2017) ...... 571
51 Migranten und Fliichtlinge: Menschen auf der Suche nach Frieden
(2018) . o 579
52 Gute Politik steht im Dienste des Friedens (2019) .......... 585
53 Der Frieden als Weg der Hoffnung: Dialog, Versohnung und
okologische Umkehr (2020) . ......... ... ... ... ...... 591
54 Die Kultur der Achtsamkeit als Weg zum Frieden (2021) ..... 598
55 Dialog zwischen den Generationen, Erziehung und Arbeit:
Werkzeuge, um einen dauerhaften Frieden aufzubauen (2022) .. 607
C) Anhang
Literaturverzeichnis . ... ...... .. ... .. ... ... .. .. ...... 615
Abkiirzungsverzeichnis . .. ... ... ..o 620

Nachwort von Reinhard Kardinal Marx . ................... 621






A)
Kommentierung






19

Ethik fiir alle Menschen guten Willens
Zur Friedensethik zwischen theologischem Anspruch und
philosophischem Argument

Bernhard Koch

Das Papsttum hat im Laufe seiner zweitausendjihrigen Geschichte bedeu-
tende Wandlungen erfahren.! Die Nachfolger des heiligen Petrus als Bi-
schofe von Rom waren zeitweilig Verfolgte und Mirtyrer, und zu anderen
Zeiten waren sie selbst Herrschende und Verfolger. Der Verlust des Kir-
chenstaates in der nationalstaatlichen italienischen Einigungsbewegung hat
eine wichtige Zasur mit sich gebracht, die das Papsttum bis in die Gegen-
wart prigt: Die weltliche Macht ist auf den kleinen Staat der Vatikanstadt
und das immer noch vorhandene diplomatische Potential des Heiligen
Stuhls zusammengeschrumpft, aber die moralische Autoritit ist bis in die
zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts eher gewachsen. Sie ist natiirlich nicht
nur eine Sache des Amtes, sondern auch eine Sache der Personlichkeit,
die das Amt bekleidet. Die beiden heiliggesprochenen Pipste Johan-
nes XXIII. und Johannes Paul II. stechen hier sicherlich besonders hervor.
Letzterer war seit Jahrhunderten der erste Nicht-Italiener auf dem Stuhl Pe-
tri — noch dazu aus einem Land des kommunistischen Ostblocks, in dem
die katholische Kirche von staatlicher Seite unter starker Verfolgung litt —,
der erstere wurde 1958 im fiir damalige Verhiltnisse hohen Alter von fast
77 Jahren in dieses Amt gewihlt und hat dennoch mit dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil die grofite Reform des Katholizismus in kirchengeschicht-
lich jiingerer Zeit angestofen.

Nun haben die Pipste seit dem 18. Jahrhundert versucht, ihre Autoritit
vor allem durch das Medium der sogenannten ,Enzyklika‘, dem Rundschrei-
ben, in Geltung zu bringen, und wenn es sich um Texte mit ethischem oder
sozialethischem Inhalt handelt, geht es dabei dezidiert um ihre moralische
Autoritit — dogmatische Unfehlbarkeit wird fiir den Inhalt einer Enzyklika
nicht beansprucht. Unter den vielen Enzykliken des 20. Jahrhunderts sind
berithmte (wie das auf Deutsch abgefasste Schreiben ,Mit brennender Sorge
von Pius XI. aus dem Jahr 1937) und auch ,beriichtigte* (wie die umstrittene

! Einen leicht zuginglichen Einstieg in die Geschichte des Papsttums bietet: G. Denzler, Das
Papsttum, Miinchen 2009; vgl. auch: V. Reinhardt, Pontifex. Die Geschichte der Pépste. Von
Petrus bis Franziskus, Miinchen 22018.



20 Bernhard Koch

Enzyklika ,Humanae Vitae?). Diese Enzykliken nennen zunichst den Adres-
satenkreis, und das sind — wie bei ,Mit brennender Sorge‘ — zumeist die Erz-
bischofe und Bischéfe, manchmal auch alle Gldubigen. ,Humane Vitae“ aber
nimmt eine Formulierung in der Anrede auf, die schon von Johannes XXIII.
in dessen Enzyklika ,Pacem in terris‘ 1963 zum ersten Mal gewidhlt worden
ist: Gerichtet ist das Schreiben an ,alle Menschen guten Willens® (vgl. Wib
2003). Das Thema des Friedens geht alle Menschen an. Jene ganz gezielt die-
sem Thema gewidmete Enzyklika ist nicht zuletzt deshalb so bedeutend ge-
worden, weil sie in einer besonderen historischen Konstellation geschrieben
wurde, in der das Schicksal der Menschheit tatsdchlich auf dem Spiel zu ste-
hen schien, als sich die gegnerischen Machtblocke der Vereinigten Staaten
von Amerika und der Sowjetunion mit du8erstem nuklearen Vernichtungs-
potential gegeniiberstanden. Die gerade noch einigermafien geloste Kuba-
krise lag erst ein halbes Jahr zuriick. Da er wenige Monate nach der Ver-
offentlichung dieses Rundschreibens verstorben ist, wurde ,Pacem in terris’
als das Vermichtnis von Johannes XXIII. aufgenommen. ,Pacem in terris’
ist dadurch zu einem zentralen Dokument christlicher Friedensethik gewor-
den, das fiir sich beansprucht, tiber konfessionelle und religiose Grenzen hi-
naus wichtige Argumente und Gesichtspunkte liefern zu konnen, die ,alle
Menschen guten Willens“ aufnehmen und erwigen sollten. Mit dieser Off-
nung iiber den Raum des Katholischen, ja des Christlichen hinaus ist eine
starke Verbindungslinie von der Theologie in die Philosophie gezogen,® und
diese Verbindungslinie kennzeichnet dann auch die bei Paul VI. aufgenom-
mene Reihe von Botschaften zum Weltfriedenstag.? Deshalb ist es ange-
bracht, in einer solchen Sammlung der pipstlichen Weltfriedenstagsbotschaf-
ten einige Anmerkungen zur philosophischen Seite der Friedensethik zu
machen. Diese Anmerkungen sind hoffentlich auch deshalb hilfreich, weil

2 Zu ,Humanae Vitae‘ und ihren Nachwirkungen vgl. E. Schockenhoff, Die Kunst zu lieben.
Unterwegs zu einer neuen Sexualethik, Freiburg i. Br. 2021, 200-234.

3 Selbstverstindlich liegt in einer derartigen ,Offnung’ auch eine Ambivalenz: Wer nicht in
der Esoterik befangen bleiben will, muss solche Moglichkeiten des Anschlusses offenhalten
und die Riickwirkungen, die sich daraus ergeben, aushalten. Andererseits besteht sicher die
Gefahr, dass die Offnung zur Verwischung des Eigenen — und im dufersten Fall auch zur De-
struktion desselben — beitrigt. Joseph Ratzinger (Benedikt XVI.) sieht beispielsweise eine
»von Gott ganzlich losgeldste[...] Vernunft® als ,Pathologie“ an (J. Ratzinger, Werte in Zeiten
des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg i. Br. 2005, 131) und
begreift gerade einen solchen Vernunftbegriff als friedensgefdhrdend.

4 Der Weltfriedenstag in der rémisch-katholischen Kirche wird jeweils am 1. Januar began-
gen. Er ist nicht identisch mit dem Internationalen Tag des Friedens der Vereinten Nationen,
der jihrlich fiir den 21. September ausgerufen wird. Der Okumenische Rat der Kirchen
(ORK) ruft fiir letzteren in besonderer Weise zum Friedensgebet auf (,International Day of
Prayer for Peace®).



Ethik fiir alle Menschen guten Willens 21

gerade im katholischen Raum des Christentums immer eine starke Wechsel-
beziehung zwischen dem philosophischen Argument und der theologischen
Erwigung bestanden hat und besteht.

Der heilige Thomas von Aquin beispielsweise hat in der ihm eigenen
Pointierung die Beziehung von Philosophie und Theologie in Bezug auf den
Frieden in der ,Summa Theologiae‘ (Ila Ilae, q. 29, a. 1) zum Ausdruck ge-
bracht: Ausgangspunkt ist eine Lehre vom Menschen, die von Aristoteles her-
kommend auf die unterschiedlichen Strebevermogen zuriickgreift, und den
Frieden (pax) — im Gegensatz zur ,bloflen‘ Eintracht (concordia; ,Einigung
des Strebens der Verschiedenen, in denen das Streben wohnt“) — in der ,,Ei-
nigung der verschiedenen Strebekrifte in ein und demselben Strebenden®
sieht; gleichzeitig wird bei Thomas aber auch der spezifische theologische
Gehalt deutlich herausgestellt: Es gibt den ,wahren Frieden (vera pax) und
den ,,Scheinfrieden® (pax apparens). Ersterer richtet sich auf die wahren Gii-
ter, letzterer auf scheinbare Giiter. ,Weil es nun ein doppeltes wahres Gut
gibt, ein vollkommenes und ein unvollkommenes, so gibt es auch einen dop-
pelten wahren Frieden: einen, der vollkommen ist und der in dem vollkom-
menen Genuss des hochsten Gutes liegt, durch das alles Streben, in einem
Einzigen geeint, zur Ruhe kommt. Und das ist das letzte Ziel der verniinfti-
gen Schopfung. Diesen vollkommenen Frieden schenkt Gott nicht in dieser
Welt, in der wir nur den anderen, den unvollkommenen Frieden haben (S.
Th. ITa Ilae, q. 29, a. 2).° Beim vollkommenen Frieden denkt Thomas selbst-
verstindlich an das ewige Leben, aber auch in die sikulare Diskussion lasst
sich der Gedanke iibertragen, dass ein vollkommener Frieden eben eine ,Uto-
pie‘ darstellt. Die Utopie beschreibt keinen physischen Ort (sondern einen
,Nicht-Ort‘), aber sie ist nicht blofle Fiktion, sondern wirkt als Ideal zuriick
auf die Gestaltungsvorstellungen in der Wirklichkeit. Frieden ist, so hat es
der Philosoph Max Miiller ausgedriickt, ,,etwas, was in dieser wirklichen Ge-
solltheit nicht nur ein unendliches ,Inzitament’, ein immerwéhrender Stachel
ist, ein Etwas, was nur den Horizont einer Hoffnung bildet, ein anfeuerndes
Postulat [...], sondern etwas, das ein wirkliches ,Gebot‘ darstellt.“®

Die Theologie des Thomas von Aquin ist bekanntermaflen ohne seine
philosophischen Anleihen und Ausfithrungen gar nicht vorstellbar. Aber die
Beziehung zwischen Philosophie und Theologie ist keine Einbahnstrafie,
sondern eine wechselseitige: Das von der Philosophie angeregte theologische
Denken wirkt auf philosophisches Uberlegen zuriick. Man kann an Augusti-

> Die Ubersetzungen folgen hier der Deutschen Thomas-Ausgabe, Band 17A, ,Die Liebe,
Heidelberg und Graz 1959, 209-216.

¢ M. Miiller, Der Friede als philosophisches Problem, in: D. Senghaas (Hrsg.), Den Frieden
denken. Si vis pacem, para pacem, Frankfurt a. M. 1995, 21-38, 30.



22 Bernhard Koch

nus’ Erorterung der Selbstverteidigung in ,De libero arbitrio® denken. Der
grofle Kirchenvater stellt dort — aus dem Mund der Figur des Evadius — den
Gedanken in den Raum, dass die Verteidigung des Leibes auf Kosten des To-
des eines Angreifers moralisch falsch sein konnte, weil sie das falsche Gut ret-
tet. ,Wenn der Seele das Leben genommen werden kann, dann ist es gering
zu schitzen; wenn es aber nicht genommen werden kann, dann haben wir
nichts zu befiirchten.“” Dieser hier vom theologischen Autor vorgebrachte
Gedanke geht zuriick auf die Stoiker, wirkt aber seinerseits wieder zuriick in
den philosophischen Pazifismus,® in Diskussionen um eine ,bloodless inva-
sion® und sogar bis hin zu Autorinnen und Autoren des Poststrukturalis-
mus. Bei Judith Butler beispielsweise ist das ,Selbst® der Selbstverteidigung
als solches in Frage gestellt, da sich jedes Selbst nur in Beziehung zu anderen
als solches konstituieren kann. Tétung in Selbstverteidigung totet insofern
also auch einen Teil des Selbst.'°

1. Friedensethik im wissenschaftlichen Kontext

Auch wenn die Alltagssprache hiufig zwischen ,ethisch und ,moralisch‘ kei-
nen Unterschied macht, kann man in einem spezifischeren Sprachgebrauch
die beiden Ausdriicke unterschiedlich akzentuieren. In der Philosophie hat
es sich durchgesetzt, von Ethik als einer Reflexionswissenschaft, die sich auf
die Moral bezieht, zu sprechen.!! Hierbei wird angenommen, dass Moral im
Sinne von gelebter Normativitit in jeder menschlichen Gesellschaft vorliegt

7 A. Augustinus, De libero arbitrio — Der freie Wille, iibers. u. hrsg. v. Johannes Brachtendorf,
Paderborn u. a. (Ferdinand Schéningh), 2006, 37, 88/89.

8 Vgl. B. Bleisch/].-D. Strub (Hrsg.), Pazifismus. Ideengeschichte, Theorie und Praxis, Bern
u.a. 2006.

° Von einer ,bloodless invasion‘ spricht man dort, wo ein Aggressor (insbesondere ein staat-
licher) androht, eine andere politische Gemeinschaft militarisch zu attackieren, wenn sie sich
nicht von vorneherein ergibt. Die unterdriickte Gemeinschaft wiirde zwar ihre Selbstbestim-
mung verlieren, aber nicht die lebenswichtigen Giiter. Einige Denker argumentieren, dass es
in einem solchen Fall nicht gerechtfertigt ist, zu kimpfen, weil das Gut der Menschenleben,
die im Kampf verloren gingen, um so viel hoher zu bewerten ist als das Gut der verloren-
gegangenen Selbstbestimmung. Vgl. zur Diskussion: S. Barzagan-Forward, Dignity, Self-Re-
spect, and Bloodless Invasion, in: B. Jay Strawser/R. Jenkins/M. Robillard (Hrsg.), Who
Should Die? The Ethics of Killing in War, Oxford (Oxford University Press) 2018, 142-162.
10 J. Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Uber das Ethische im Politischen, Berlin 2020,
71t

1 Vgl. nur pars pro toto F. Ricken, Allgemeine Ethik (Grundkurs Philosophie Bd. 4), Stutt-
gart 2013, 16-18, und A. Merkl/K. Schlogl-Flierl, Moraltheologie kompakt. Ein theologisch-
ethisches Lehrbuch fiir Schule, Studium und Praxis, Miinster 2017, 9.



Ethik fiir alle Menschen guten Willens 23

und nie von Grund auf erst konstruiert oder eingesetzt werden miisste. Inso-
fern liegt der Gegenstand der Reflexion dieser selbst voraus. Aber jede mora-
lische Norm kann auf ihre Berechtigung hin ihrerseits wieder normativ be-
fragt werden, und diese Befragung nennen wir Ethik. Auch im Begriff der
Friedensethik sind diese beiden Elemente greifbar: Die Normativitit und
die Reflexivitit. In diesem Sinne sind pépstliche Stellungnahmen nicht ein-
fachhin ethische Texte, denn in ihnen ist neben dem normativen Anspruch
auch viel Deskriptives zu finden, was schon darin begriindet liegt, dass es
fiir Glaubige und auch Nicht-Gldubige trostreich sein kann, wenn ein Papst
zu erkennen gibt, dass er um eine bestimmte, z.B. bedriickende, Situation
weif. Dabei kann weder ein Papst noch das Lehramt der Bischofe den An-
spruch erheben, bessere deskriptive Analysen zu erstellen, wie die dafiir ein-
schldgigen (Sozial-)Wissenschaften. Zurecht bleiben daher die Pépste hier in
ihren Botschaften zuriickhaltend. Auch die Reflexivitit ist bei pipstlichen
Stellungnahmen notwendigerweise begrenzt. Vom Heiligen Vater erwartet
man nicht eine infinite Infragestellung und Problematisierung, sondern vor
allen Dingen Fithrung und Leitung. In diesem Sinne sind also die Botschaf-
ten der Pdpste nicht selbst schon Friedensethik, sondern der Gegenstand von
Friedensethik. Die akademische Ethik bezieht sich in ihrer Reflexionsarbeit
hermeneutisch auf diese Texte, die Gehalte christlicher Moral fiir die Gegen-
wart auslegen.

Aus fachdisziplinirer Sicht ist der Ausdruck ,Friedensethik® als solcher
strukturell ungewohnlich. Das weite Feld der Ethik wird oft in vertikaler
Hinsicht unterteilt in: 1. deskriptive Ethik, die im eigentlichen Sinne eine
Form der Sozialwissenschaft darstellt, weil sie empirisch priift, welche Nor-
men vorliegen und befolgt werden, 2. Metaethik, die die Moralsprache auf
die in ihr enthaltenen normativen Geltungsanspriiche hin befragt, 3. norma-
tive Ethik, die die grundlegenden Prinzipien herausarbeitet (z. B. das Nutzen-
prinzip im Utilitarismus) und 4. die ,angewandte Ethik‘ oder die ,Bereichs-
ethiken’, in denen die Prinzipien auf konkrete Felder iibertragen werden. Die
angewandte Ethik versucht bei der Losung eines konkreten praktischen Pro-
blems Anleitung zu geben, also z.B. bei der Frage, ob moderne Streitkrifte
bewaffnete Drohnen einsetzen sollten oder nicht.!? Entsprechend der Felder
oder Bereiche werden dann auch Bezeichnungen fiir diese ,,Sub-Ethiken ge-
funden. Eingefiihrt sind z.B. ,Medizinethik’, ,Technikethik’, ,politische
Ethik’, ,Militirethik’, ,Bioethik‘ und ,Informationsethik‘. Die ,Friedensethik
tanzt da schon semantisch aus der Reihe, denn ,Frieden‘ bezeichnet ja nicht

12 Vgl. zu dieser Frage u.a.: B. Koch, Die Technik der Befriedung? Normative Grundfragen
beim Einsatz von bewaffneten Drohnen und ,autonomen“ Waffensystemen in den Kriegen
der Gegenwart, in: Philosophisches Jahrbuch 126 (2019) 298-319.



24 Bernhard Koch

einen sozialen Bereich wie ,Medizin‘ oder ,Militir‘, sondern ein ,Woraufhin®
des ethischen Reflektierens. Insofern Ethik aber ein (reflektierender) Selbst-
vollzug des Menschen ist, der nicht seinerseits wiederum fiir anderes instru-
mentalisiert werden darf, kann auch die Friedensethik nicht einfachhin im
Dienst eines aufler-ethischen (oder auflermoralischen) Ziels stehen — und
sei es der Frieden, dessen Begriff ja als allererstes zu kldren ist. Es geht in
der Friedensethik um die Realisierungsbedingungen von Frieden, aber auch
hier ist wieder Vorsicht angesagt: Ethik im eigentlichen Sinne ist keine de-
skriptive Wissenschaft. Daher wire es problematisch, Friedensethik mit sozi-
alwissenschaftlichen Studien zu verwechseln, die in der Tat auf empirischen
Untersuchungen stiitzend die Bedingungen fiir Frieden zu ermitteln suchen.
Aber was macht Friedensethik dann?

»Friedensethik wird gemeinhin als ein Zweig der politischen oder Sozial-
ethik, weniger der Individualethik verstanden.“!® Friedensethik reflektiert
vorrangig auf die Fragen, die mit der Legitimation von Gewalt, und dadurch
eben auch mit den notwendigen Grenzen von legitimierbarer Gewalt zu tun
haben, und stellt eine Perspektive in Aussicht, in der die Rolle von Gewalt im
sozialen und politischen Zusammenleben moglichst minimiert werden soll.
Der Begriff der ,Gewalt® fithrt dabei insofern etwas in die Irre, als er uns Ge-
walt wie einen Sachverhalt, auf den der Begriff referenziert, vorstellen lasst.
Gewalt ist aber wohl eher eine Eigenschaft eines Sachverhalts, nimlich von
sozialen Interaktionen.!* Insofern in jeder zwischenmenschlichen (,intersub-
jektiven‘) Begegnung ein Potential fiir Gewalt vorhanden ist, betrifft Frie-
densethik das ganze Feld des menschlichen Miteinanders. Manche wiirden
sogar sagen, dass die Konstitution des Subjekts, das anderen Subjekten inter-
subjektiv begegnen soll, selber ein gewaltsamer Prozess ist.!> Aber in einer so
starken Erweiterung wiirde der Begriff der Friedensethik mit dem der Sozial-
ethik oder der Ethik tiberhaupt fast ginzlich deckungsgleich — ja vielleicht
sogar noch weiter als dieser — was ihm seinen eigenen Gehalt nehmen miiss-
te. Daher werden in der Friedensethik, wie sie faktisch und akademisch be-

13 B. Koch, Friedensethik, in: H.-J. GieBmann/B. Rinke (Hrsg.), Handbuch Frieden, zweite,
iiberarbeitete Auflage, Wiesbaden 2019, 147-162, 149. — Mit ,weniger der Individualethik®
ist allerdings nicht gemeint, dass Friedensethik in der Individualethik keine Rolle spielen wiir-
de, wie ja gerade wichtige friedensethische Arbeiten von Moraltheologinnen und -theologen
zeigen (vgl. auch unten Abschnitt 3, bes. zu Johannes Paul II.).

14 Vgl. B. Koch, Die kirchliche Friedensdebatte. Beobachtungen aus philosophischer Sicht, in:
Ethik und Gesellschaft. Okumenische Zeitschrift fiir Sozialethik 2021/2; https://ethik-und-ge
sellschaft.de/ojs/public/journals/5/dm/EuG-2-2021/EuG-2-2021-art-3.pdf [Zugriff: 11. Januar
2022].

15 Vgl. J. Butler, Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a. M.
2010, 154f.



Ethik fiir alle Menschen guten Willens 25

trieben wird, vorrangig politische Fragen, und auch hier zumeist ,aulenpoli-
tische® Fragen, adressiert. Allerdings vermischen sich in einer globalisierten
Welt die auf8en- und innenpolitischen Probleme — gerade auch bei Gewalt-
fragen — immer mehr. Hinzu kommen Fragen globaler Gerechtigkeit, und
nach wie vor heiff diskutiert werden die Folgen europiischer Kolonialherr-
schaft und welche Anspriiche sich daraus ableiten lassen oder nicht.

Eine strenge Begrenzung der Friedensethik auf lediglich politische Vor-
ginge ist aber schon deshalb unangemessen, weil die christliche Soziallehre
die einzelne Person stets als Dreh- und Ankerpunkt des Sozialen ansieht.
Auch die ,Urszene® der Gewalt, der Mord Kains an Abel (Gen 4), spielt sich
als Gewalt zwischen zwei Menschen ab. Als Freiheitswesen geht niemand nur
in sozialen Rollen oder funktionalen Zusammenhingen auf, sondern ist stets
selbst letzter Urheber seiner Handlungen. Das bedeutet natiirlich nicht, dass
psychologische Regelmifiigkeiten oder die materiellen (auch institutionellen)
Bedingungen fiir die Entscheidungen, die eine Person trifft, irrelevant wiren;
aber es bedeutet doch, dass die materiellen Bedingungen oder psychologische
(oder evtl. neurobiologische) Umstinde das menschliche Handeln — insofern
es eben Handeln ist — nicht determinieren. Wenn beispielsweise gesagt wird,
dass es in der globalen Entwicklungspolitik ethisch darauf ankomme, ,Flucht-
ursachen zu bekidmpfen’, so ist eine solche Wendung mindestens missver-
standlich, aber in einem eigentlichen Sinne sogar falsch. Denn die ,Ursache
einer Entscheidung dafiir, sein Land und seine Heimat zu verlassen, ist jede
Person als Person selbst. Allerdings kommt es in der Tat darauf an, mitzuwir-
ken, dass in jeder Weltregion Bedingungen herrschen, die ein wiirdiges Leben
ermoglichen, so dass moglichst wenige Menschen sich durch die Umstinde
motiviert fithlen (missen), ihre Heimat zu verlassen. Diejenigen, die aber
ihre Heimat verlassen miissen, sollen in den Lindern, in die sie fliechen miissen,
respektvoll und barmherzig aufgenommen werden.

Frieden hingt nach christlicher Auffassung nicht nur von institutionellen
Arrangements ab, so dass er durch ,Recht oder andere Institutionen gewisser-
maflen technoform erzeugt werden konnte.'® Wie Papst Franziskus in seiner
Botschaft vom 1. Januar 2022 herausstellt, erfordert der Dialog der Generatio-
nen — wie jeder ,ehrliche Dialog® (Wfb 2022) — ,ein Grundvertrauen zwi-
schen den Gesprichspartnern. Aber gerade solches Vertrauen lisst sich nicht

16 Die Vorstellung jedoch, dass Konflikte eher durch das Recht als durch Gewalt beigelegt
werden sollten, setzt voraus, dass das Recht nicht seine eigene Gewalt ausiibt und nicht die
Gewalt des Verbrechens verdoppelt. Wir konnen nicht einfach davon ausgehen, dass Gewalt
zu liberwinden ist, indem wir vom auflerrechtlichen gewaltsamen Konflikt zur Herrschaft des
Rechts tibergehen.“ (J. Butler, s. Anm. 10, 155) — Allenfalls konnte man sagen, dass in einem
christlichen Sinne Frieden ,,durch Liebe“ entsteht.



26 Bernhard Koch

technisch generieren. Auch die gewaltsam ausgetragenen Konflikte zu Beginn
dieses 21. Jahrhunderts haben gezeigt, wie wichtig das Gewinnen von ,Herzen
und Kopfen‘ (hearts and minds) fiir den Erfolg militdrischer Interventions-
mafinahmen ist — und wie wenig militirische oder physische Gewalt iiber-
haupt zu diesem Ziel beitragen kann.!” Es scheint keinen Konigsweg des ,Pea-
cebuilding’ zu geben, der uns zeigen kénnte, wie man die Herzen und Kopfe
befriedet.!® Letztendlich ist es auch eine Sache jeder einzelnen Person (auch
der Soldatin oder des Soldaten'®), Tugenden der Friedfertigkeit zu erwerben
und zu kultivieren. Insofern sollte man tatsichlich davon sprechen, dass wer
Frieden will, zur Tugend erziehen soll: ,,Si vis pacem, para virtutes.“?® Papst
Franziskus hat in ,Laudato si’* (222-227) herausgestellt, wie wichtig fiir den
sozialen Frieden und das Gemeinwohl der ,innere Friede der Menschen® (225)
und die Tugenden, die ihn befordern — namlich Geniigsamkeit, Demut und
Dankbarkeit — sind. In seinem Apostolischen Schreiben zum 700. Todestags
von Dante Alighieri Candor Lucis Aeternae greift er das Friedensanliegen von
Paul VI. auf, der den inneren und den #ufleren Frieden gefihrdet sah, weil
»Frommigkeit und Gerechtigkeit verletzt“ sind und es zur Wiederherstellung
eben beider menschlichen Vermégen, Vernunft und Glauben — in Dantes
Sprache ausgedriickt: Vergil und Beatrice — bedarf.?!

2. Negativer und positiver Frieden

Dieses eben eingebrachte Motto ,Wenn Du Frieden willst, pflege Deine Tu-
genden wandelt ein geldufigeres Bonmot aus dem antiken Rom ab: ,Si vis
pacem, para bellum.® Wer Frieden haben will, solle, so die ,realpolitische’

17 In diesem Sinne sagt Mahatma Gandhi, dass sich ,die Menschheit ... ausschlieflich durch
Gewaltfreiheit von der Gewalt befreien® muss. (M. Gandhi, Gewaltfreiheit. Ausziige aus Reden
und Schriften, hrsg. v. G. Dharampal-Frick, Stuttgart 2014, 79.) So haben z. B. zwanzig Jahre
militdrischer Prisenz westlicher Nationen offenkundig den Kollaps der afghanischen Regierung
nach dem schnellen Riickzug des Westens im Sommer 2021 nicht verhindern kénnen.

18 Zum Peacebuilding vgl: R. J. Schreiter/R. S. Appleby/G. F. Powers, Peacebuilding. Catholic
Theology, Ethics, and Praxis, New York 2010.

19 So schon Augustinus zum Offizier Bonifatius: ,,Sei also auch im Kriege friedfertig, so dass
du durch deinen Sieg den Besiegten den Vorteil des Friedens verschaffest.“ (Des Heiligen Kir-
chenvaters Aurelius Augustinus Ausgewihlte Briefe, tibers. v. A. Hoffmann, II. Band, Kemp-
ten/Miinchen 1917, 182.)

20 Vgl. A. Merkl, ,Si vis pacem, para virtutes.“ Ein tugendethischer Beitrag zu einem Ethos
der Friedfertigkeit (Studien zur Friedensethik 54), Miinster 2015.

2l Pranziskus, Apostolisches Schreiben Candor Lucis Aeternae, 25. Mirz 2021, deutsche Ver-
sion verfiigbar unter: https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/
papa-francesco-lettera-ap_20210325_centenario-dante.html [Zugriff: 6. Januar 2022].



