
Die Friedensbotschaften
der Päpste

Von Paul VI. bis Franziskus

Herausgegeben von
Alexander Merkl, Patrick Körbs und Bernhard Koch



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © picture alliance / AP Images | John Minchillo
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-39217-7



Vorwort

Die Geschichte der Menschheit lässt sich leider auch als eine Gewalt-
geschichte schreiben. Auch Tiere derselben Art geraten miteinander in Kon-
flikte, konkurrieren um Futterplätze etc. Aber beim Menschen geht es häufig
nicht nur um Konkurrenz oder Konflikte, die sich – eine konstruktive Kon-
fliktkultur vorausgesetzt1 – geordnet austragen lassen: Es geht oft um Verlet-
zung und Vernichtung. Dieser Drang zur Gewalt, der in die Vernichtung
mündet, ist das Verhängnis des Menschen. Die Religionen haben seit jeher
versucht, Gewalt zu kanalisieren und zu depotenzieren, also gewissermaßen
in zivile Formen zu überführen, aber damit bleibt sie doch noch Gewalt.

Jesus von Nazareth geht aber über die konventionellen Religionen des Al-
tertums hinaus. Er predigt – im Anschluss an Textstellen des Alten Testa-
ments (z. B. Lev 19,18) – nichts weniger als die Feindesliebe und hat den
zwar rechtlich kanalisierten, aber dennoch gewaltsamen Tod aus freien Stü-
cken auf sich genommen und damit nicht nur den Frieden verkündigt, son-
dern auch radikal gelebt. „Er stiftete Frieden und versöhnte Juden und Hei-
den durch das Kreuz mit Gott in einem einzigen Leib. Er hat in seiner Person
die Feindschaft getötet. Er kam und verkündete den Frieden“. So schreibt
Paulus in Eph 2,16f., mehr noch: Er selbst „ist unser Friede“ (Eph 2,14) –
ein Frieden, der alle Nationen betrifft, wie Papst Benedikt XVI. im Jahr
2006 in seiner Predigt in Ephesus betont hat.

Die Kirche darf daher in ihrer Verkündigung des Friedens für die ganze
Erde nie nachlassen. Diese Verkündigung ist aber nicht nur Aufgabe der Päps-
te, sondern aller Bischöfe, Priester und Christen überhaupt. Sie ist eine Auf-
gabe für jeden von uns. Nichtsdestotrotz ist es dennoch zweifellos so, dass die
Friedensbotschaften der Päpste in besonderem Maße die Aufmerksamkeit der
internationalen Öffentlichkeit und auch der Regierenden selbst auf sich zie-
hen. Daher ist es gut und richtig, dass Papst Paul VI. den 1. Januar 1968 als
„Tag des Friedens“ ausgerufen und gleichzeitig darum gebeten hat, die Feier
dieses Friedenstages jedes Jahr zu wiederholen. Dadurch wurde eine Institu-
tion geschaffen, die das Erfordernis des Friedens Jahr für Jahr in Erinnerung
ruft. Paul VI. und seine Nachfolger haben diese Institution gepflegt und seit-
dem jährlich eine Botschaft zur Feier dieses „Weltfriedenstages“ veröffentlicht.

1 Vgl. F.-J. Overbeck, Konstruktive Konfliktkultur. Friedensethische Standortbestimmung des
Katholischen Militärbischofs für die Deutsche Bundeswehr, Freiburg i. Br. 2019; F.-J. Over-
beck/A. Merkl, Konstruktive Konfliktkultur, in: IKaZ Communio 49 (2020) 450– 459.

5



Diese Weltfriedenstagsbotschaften sind in ihrer jeweiligen Zeit verfasst
worden (z. B. nach den Terroranschlägen vom 11. September 2001, die in
der Botschaft für 2002 aufgenommen werden) und nehmen unter anderem
auf Zeitgebundenes Bezug oder stellen bestimmte Bezüge zurück, die zu an-
deren Zeiten wichtiger waren als in der Gegenwart. Aber gerade dadurch sind
sie zu Zeitzeugnissen geworden. Schon aus diesem Grund ist es äußerst ver-
dienstreich, dass die hier vorliegende Sammlung diese Botschaften in einem
Band verfügbar macht. Diese Edition leistet nicht nur, nicht einmal vorran-
gig, der kirchenhistorischen Forschung einen Dienst. Die Päpste von Paul VI.
bis zu Franziskus haben in ihren Weltfriedenstagsbotschaften stets ein be-
stimmtes Thema gewählt, sei es die Gewissensfreiheit, die ökologische Situa-
tion des Planeten (2010 und 2020), die Religionsfreiheit (2011), die Migra-
tion (2001 und 2018) oder die Stellung der Frau im Leben (1995) und zwar
immer mit dem Blick auf die Frage nach dem Frieden. Auf diese Weise bietet
diese Sammlung geradezu ein Kompendium der kirchlichen Lehre mit be-
sonderen moraltheologischen und sozialethischen Schwerpunkten. Die Lese-
rinnen und Leser werden erstaunt sein, welche Aktualität viele dieser Texte
gerade in unseren heutigen Tagen haben und wie früh die Päpste auf sich
anbahnende Entwicklungen aufmerksam gemacht haben.

„Friede ist immer ein Geschenk Gottes, doch hängt er auch von uns ab“,
schreibt Papst Johannes Paul II. in seiner Botschaft für das Jahr 1987. Beide
Aspekte sind für uns Christen im Blick auf den Frieden entscheidend: Es ist
unser Handeln, das Frieden zerstört oder schafft. Aber wir haben den Frieden
dennoch nicht ganz in unserer Hand. Er ist im letzten nicht verfügbar. Er ist
kein Produkt unserer Handlungsmacht, sondern immer auch eine Gabe Got-
tes, um die wir Gott bitten müssen. In meiner Predigt zum Weltfriedenstag
2013 vor Soldatinnen und Soldaten habe ich daher die Rolle des Gebetes um
den Frieden – besonders auch als ‚Zeugenschaft‘ – ausdrücklich betont.2 Die
Botschaften der Päpste zur Feier des Weltfriedenstages können uns also
gleich in mehrfacher Weise anregen: Sie stimulieren, orientieren und stärken
unser Handeln im Glauben, aber sie vertiefen auch unser Gebet.

Essen/Berlin, den 31.01.2022

Dr. Franz-Josef Overbeck
Bischof von Essen
Katholischer Militärbischof für die Deutsche Bundeswehr

2 F.-J. Overbeck, Predigt anlässlich des Weltfriedenstages, 1. Januar 2013, in: Militärseelsorge
Dokumentation 51/2013, 9f.

6 Vorwort von Bischof Franz-Josef Overbeck



Vorwort der Herausgeber

Im Jahr 1967, dem Jahr der Veröffentlichung der Sozialenzyklika ‚Populorum
progressio‘, hatte Papst Paul VI., wohl auch inspiriert durch die jüngst er-
schienenen Friedenstexte – die Enzyklika ‚Pacem in terris‘ (1963) oder die
Pastoralkonstitution ‚Gaudium et spes‘ (1965) –, „mit einer glücklichen pas-
toral-pädagogischen Eingebung“ (Johannes Paul II.) den Weltfriedenstag am
1. Januar ins Leben gerufen, der seitdem in jährlichem Turnus begangen
wird. Dem geht bereits am 8. Dezember die Veröffentlichung der Papstbot-
schaft zu diesem Anlass voraus.

Nachdem wir Herausgeber uns in den letzten Jahren in verschiedensten
Kontexten mit friedensethischen Themen und damit auch mit der päpst-
lichen Friedensverkündigung beschäftigt hatten, schien es uns nun an der
Zeit und zugleich erforderlich, eine kommentierte Textedition ebendieser,
mittlerweile 55 Botschaften zu den Weltfriedenstagen der Päpste Paul VI., Jo-
hannes Paul II., Benedikt XVI. und Franziskus zwischen den Jahren 1968 und
2022 vorzulegen.

Ein Grund hierfür ist, dass diese Texte bislang zumeist nur online, da-
durch häufig nur mit einiger Mühe, formal sehr heterogen, nicht immer in
deutscher Sprache oder nur in einigen wenigen älteren Sammelwerken ein-
sehbar sind. Darüber hinaus weisen die deutschen Übersetzungen der einzel-
nen Texte immer wieder sprachliche Mängel und Fehler, insbesondere mit
Blick auf die direkte Zitierung auf, dazu mehr im nachfolgenden redaktionel-
len Vorwort. Eine geordnete, formal vereinheitlichte und redaktionell bearbei-
tete, aktuelle, komplett deutschsprachige, darüber hinaus mit einer kommentie-
renden Einführung versehene und die Botschaften in ein größeres systematisches
Gesamt einordnende gedruckte Textsammlung stellte dagegen bislang ein Desi-
derat dar, das wir mit vorliegendem Band zu beheben beabsichtigen.

Ebenfalls wollen wir der Tatsache entgegentreten, dass die päpstlichen
Friedensbotschaften in Alltag und Wissenschaft bislang oftmals nur wenig Be-
achtung finden. Eine ausreichende theologisch-ethische, mehr noch eine spe-
zifisch friedensethische Rezeption und Aufarbeitung der Texte im Einzelnen
wie in ihrem Gesamt und Zueinander ist bislang für den deutschsprachigen
Raum und auch darüber hinaus kaum erfolgt. Aktuellste Publikationen im
Bereich der Friedensethik beziehen sich, ob bewusst oder unwillentlich sei
dahingestellt, kaum bis gar nicht auf die Inhalte der päpstlichen Botschaften.
Vielfach als zu unwissenschaftlich erachtet oder lediglich als fromme Appelle
zu Beginn des neuen Jahres empfunden, scheinen sie nicht selten ebenso
schnell aus dem Alltags- und Forschungsbewusstsein zu entschwinden, wie

7



die stets aufs Neue formulierten Neujahrsvorsätze. Ein Grund hierfür mag
sicherlich das etwas ungünstige Datum, der 1. Januar, sein, das noch deutlich
von der nicht nur liturgisch sehr dichten Advents- und Weihnachtszeit sowie
dem Jahreswechsel geprägt ist.

Derart motiviert verstehen wir die vorgelegte Edition dabei nicht als ein
abgeschlossenes Werk, denn vielmehr als eine wissenschaftliche Einführung,
systematische Zusammenschau, Quellensammlung und Arbeitsgrundlage für
all jene, die sich mit den päpstlichen Texten und der katholischen Friedens-
ethik intensiver beschäftigen wollen, sei es im beruflichen, sei es im privaten
Kontext. Hierzu wollen wir explizit anregen und motivieren, indem wir erste
Hemm- und Hindernisse beiseite räumen und einige Zusammenhänge und
Hintergründe erhellen.

Um diesem Anspruch gerecht zu werden, beginnen wir mit einem um-
fangreichen Kommentierungsteil (A). Darin möchten wir zunächst den grö-
ßeren Gesamtrahmen nachzeichnen, innerhalb dessen die einzelnen Bot-
schaften zu verorten sind: die katholische Friedenslehre und Friedensethik,
als deren wissenschaftliche Reflexion. Wir wollen zeigen, was Friedensethik
ist und wie sie arbeitet (Beitrag von Bernhard Koch), wie sich die katholische
Friedenslehre und -ethik insbesondere seit dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil (1962–1965) entwickelten und welche gegenwärtigen Tendenzen wahr-
zunehmen sind (Beitrag von Alexander Merkl). Daran schließt eine Einord-
nung der päpstlichen Botschaften zu den Weltfriedenstagen an, sowohl im
Allgemeinen als auch im Besonderen mit Blick auf einzelne Themen (Beitrag
von Patrick Körbs). Evident ist hierbei, dass wir nicht alle inhaltlichen Linien
aufnehmen können. Es ist daher vielmehr unsere Absicht, einige zentrale und
ausgewählte Themen der Päpste Paul VI., Johannes Paul II., Benedikt XVI.
und Franziskus herauszugreifen, auf Interdependenzen hinzuweisen, ein Ge-
samtbild in ersten groben Pinselstrichen nachzuzeichnen und damit vor Au-
gen zu führen, dass es sich keineswegs nur um isolierte und wohlfeile, jedoch
weitgehend substanzlose Friedensappelle handelt. Wir verstehen dieses Kapi-
tel daher als eine Art ‚Reiseführer‘ durch das Gesamtkorpus der bisher er-
schienenen Botschaftstexte. Um den Übergang von der Kommentierung zur
Lektüre zu erleichtern, haben wir einzelne Themen mit Hinweisen auf kon-
krete Botschaften versehen.

Die eigentlichen Botschaftstexte, die wir bewusst nicht sukzessive kom-
mentieren – vor allem um Redundanzen und Wiederholungen zu vermei-
den –, bieten wir gesammelt und chronologisch geordnet in einem zweiten
großen Teil der Edition (B).

Am Ende des Bandes (C) bieten wir zum einen ein Verzeichnis friedens-
ethischer Literatur im Sinne eines Überblicks und einer Auswahl neuerer
Werke, die uns als Grundlage für die weitere Auseinandersetzung mit den

Vorwort der Herausgeber8



Texten sinnvoll und relevant erscheint. Zum anderen haben wir ein Verzeich-
nis mit den wichtigsten Abkürzungen angefertigt, insbesondere für die inner-
halb der Weltfriedensbotschaften zitierten lehramtlichen Texte.

Dieses Editionsprojekt wäre nicht gelungen ohne die Mitarbeit und Un-
terstützung verschiedener Personen und Institutionen. Wir bedanken uns bei
Frau Nicole Pörschmann für eine erste Zusammenstellung der Botschaftstex-
te. Frau Viktoria-Sophie Feldt danken wir für ihre sehr akribische Redaktions-
arbeit, durch die sie uns viele hilfreiche Anregungen geben und manchen
Fehler entdecken konnte, der uns ansonsten unter Umständen verborgen ge-
blieben wäre. Clemens Carl vom Herder-Verlag danken wir für seine bera-
tende Unterstützung bei der Realisierung dieses Bandes. Sehr dankbar sind
wir für die Bereitschaft des Erzbischofs von München und Freising und lang-
jährigen Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Reinhard Kardinal
Marx, ein Nachwort zu diesem Band zu verfassen. Unser besonderer Dank
gilt dem Militärbischof für die Deutsche Bundeswehr und Bischof von Essen,
Dr. Franz-Josef Overbeck, für sein Vorwort, seine Ermutigung zu diesem Vor-
haben und seine stete Wertschätzung unserer Bemühungen und Arbeiten.
Ihm und Militärgeneralvikar Msgr. Reinhold Bartmann haben wir auch für
die großzügige finanzielle Unterstützung dieses Bandes zu danken.

Die Herausgeber Hamburg – Hildesheim – Rom/Freising im Januar 2022

Vorwort der Herausgeber 9



Redaktionelle Hinweise

Im Folgenden möchten wir als Herausgeber einige Hinweise zu unserem
Umgang mit den Botschaftstexten geben. Für die Zusammenstellung aller
Texte haben wir uns im Kern dreier Quellen bedient: der Textausgaben von
Donato Squicciarini (siehe Literaturverzeichnis), der Textversionen auf der
Homepage des Vatikans (www.vatican.va), der Zusammenstellung der Ein-
zeltexte auf der Internetseite der Österreichischen Kommission ‚Iustitia et
pax‘ (www.iupax.at).

Wichtig war es uns in einem nächsten Schritt, die deutschen Textversio-
nen nicht einfach nur ‚blind‘ und mittels ‚copy paste‘ zu übernehmen, son-
dern diese kritisch auf Rechtschreibung, Wortwahl, Formulierungen und ver-
wendete Zitate durchzusehen. Wir folgten dabei dem Grundsatz: So wenig
begriffliche, sprachliche und formale Eingriffe wie möglich, so viele begriffliche,
sprachliche und formale Eingriffe wie unbedingt nötig. Selbstverständlich wur-
den keine inhaltlichen Veränderungen an den päpstlichen Texten vorgenom-
men. Unserem wissenschaftlichen Anspruch an eine möglichst gelungene
Textedition folgend ging es uns primär um die Korrektur offensichtlicher
Fehler und darum, an manchen Stellen für mehr Klarheit zu sorgen. Hierzu
war zwischen dem Fußnotenapparat der einzelnen Texte sowie dem eigentli-
chen Fließtext zu unterscheiden.

Generell waren wir bemüht, den Fußnotenapparat zu vereinheitlichen
und zu entschlacken, indem wir Verweise auf Bibelstellen, auf andere
Weltfriedensbotschaften (abgekürzt: Wfb) und auch auf Passagen einschlä-
giger lehramtlicher Texte abgekürzt in den Fließtext integriert und zu-
gleich ein Abkürzungsverzeichnis angelegt haben. So gut es uns möglich
war, haben wir versucht, jede der angeführten Quellen zu überprüfen
oder diese überhaupt erst ausreichend zu belegen, um eine nachvollzie-
hende Recherche zu ermöglichen. Nicht selten waren Quellen unvollstän-
dig oder derart belegt, dass die eigentliche Quelle kaum bis gar nicht er-
sichtlich wurde. Wir haben die Angaben hier erweitert, soweit es uns
möglich war und nötig erschien. Schlichtweg falsche Angaben haben wir
verbessert. Bisweilen haben wir uns als Herausgeber ergänzende Anmer-
kungen erlaubt, die jedoch als solche explizit gekennzeichnet sind. Man
muss hier auch deutlich machen, dass sich die Botschaftstexte über die
Zeit mit Blick auf die Verwendung von Fußnoten, die Qualität der deut-
schen Übersetzungen sowie auf Wortwahl, Form und Formulierung bis-
weilen deutlich unterscheiden und entsprechend unterschiedlich zu behan-
deln waren.

10



Im Fließtext stellten die wörtlichen Zitate eine Herausforderung dar. Es
erwies sich hier in besonderem Maße als gewinnbringend, alle Texte einer
kritischen Durchsicht zu unterziehen und diese nicht nur via ‚copy paste‘
zu übertragen. Dadurch zeigte sich, dass oftmals wörtliche Zitate aus ande-
ren Quellen (Bibel, lehramtliche Texte, Weltfriedensbotschaften) einfach aus
dem Italienischen und zudem nicht immer korrekt übersetzt wurden. Letzt-
lich stimmten viele Zitate nicht mit den offiziellen deutschen Texten und
Übersetzungen, z. B. mit der Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift über-
ein. Wir haben daher alle Zitate überprüft und vornehmlich, wo es möglich
war, entlang der Einheitsübersetzung, der Texte auf vatican.va, des ‚Kleinen
Konzilskompendiums‘ (K. Rahner/H. Vorgrimler) oder des Katechismus der
Katholischen Kirche verbessert.

Um die allgemeine Lesbarkeit zu verbessern, haben wir Kursivsetzungen
und Anführungszeichen im Fließtext bewusst reduziert. Absätze, Überschrif-
ten oder Aufzählungszeichen haben wir unverändert beibehalten. Veraltete,
missverständliche oder schlichtweg falsche Begriffe und Formulierungen ha-
ben wir nach unserem Ermessen korrigiert. Immer haben wir dabei auch den
italienischen Originaltext im Blick behalten, um hinsichtlich einzelner Worte
und Formulierungen die bestmögliche Entscheidung treffen zu können.

Redaktionelle Hinweise 11





Inhalt

Vorwort von Bischof Franz-Josef Overbeck . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Vorwort der Herausgeber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Redaktionelle Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

A) Kommentierung

Ethik für alle Menschen guten Willens
Zur Friedensethik zwischen theologischem Anspruch und
philosophischem Argument . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Bernhard Koch

Von ‚Pacem in terris‘ bis ‚Fratelli tutti‘, vom ‚gerechten Krieg‘ zum
‚gerechten Frieden‘
Eckpunkte des kirchlichen und theologisch-ethischen Nachdenkens
über Krieg, Konflikt, Gewalt und Frieden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Alexander Merkl

Einordnung der päpstlichen Botschaften zu den Weltfriedenstagen . . 51
Patrick Körbs

B) Botschaften zur Feier der Weltfriedenstage

Papst Paul VI.

1 Botschaft zur Feier eines „Tages des Friedens“ (1968) . . . . . . . . 127
2 Menschenrechte, der Weg zum Frieden (1969) . . . . . . . . . . . . . 132
3 Erziehung zum Frieden durch Versöhnung (1970) . . . . . . . . . . . 137
4 Jeder Mensch ist mein Bruder (1971) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
5 Willst du den Frieden, so arbeite für die Gerechtigkeit (1972) . . . 148
6 Der Friede ist möglich (1973) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
7 Der Friede hängt auch von dir ab! (1974) . . . . . . . . . . . . . . . . 159
8 Versöhnung, der Weg zum Frieden (1975) . . . . . . . . . . . . . . . . 165
9 Die echten Waffen des Friedens (1976) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
10 Wenn du den Frieden willst, verteidige das Leben (1977) . . . . . 178
11 Nein zur Gewalt, Ja zum Frieden (1978) . . . . . . . . . . . . . . . . 186

13



Papst Johannes Paul II.

12 Um zum Frieden zu gelangen, zum Frieden erziehen (1979) . . . 194
13 Die Wahrheit, Kraft des Friedens (1980) . . . . . . . . . . . . . . . . 204
14 Um dem Frieden zu dienen, achte die Freiheit (1981) . . . . . . . 212
15 Frieden: Gottes Geschenk, den Menschen anvertraut (1982) . . . 221
16 Der Dialog für den Frieden: Eine Forderung an unsere Zeit (1983) 234
17 Der Frieden entspringt einem neuen Herzen (1984) . . . . . . . . . 245
18 Frieden und Jugend, zusammen unterwegs (1985) . . . . . . . . . . 255
19 Der Friede, Wert ohne Grenzen Nord-Süd, Ost-West:

Ein einziger Friede (1986) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265
20 Entwicklung und Solidarität: Zwei Schlüssel zum Frieden (1987) 275
21 Religionsfreiheit, Bedingung für friedliches Zusammenleben

(1988) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287
22 Um Frieden zu schaffen, Minderheiten achten (1989) . . . . . . . 296
23 Friede mit Gott, dem Schöpfer, Friede mit der ganzen Schöpfung

(1990) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304
24 Wenn du den Frieden willst, achte das Gewissen jedes Menschen

(1991) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
25 Die Gläubigen vereint im Aufbau des Friedens (1992) . . . . . . . 324
26 Willst du den Frieden, komm den Armen entgegen (1993) . . . . 331
27 Aus der Familie erwächst der Friede für die Menschheitsfamilie

(1994) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339
28 Die Frau: Erzieherin zum Frieden (1995) . . . . . . . . . . . . . . . . 346
29 Bereiten wir den Kindern eine friedliche Zukunft! (1996) . . . . . 353
30 Biete die Vergebung an, empfange den Frieden (1997) . . . . . . . 361
31 Aus der Gerechtigkeit des Einzelnen erwächst der Frieden für alle

(1998) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 371
32 In der Achtung der Menschenrechte liegt das Geheimnis des wah-

ren Friedens (1999) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 381
33 Friede auf Erden den Menschen, die Gott liebt! (2000) . . . . . . . 393
34 Dialog zwischen den Kulturen für eine Zivilisation der Liebe und

des Friedens (2001) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405
35 Kein Friede ohne Gerechtigkeit, keine Gerechtigkeit

ohne Vergebung (2002) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 418
36 ‚Pacem in terris‘: Eine bleibende Aufgabe (2003) . . . . . . . . . . . 427
37 Eine stets aktuelle Aufgabe: Zum Frieden erziehen (2004) . . . . . 437
38 Lass dich nicht vom Bösen besiegen, sondern besiege das Böse

durch das Gute! (2005) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 446

14 Inhalt



Papst Benedikt XVI.

39 In der Wahrheit liegt der Friede (2006) . . . . . . . . . . . . . . . . . 456
40 Der Mensch – Herz des Friedens (2007) . . . . . . . . . . . . . . . . 465
41 Die Menschheitsfamilie, eine Gemeinschaft des Friedens (2008) . 475
42 Die Armut bekämpfen, den Frieden schaffen (2009) . . . . . . . . 483
43 Willst du den Frieden fördern, so bewahre die Schöpfung (2010) 493
44 Religionsfreiheit, ein Weg für den Frieden (2011) . . . . . . . . . . 504
45 Die jungen Menschen zur Gerechtigkeit und zum Frieden erziehen

(2012) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 517
46 Selig, die Frieden stiften (2013) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 526

Papst Franziskus

47 Brüderlichkeit – Fundament und Weg des Friedens (2014) . . . . 536
48 Nicht mehr Knechte, sondern Brüder (2015) . . . . . . . . . . . . . 548
49 Überwinde die Gleichgültigkeit und erringe den Frieden (2016) . 558
50 Gewaltfreiheit: Stil einer Politik für den Frieden (2017) . . . . . . 571
51 Migranten und Flüchtlinge: Menschen auf der Suche nach Frieden

(2018) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 579
52 Gute Politik steht im Dienste des Friedens (2019) . . . . . . . . . . 585
53 Der Frieden als Weg der Hoffnung: Dialog, Versöhnung und

ökologische Umkehr (2020) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 591
54 Die Kultur der Achtsamkeit als Weg zum Frieden (2021) . . . . . 598
55 Dialog zwischen den Generationen, Erziehung und Arbeit:

Werkzeuge, um einen dauerhaften Frieden aufzubauen (2022) . . 607

C) Anhang

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 615

Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 620

Nachwort von Reinhard Kardinal Marx . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 621

15Inhalt





A)
Kommentierung





Ethik für alle Menschen guten Willens
Zur Friedensethik zwischen theologischem Anspruch und
philosophischem Argument

Bernhard Koch

Das Papsttum hat im Laufe seiner zweitausendjährigen Geschichte bedeu-
tende Wandlungen erfahren.1 Die Nachfolger des heiligen Petrus als Bi-
schöfe von Rom waren zeitweilig Verfolgte und Märtyrer, und zu anderen
Zeiten waren sie selbst Herrschende und Verfolger. Der Verlust des Kir-
chenstaates in der nationalstaatlichen italienischen Einigungsbewegung hat
eine wichtige Zäsur mit sich gebracht, die das Papsttum bis in die Gegen-
wart prägt: Die weltliche Macht ist auf den kleinen Staat der Vatikanstadt
und das immer noch vorhandene diplomatische Potential des Heiligen
Stuhls zusammengeschrumpft, aber die moralische Autorität ist bis in die
zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts eher gewachsen. Sie ist natürlich nicht
nur eine Sache des Amtes, sondern auch eine Sache der Persönlichkeit,
die das Amt bekleidet. Die beiden heiliggesprochenen Päpste Johan-
nes XXIII. und Johannes Paul II. stechen hier sicherlich besonders hervor.
Letzterer war seit Jahrhunderten der erste Nicht-Italiener auf dem Stuhl Pe-
tri – noch dazu aus einem Land des kommunistischen Ostblocks, in dem
die katholische Kirche von staatlicher Seite unter starker Verfolgung litt –,
der erstere wurde 1958 im für damalige Verhältnisse hohen Alter von fast
77 Jahren in dieses Amt gewählt und hat dennoch mit dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil die größte Reform des Katholizismus in kirchengeschicht-
lich jüngerer Zeit angestoßen.

Nun haben die Päpste seit dem 18. Jahrhundert versucht, ihre Autorität
vor allem durch das Medium der sogenannten ‚Enzyklika‘, dem Rundschrei-
ben, in Geltung zu bringen, und wenn es sich um Texte mit ethischem oder
sozialethischem Inhalt handelt, geht es dabei dezidiert um ihre moralische
Autorität – dogmatische Unfehlbarkeit wird für den Inhalt einer Enzyklika
nicht beansprucht. Unter den vielen Enzykliken des 20. Jahrhunderts sind
berühmte (wie das auf Deutsch abgefasste Schreiben ‚Mit brennender Sorge‘
von Pius XI. aus dem Jahr 1937) und auch ‚berüchtigte‘ (wie die umstrittene

1 Einen leicht zugänglichen Einstieg in die Geschichte des Papsttums bietet: G. Denzler, Das
Papsttum, München 2009; vgl. auch: V. Reinhardt, Pontifex. Die Geschichte der Päpste. Von
Petrus bis Franziskus, München 22018.

19



Enzyklika ‚Humanae Vitae‘2). Diese Enzykliken nennen zunächst den Adres-
satenkreis, und das sind – wie bei ‚Mit brennender Sorge‘ – zumeist die Erz-
bischöfe und Bischöfe, manchmal auch alle Gläubigen. ‚Humane Vitae‘ aber
nimmt eine Formulierung in der Anrede auf, die schon von Johannes XXIII.
in dessen Enzyklika ‚Pacem in terris‘ 1963 zum ersten Mal gewählt worden
ist: Gerichtet ist das Schreiben an „alle Menschen guten Willens“ (vgl. Wfb
2003). Das Thema des Friedens geht alle Menschen an. Jene ganz gezielt die-
sem Thema gewidmete Enzyklika ist nicht zuletzt deshalb so bedeutend ge-
worden, weil sie in einer besonderen historischen Konstellation geschrieben
wurde, in der das Schicksal der Menschheit tatsächlich auf dem Spiel zu ste-
hen schien, als sich die gegnerischen Machtblöcke der Vereinigten Staaten
von Amerika und der Sowjetunion mit äußerstem nuklearen Vernichtungs-
potential gegenüberstanden. Die gerade noch einigermaßen gelöste Kuba-
krise lag erst ein halbes Jahr zurück. Da er wenige Monate nach der Ver-
öffentlichung dieses Rundschreibens verstorben ist, wurde ‚Pacem in terris‘
als das Vermächtnis von Johannes XXIII. aufgenommen. ‚Pacem in terris‘
ist dadurch zu einem zentralen Dokument christlicher Friedensethik gewor-
den, das für sich beansprucht, über konfessionelle und religiöse Grenzen hi-
naus wichtige Argumente und Gesichtspunkte liefern zu können, die „alle
Menschen guten Willens“ aufnehmen und erwägen sollten. Mit dieser Öff-
nung über den Raum des Katholischen, ja des Christlichen hinaus ist eine
starke Verbindungslinie von der Theologie in die Philosophie gezogen,3 und
diese Verbindungslinie kennzeichnet dann auch die bei Paul VI. aufgenom-
mene Reihe von Botschaften zum Weltfriedenstag.4 Deshalb ist es ange-
bracht, in einer solchen Sammlung der päpstlichen Weltfriedenstagsbotschaf-
ten einige Anmerkungen zur philosophischen Seite der Friedensethik zu
machen. Diese Anmerkungen sind hoffentlich auch deshalb hilfreich, weil

2 Zu ‚Humanae Vitae‘ und ihren Nachwirkungen vgl. E. Schockenhoff, Die Kunst zu lieben.
Unterwegs zu einer neuen Sexualethik, Freiburg i. Br. 2021, 200–234.
3 Selbstverständlich liegt in einer derartigen ‚Öffnung‘ auch eine Ambivalenz: Wer nicht in
der Esoterik befangen bleiben will, muss solche Möglichkeiten des Anschlusses offenhalten
und die Rückwirkungen, die sich daraus ergeben, aushalten. Andererseits besteht sicher die
Gefahr, dass die Öffnung zur Verwischung des Eigenen – und im äußersten Fall auch zur De-
struktion desselben – beiträgt. Joseph Ratzinger (Benedikt XVI.) sieht beispielsweise eine
„von Gott gänzlich losgelöste[…] Vernunft“ als „Pathologie“ an (J. Ratzinger, Werte in Zeiten
des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg i. Br. 2005, 131) und
begreift gerade einen solchen Vernunftbegriff als friedensgefährdend.
4 Der Weltfriedenstag in der römisch-katholischen Kirche wird jeweils am 1. Januar began-
gen. Er ist nicht identisch mit dem Internationalen Tag des Friedens der Vereinten Nationen,
der jährlich für den 21. September ausgerufen wird. Der Ökumenische Rat der Kirchen
(ÖRK) ruft für letzteren in besonderer Weise zum Friedensgebet auf (‚International Day of
Prayer for Peace‘).

Bernhard Koch20



gerade im katholischen Raum des Christentums immer eine starke Wechsel-
beziehung zwischen dem philosophischen Argument und der theologischen
Erwägung bestanden hat und besteht.

Der heilige Thomas von Aquin beispielsweise hat in der ihm eigenen
Pointierung die Beziehung von Philosophie und Theologie in Bezug auf den
Frieden in der ‚Summa Theologiae‘ (IIa IIae, q. 29, a. 1) zum Ausdruck ge-
bracht: Ausgangspunkt ist eine Lehre vom Menschen, die von Aristoteles her-
kommend auf die unterschiedlichen Strebevermögen zurückgreift, und den
Frieden (pax) – im Gegensatz zur ‚bloßen‘ Eintracht (concordia; „Einigung
des Strebens der Verschiedenen, in denen das Streben wohnt“) – in der „Ei-
nigung der verschiedenen Strebekräfte in ein und demselben Strebenden“
sieht; gleichzeitig wird bei Thomas aber auch der spezifische theologische
Gehalt deutlich herausgestellt: Es gibt den „wahren Frieden“ (vera pax) und
den „Scheinfrieden“ (pax apparens). Ersterer richtet sich auf die wahren Gü-
ter, letzterer auf scheinbare Güter. „Weil es nun ein doppeltes wahres Gut
gibt, ein vollkommenes und ein unvollkommenes, so gibt es auch einen dop-
pelten wahren Frieden: einen, der vollkommen ist und der in dem vollkom-
menen Genuss des höchsten Gutes liegt, durch das alles Streben, in einem
Einzigen geeint, zur Ruhe kommt. Und das ist das letzte Ziel der vernünfti-
gen Schöpfung.“ Diesen vollkommenen Frieden schenkt Gott nicht in dieser
Welt, in der wir nur den anderen, den unvollkommenen Frieden haben (S.
Th. IIa IIae, q. 29, a. 2).5 Beim vollkommenen Frieden denkt Thomas selbst-
verständlich an das ewige Leben, aber auch in die säkulare Diskussion lässt
sich der Gedanke übertragen, dass ein vollkommener Frieden eben eine ‚Uto-
pie‘ darstellt. Die Utopie beschreibt keinen physischen Ort (sondern einen
‚Nicht-Ort‘), aber sie ist nicht bloße Fiktion, sondern wirkt als Ideal zurück
auf die Gestaltungsvorstellungen in der Wirklichkeit. Frieden ist, so hat es
der Philosoph Max Müller ausgedrückt, „etwas, was in dieser wirklichen Ge-
solltheit nicht nur ein unendliches ‚Inzitament‘, ein immerwährender Stachel
ist, ein Etwas, was nur den Horizont einer Hoffnung bildet, ein anfeuerndes
Postulat […], sondern etwas, das ein wirkliches ‚Gebot‘ darstellt.“6

Die Theologie des Thomas von Aquin ist bekanntermaßen ohne seine
philosophischen Anleihen und Ausführungen gar nicht vorstellbar. Aber die
Beziehung zwischen Philosophie und Theologie ist keine Einbahnstraße,
sondern eine wechselseitige: Das von der Philosophie angeregte theologische
Denken wirkt auf philosophisches Überlegen zurück. Man kann an Augusti-

5 Die Übersetzungen folgen hier der Deutschen Thomas-Ausgabe, Band 17A, ‚Die Liebe‘,
Heidelberg und Graz 1959, 209–216.
6 M. Müller, Der Friede als philosophisches Problem, in: D. Senghaas (Hrsg.), Den Frieden
denken. Si vis pacem, para pacem, Frankfurt a. M. 1995, 21–38, 30.

Ethik für alle Menschen guten Willens 21



nus’ Erörterung der Selbstverteidigung in ‚De libero arbitrio‘ denken. Der
große Kirchenvater stellt dort – aus dem Mund der Figur des Evadius – den
Gedanken in den Raum, dass die Verteidigung des Leibes auf Kosten des To-
des eines Angreifers moralisch falsch sein könnte, weil sie das falsche Gut ret-
tet. „Wenn der Seele das Leben genommen werden kann, dann ist es gering
zu schätzen; wenn es aber nicht genommen werden kann, dann haben wir
nichts zu befürchten.“7 Dieser hier vom theologischen Autor vorgebrachte
Gedanke geht zurück auf die Stoiker, wirkt aber seinerseits wieder zurück in
den philosophischen Pazifismus,8 in Diskussionen um eine ‚bloodless inva-
sion‘9 und sogar bis hin zu Autorinnen und Autoren des Poststrukturalis-
mus. Bei Judith Butler beispielsweise ist das ‚Selbst‘ der Selbstverteidigung
als solches in Frage gestellt, da sich jedes Selbst nur in Beziehung zu anderen
als solches konstituieren kann. Tötung in Selbstverteidigung tötet insofern
also auch einen Teil des Selbst.10

1. Friedensethik im wissenschaftlichen Kontext

Auch wenn die Alltagssprache häufig zwischen ‚ethisch‘ und ‚moralisch‘ kei-
nen Unterschied macht, kann man in einem spezifischeren Sprachgebrauch
die beiden Ausdrücke unterschiedlich akzentuieren. In der Philosophie hat
es sich durchgesetzt, von Ethik als einer Reflexionswissenschaft, die sich auf
die Moral bezieht, zu sprechen.11 Hierbei wird angenommen, dass Moral im
Sinne von gelebter Normativität in jeder menschlichen Gesellschaft vorliegt

7 A. Augustinus, De libero arbitrio – Der freie Wille, übers. u. hrsg. v. Johannes Brachtendorf,
Paderborn u. a. (Ferdinand Schöningh), 2006, 37, 88/89.
8 Vgl. B. Bleisch/J.-D. Strub (Hrsg.), Pazifismus. Ideengeschichte, Theorie und Praxis, Bern
u. a. 2006.
9 Von einer ‚bloodless invasion‘ spricht man dort, wo ein Aggressor (insbesondere ein staat-
licher) androht, eine andere politische Gemeinschaft militärisch zu attackieren, wenn sie sich
nicht von vorneherein ergibt. Die unterdrückte Gemeinschaft würde zwar ihre Selbstbestim-
mung verlieren, aber nicht die lebenswichtigen Güter. Einige Denker argumentieren, dass es
in einem solchen Fall nicht gerechtfertigt ist, zu kämpfen, weil das Gut der Menschenleben,
die im Kampf verloren gingen, um so viel höher zu bewerten ist als das Gut der verloren-
gegangenen Selbstbestimmung. Vgl. zur Diskussion: S. Barzagan-Forward, Dignity, Self-Re-
spect, and Bloodless Invasion, in: B. Jay Strawser/R. Jenkins/M. Robillard (Hrsg.), Who
Should Die? The Ethics of Killing in War, Oxford (Oxford University Press) 2018, 142–162.
10 J. Butler, Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen, Berlin 2020,
71ff.
11 Vgl. nur pars pro toto F. Ricken, Allgemeine Ethik (Grundkurs Philosophie Bd. 4), Stutt-
gart 2013, 16–18, und A. Merkl/K. Schlögl-Flierl, Moraltheologie kompakt. Ein theologisch-
ethisches Lehrbuch für Schule, Studium und Praxis, Münster 2017, 9.

Bernhard Koch22



und nie von Grund auf erst konstruiert oder eingesetzt werden müsste. Inso-
fern liegt der Gegenstand der Reflexion dieser selbst voraus. Aber jede mora-
lische Norm kann auf ihre Berechtigung hin ihrerseits wieder normativ be-
fragt werden, und diese Befragung nennen wir Ethik. Auch im Begriff der
Friedensethik sind diese beiden Elemente greifbar: Die Normativität und
die Reflexivität. In diesem Sinne sind päpstliche Stellungnahmen nicht ein-
fachhin ethische Texte, denn in ihnen ist neben dem normativen Anspruch
auch viel Deskriptives zu finden, was schon darin begründet liegt, dass es
für Gläubige und auch Nicht-Gläubige trostreich sein kann, wenn ein Papst
zu erkennen gibt, dass er um eine bestimmte, z. B. bedrückende, Situation
weiß. Dabei kann weder ein Papst noch das Lehramt der Bischöfe den An-
spruch erheben, bessere deskriptive Analysen zu erstellen, wie die dafür ein-
schlägigen (Sozial-)Wissenschaften. Zurecht bleiben daher die Päpste hier in
ihren Botschaften zurückhaltend. Auch die Reflexivität ist bei päpstlichen
Stellungnahmen notwendigerweise begrenzt. Vom Heiligen Vater erwartet
man nicht eine infinite Infragestellung und Problematisierung, sondern vor
allen Dingen Führung und Leitung. In diesem Sinne sind also die Botschaf-
ten der Päpste nicht selbst schon Friedensethik, sondern der Gegenstand von
Friedensethik. Die akademische Ethik bezieht sich in ihrer Reflexionsarbeit
hermeneutisch auf diese Texte, die Gehalte christlicher Moral für die Gegen-
wart auslegen.

Aus fachdisziplinärer Sicht ist der Ausdruck ‚Friedensethik‘ als solcher
strukturell ungewöhnlich. Das weite Feld der Ethik wird oft in vertikaler
Hinsicht unterteilt in: 1. deskriptive Ethik, die im eigentlichen Sinne eine
Form der Sozialwissenschaft darstellt, weil sie empirisch prüft, welche Nor-
men vorliegen und befolgt werden, 2. Metaethik, die die Moralsprache auf
die in ihr enthaltenen normativen Geltungsansprüche hin befragt, 3. norma-
tive Ethik, die die grundlegenden Prinzipien herausarbeitet (z. B. das Nutzen-
prinzip im Utilitarismus) und 4. die ‚angewandte Ethik‘ oder die ‚Bereichs-
ethiken‘, in denen die Prinzipien auf konkrete Felder übertragen werden. Die
angewandte Ethik versucht bei der Lösung eines konkreten praktischen Pro-
blems Anleitung zu geben, also z. B. bei der Frage, ob moderne Streitkräfte
bewaffnete Drohnen einsetzen sollten oder nicht.12 Entsprechend der Felder
oder Bereiche werden dann auch Bezeichnungen für diese „Sub-Ethiken“ ge-
funden. Eingeführt sind z. B. ‚Medizinethik‘, ‚Technikethik‘, ‚politische
Ethik‘, ‚Militärethik‘, ‚Bioethik‘ und ‚Informationsethik‘. Die ‚Friedensethik‘
tanzt da schon semantisch aus der Reihe, denn ‚Frieden‘ bezeichnet ja nicht

12 Vgl. zu dieser Frage u. a.: B. Koch, Die Technik der Befriedung? Normative Grundfragen
beim Einsatz von bewaffneten Drohnen und „autonomen“ Waffensystemen in den Kriegen
der Gegenwart, in: Philosophisches Jahrbuch 126 (2019) 298–319.

Ethik für alle Menschen guten Willens 23



einen sozialen Bereich wie ‚Medizin‘ oder ‚Militär‘, sondern ein ‚Woraufhin‘
des ethischen Reflektierens. Insofern Ethik aber ein (reflektierender) Selbst-
vollzug des Menschen ist, der nicht seinerseits wiederum für anderes instru-
mentalisiert werden darf, kann auch die Friedensethik nicht einfachhin im
Dienst eines außer-ethischen (oder außermoralischen) Ziels stehen – und
sei es der Frieden, dessen Begriff ja als allererstes zu klären ist. Es geht in
der Friedensethik um die Realisierungsbedingungen von Frieden, aber auch
hier ist wieder Vorsicht angesagt: Ethik im eigentlichen Sinne ist keine de-
skriptive Wissenschaft. Daher wäre es problematisch, Friedensethik mit sozi-
alwissenschaftlichen Studien zu verwechseln, die in der Tat auf empirischen
Untersuchungen stützend die Bedingungen für Frieden zu ermitteln suchen.
Aber was macht Friedensethik dann?

„Friedensethik wird gemeinhin als ein Zweig der politischen oder Sozial-
ethik, weniger der Individualethik verstanden.“13 Friedensethik reflektiert
vorrangig auf die Fragen, die mit der Legitimation von Gewalt, und dadurch
eben auch mit den notwendigen Grenzen von legitimierbarer Gewalt zu tun
haben, und stellt eine Perspektive in Aussicht, in der die Rolle von Gewalt im
sozialen und politischen Zusammenleben möglichst minimiert werden soll.
Der Begriff der ‚Gewalt‘ führt dabei insofern etwas in die Irre, als er uns Ge-
walt wie einen Sachverhalt, auf den der Begriff referenziert, vorstellen lässt.
Gewalt ist aber wohl eher eine Eigenschaft eines Sachverhalts, nämlich von
sozialen Interaktionen.14 Insofern in jeder zwischenmenschlichen (‚intersub-
jektiven‘) Begegnung ein Potential für Gewalt vorhanden ist, betrifft Frie-
densethik das ganze Feld des menschlichen Miteinanders. Manche würden
sogar sagen, dass die Konstitution des Subjekts, das anderen Subjekten inter-
subjektiv begegnen soll, selber ein gewaltsamer Prozess ist.15 Aber in einer so
starken Erweiterung würde der Begriff der Friedensethik mit dem der Sozial-
ethik oder der Ethik überhaupt fast gänzlich deckungsgleich – ja vielleicht
sogar noch weiter als dieser – was ihm seinen eigenen Gehalt nehmen müss-
te. Daher werden in der Friedensethik, wie sie faktisch und akademisch be-

13 B. Koch, Friedensethik, in: H.-J. Gießmann/B. Rinke (Hrsg.), Handbuch Frieden, zweite,
überarbeitete Auflage, Wiesbaden 2019, 147–162, 149. – Mit „weniger der Individualethik“
ist allerdings nicht gemeint, dass Friedensethik in der Individualethik keine Rolle spielen wür-
de, wie ja gerade wichtige friedensethische Arbeiten von Moraltheologinnen und -theologen
zeigen (vgl. auch unten Abschnitt 3, bes. zu Johannes Paul II.).
14 Vgl. B. Koch, Die kirchliche Friedensdebatte. Beobachtungen aus philosophischer Sicht, in:
Ethik und Gesellschaft. Ökumenische Zeitschrift für Sozialethik 2021/2; https://ethik-und-ge
sellschaft.de/ojs/public/journals/5/dm/EuG-2-2021/EuG-2-2021-art-3.pdf [Zugriff: 11. Januar
2022].
15 Vgl. J. Butler, Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a. M.
2010, 154f.

Bernhard Koch24



trieben wird, vorrangig politische Fragen, und auch hier zumeist ‚außenpoli-
tische‘ Fragen, adressiert. Allerdings vermischen sich in einer globalisierten
Welt die außen- und innenpolitischen Probleme – gerade auch bei Gewalt-
fragen – immer mehr. Hinzu kommen Fragen globaler Gerechtigkeit, und
nach wie vor heiß diskutiert werden die Folgen europäischer Kolonialherr-
schaft und welche Ansprüche sich daraus ableiten lassen oder nicht.

Eine strenge Begrenzung der Friedensethik auf lediglich politische Vor-
gänge ist aber schon deshalb unangemessen, weil die christliche Soziallehre
die einzelne Person stets als Dreh- und Ankerpunkt des Sozialen ansieht.
Auch die ‚Urszene‘ der Gewalt, der Mord Kains an Abel (Gen 4), spielt sich
als Gewalt zwischen zwei Menschen ab. Als Freiheitswesen geht niemand nur
in sozialen Rollen oder funktionalen Zusammenhängen auf, sondern ist stets
selbst letzter Urheber seiner Handlungen. Das bedeutet natürlich nicht, dass
psychologische Regelmäßigkeiten oder die materiellen (auch institutionellen)
Bedingungen für die Entscheidungen, die eine Person trifft, irrelevant wären;
aber es bedeutet doch, dass die materiellen Bedingungen oder psychologische
(oder evtl. neurobiologische) Umstände das menschliche Handeln – insofern
es eben Handeln ist – nicht determinieren. Wenn beispielsweise gesagt wird,
dass es in der globalen Entwicklungspolitik ethisch darauf ankomme, ‚Flucht-
ursachen zu bekämpfen‘, so ist eine solche Wendung mindestens missver-
ständlich, aber in einem eigentlichen Sinne sogar falsch. Denn die ‚Ursache‘
einer Entscheidung dafür, sein Land und seine Heimat zu verlassen, ist jede
Person als Person selbst. Allerdings kommt es in der Tat darauf an, mitzuwir-
ken, dass in jeder Weltregion Bedingungen herrschen, die ein würdiges Leben
ermöglichen, so dass möglichst wenige Menschen sich durch die Umstände
motiviert fühlen (müssen), ihre Heimat zu verlassen. Diejenigen, die aber
ihre Heimat verlassen müssen, sollen in den Ländern, in die sie fliehen müssen,
respektvoll und barmherzig aufgenommen werden.

Frieden hängt nach christlicher Auffassung nicht nur von institutionellen
Arrangements ab, so dass er durch ‚Recht‘ oder andere Institutionen gewisser-
maßen technoform erzeugt werden könnte.16 Wie Papst Franziskus in seiner
Botschaft vom 1. Januar 2022 herausstellt, erfordert der Dialog der Generatio-
nen – wie jeder „ehrliche Dialog“ (Wfb 2022) – „ein Grundvertrauen zwi-
schen den Gesprächspartnern“. Aber gerade solches Vertrauen lässt sich nicht

16 „Die Vorstellung jedoch, dass Konflikte eher durch das Recht als durch Gewalt beigelegt
werden sollten, setzt voraus, dass das Recht nicht seine eigene Gewalt ausübt und nicht die
Gewalt des Verbrechens verdoppelt. Wir können nicht einfach davon ausgehen, dass Gewalt
zu überwinden ist, indem wir vom außerrechtlichen gewaltsamen Konflikt zur Herrschaft des
Rechts übergehen.“ (J. Butler, s. Anm. 10, 155) – Allenfalls könnte man sagen, dass in einem
christlichen Sinne Frieden „durch Liebe“ entsteht.

Ethik für alle Menschen guten Willens 25



technisch generieren. Auch die gewaltsam ausgetragenen Konflikte zu Beginn
dieses 21. Jahrhunderts haben gezeigt, wie wichtig das Gewinnen von ‚Herzen
und Köpfen‘ (hearts and minds) für den Erfolg militärischer Interventions-
maßnahmen ist – und wie wenig militärische oder physische Gewalt über-
haupt zu diesem Ziel beitragen kann.17 Es scheint keinen Königsweg des ‚Pea-
cebuilding‘ zu geben, der uns zeigen könnte, wie man die Herzen und Köpfe
befriedet.18 Letztendlich ist es auch eine Sache jeder einzelnen Person (auch
der Soldatin oder des Soldaten19), Tugenden der Friedfertigkeit zu erwerben
und zu kultivieren. Insofern sollte man tatsächlich davon sprechen, dass wer
Frieden will, zur Tugend erziehen soll: „Si vis pacem, para virtutes.“20 Papst
Franziskus hat in ‚Laudato si’‘ (222–227) herausgestellt, wie wichtig für den
sozialen Frieden und das Gemeinwohl der „innere Friede der Menschen“ (225)
und die Tugenden, die ihn befördern – nämlich Genügsamkeit, Demut und
Dankbarkeit – sind. In seinem Apostolischen Schreiben zum 700. Todestags
von Dante Alighieri Candor Lucis Aeternae greift er das Friedensanliegen von
Paul VI. auf, der den inneren und den äußeren Frieden gefährdet sah, weil
„Frömmigkeit und Gerechtigkeit verletzt“ sind und es zur Wiederherstellung
eben beider menschlichen Vermögen, Vernunft und Glauben – in Dantes
Sprache ausgedrückt: Vergil und Beatrice – bedarf.21

2. Negativer und positiver Frieden

Dieses eben eingebrachte Motto ‚Wenn Du Frieden willst, pflege Deine Tu-
genden‘ wandelt ein geläufigeres Bonmot aus dem antiken Rom ab: ‚Si vis
pacem, para bellum.‘ Wer Frieden haben will, solle, so die ‚realpolitische‘

17 In diesem Sinne sagt Mahatma Gandhi, dass sich „die Menschheit … ausschließlich durch
Gewaltfreiheit von der Gewalt befreien“ muss. (M. Gandhi, Gewaltfreiheit. Auszüge aus Reden
und Schriften, hrsg. v. G. Dharampal-Frick, Stuttgart 2014, 79.) So haben z. B. zwanzig Jahre
militärischer Präsenz westlicher Nationen offenkundig den Kollaps der afghanischen Regierung
nach dem schnellen Rückzug des Westens im Sommer 2021 nicht verhindern können.
18 Zum Peacebuilding vgl: R. J. Schreiter/R. S. Appleby/G. F. Powers, Peacebuilding. Catholic
Theology, Ethics, and Praxis, New York 2010.
19 So schon Augustinus zum Offizier Bonifatius: „Sei also auch im Kriege friedfertig, so dass
du durch deinen Sieg den Besiegten den Vorteil des Friedens verschaffest.“ (Des Heiligen Kir-
chenvaters Aurelius Augustinus Ausgewählte Briefe, übers. v. A. Hoffmann, II. Band, Kemp-
ten/München 1917, 182.)
20 Vgl. A. Merkl, „Si vis pacem, para virtutes.“ Ein tugendethischer Beitrag zu einem Ethos
der Friedfertigkeit (Studien zur Friedensethik 54), Münster 2015.
21 Franziskus, Apostolisches Schreiben Candor Lucis Aeternae, 25. März 2021, deutsche Ver-
sion verfügbar unter: https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_letters/documents/
papa-francesco-lettera-ap_20210325_centenario-dante.html [Zugriff: 6. Januar 2022].

Bernhard Koch26


