Tilo Ploger

Die Gotter von IFA

Die Orixas: Die inneren Polarititen des Menschen

Die 5.000-jihrige Tradition des Ifismus — Yoruba,
Candomblé, Umbanda und Santeria



Copyright: © 2016: Tilo Ploger
[llustration: Maika Matthis
Ubersetzungen: Kia Herbers
Umschlag & Satz: Erik Kinting

Verlag: tredition GmbH, Hamburg
978-3-7345-6844-2 (Paperback)
978-3-7345-6845-9 (Hardcover)
978-3-7345-6846-6 (e-Book)
Printed in Germany

Das Werk, einschliefllich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede
Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors unzulassig.
Dies gilt insbesondere fiir die elektronische oder sonstige Vervielfaltigung,
Ubersetzung, Verbreitung und 6ffentliche Zugénglichmachung.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.


http://dnb.d-nb.de

INHALT

VORWORT ....ccutiiniiininisniinneeiisstissnsiessnsssstssssssessssssesssssssssssssssesassens 7
EINLEITUNG . ..cccovtiniiiinnsensssnsssncsssesssessssisssssssssssesssssssssssssassasssssssssssses 23
EINFUHRUNG IN DIE MYTHOLOGIE.......ccvcsusuencrscnscnsnsensesssnns 31
DT THISINUS ..ottt 31
Die Entstehung des Universums............cocevveeeervieeereiirieeeneneeessnneeeeenns 34
Der Entstehung der materiellen Welt............cccccovveiviiiiiii e, 49
Der Mensch zwischen geistiger und materieller Welt............................. 52
Die geistige Filihrung des Menschen............ccoeevvveiviiiieen e, 62
Die ENEIZIC AXE....cevviiiiiiiei et ettt e eriree e e e e irae e s sera e e e seenaeeeees 69
Das Wort, der Atem und di€ SiCht .............ooovvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeenn, 71
DIE 16 HAUPT-ORIXAS......convimriminncnmensssssssssssssssssssssssssssssssssess 73
Exkurs — die 16 Olodus (Haupt-Odus)..........cceeveuverenriieeereiirieeerineeeeens 83
Ausfiihrliche Darstellung der Haupt-Orixas..........cceeeevvieeeriveeeeeennnennnn 84
EXU. e e e e 87
BUA e 135
JANSA. e 157
LT USSP 189
LOGUNEAE........oviiiiiiiieeeiiee ettt e et e e et e e e et e e eeraee e eneraeeenns 203
INANA. .t et e s 225
ODA ..ttt et e 251
OFUIM ..ottt et e e e e ettt e e e e e e s nattaaeeeesennnnnneaeeesannnnes 267
(051110 L0 USRS 301



Oxala (oxaguid — 0Xalufd).......c.ceeeveiiiiiiiiie e 368

O XSS ettt et e e e e e e e e e et e et e e e e eeeeeetaaa———— 427
()40 1 4 RPN 467
D 1oL TSRS 507
YEMANJA ..vveeeeiriieeriireeeesrieeeeereeeeetbeeeeesbeeeessnseeessesssseeesssnseessssseeennns 583
YA ML OXORONGA ....eueercrerererrnnsssesessssssssssssssssssssssssssssssssssssens 655
NACHWORT .......cceetrrnrrrrnnncceseecersrsesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssse 665
GLOSSAR....oeeetecieeeeenneeeenereecesseesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssans 667

LITERATUR....couuteirreriueensanesssnesessssesssanessssesssasessssessssssessssssssasessasassss 683



Anmerkung zur Aussprache

Zur Vereinfachung der Aussprache und Schreibweise habe ich auf die kom-
plexe Schreibweise der Yorubd-Sprache verzichtet und sie stark vereinfacht.
Die Aussprache ist ohnehin fiir das Verstéindnis des Orakels unwichtig. Die
aus dem Yoruba entlichenen Begriffe habe ich in der brasilianischen
Schreibweise und Aussprache belassen. Akzente wie ¢, 0, U bedeuten eine
offene Betonung dieses Vokals, Akzente wie €, 6 eine geschlossene Beto-
nung. Akzente wie d, O kennzeichnen eine nasale Betonung des Lauts. Das
»X“ wird wie das deutsche ,,sch” bzw. das englische ,,sh ausgesprochen.
Worter ohne Akzente werden auf der vorletzten Silbe betont.






VORWORT

Was ist der Anfang allen Glaubens? Wo liegt die Wiege der Spiritualitdt? Wo
liegt der gemeinsame Ursprung aller spirituellen Traditionen?

Die éltesten spirituellen Zeichen finden wir in Hohlenmalereien und zudem
kennen wir einige archdologische Gegenstinde, die auf spirituelle Verwen-
dung schlieBen lassen. Es sind im Wesentlichen schamanische Traditionen
mit ihrem starken Fokus auf die drei geistigen Welten (obere Welt der Geist-
wesen, mittlere Welt der Menschen, untere Welt der Krafttiere und Pflanzen-
geister), der starken Betonung des Weiblichen, und einiger weiterer Elemen-
te. Der Schamanismus entspringt einer tiefen Kommunion zwischen Mensch
und Natur, und ist im Kern sehr animistisch. Aus ihr entspringen wohl auch
die Laute, die Sprache, die Zeichen, die Schrift. Der Schamanismus ist mehr
eine ,,gefiihlte” als eine ,bewusst gedachte und reflektierte® Spiritualitit.
Insofern ist er eher ein evolutiondrer Schritt, ein Fundament, als eine kultu-
relle Tradition.

Die erste spirituelle ,,Kultur® im Sinne einer bewussten Formulierung von
Prinzipien, Ritualen und Zusammenhéngen wird héufig im arabischen Raum
vermutet und dort verortet. Zarathustra, der sehr frithe Sufismus, die Entste-
hung der (aramédischen) Schrift — vieles deutet darauf hin, dass dort irgendwo
im arabischen Raum die erste systematische (dennoch immer noch sehr stark
mystisch-animistisch bleibende) Strukturierung der Spiritualitit beginnt. Es
gilt als recht sicher, dass sich die asiatische wie auch die dgyptische und spa-
ter die europdische Tradition dieses Wissens bediente, und dass daraus die
spéteren Religionen der Welt entspringen. Der Handel und die Schrift waren
sicher die entscheidenden Elemente der Strukturierung und Verteilung des
frithen spirituellen Wissens.

Wenig beschrieben und bekannt ist, dass zeitgleich, vielleicht auch davor,
zumindest aber in starker Interaktion mit dieser Kultur eine afrikanische Tra-
dition im Raum des heutigen Nigeria (die Tradition der Yoruba) existierte,
die ich im Folgenden als Ifismus bezeichnen mochte. Was zeichnet diese
Tradition im Wesentlichen aus und weshalb ist so wenig iiber sie bekannt?



Der Ifismus ist iiber 5.000 Jahre alt und sein Einfluss auf asiatische und dgypti-
sche, spiter auf die griechischen spirituellen Traditionen ist bekannt und teil-
weise in alten Schriften festgehalten. Es gibt zwischen diesen Kulturen ganz
offensichtliche Analogien der ,,Pantheons‘, der Orakel sowie weiterer ritueller
und archetypischer Elemente, die einen friihen Austausch nahelegen.

Die spirituelle Kultur des Ifismus ist im Wesentlichen eine orale und eine
tribale Tradition. Das unterscheidet sie ganz wesentlich von allen anderen
spateren spirituellen Traditionen. Das bedeutet, dass sie bis heute so gut wie
nicht niedergeschrieben wurde und und unterschiedliche Auspragungen auf-
weist, sowohl zeitlich gesehen als auch geografisch, i.e. in unterschiedlichen
tribalen (stéddtischen) Kulturen unterschiedlich ausgelegt wird. Sie ist in einer
Sprache verankert, die heute in den geschichtsschreibenden Landern nur in
absoluten Nischenwissenschaften bekannt ist und verwendet wird.

Eine spirituelle Kultur ohne Schrift — sich iber die Zeit und {iber den Raum
verdndernd — in einer weltweit eher unbekannten Sprache geht in der heuti-
gen Welt unter. Sie wird nicht bemerkt und, wenn iiberhaupt, hdufig falsch
interpretiert. Diese Tradition hat einerseits die Anfinge unserer Kultur we-
sentlich mitbestimmt, andererseits aber auch umgekehrt Teile der spiteren
Entwicklungen eben dieser Kulturen aufgenommen. Die Urspriinge von spi-
rituellem Gedankengut verschwimmen dadurch.

Diese oral weitergegebene Tradition hat sich immer wieder ihrem Kontext
inhaltlich angepasst, damit sie aktuell und verstanden bleibt. Deswegen wird
héufig filschlicherweise angenommen, sie sei nicht besonders alt, oder sie sei
aus anderen Traditionen heraus entstanden. Beides ist nicht der Fall, wie man
an verschiedenen Merkmalen erkennen kann und wie auch in kleinen Teilen
der Geschichtsschreibung bekannt ist.

Der Ifismus ist eine Tradition, die in wesentlichen Elementen das Mysterium
pflegt. Nur Eingeweihte und Auserwihlte werden in die tiefen Geheimnisse
der Kultur eingeweiht. Wer nicht in dieser Kultur aufgewachsen ist und zu-
dem von den ,,Géttern™ auserwahlt wurde, hat also kaum eine Moglichkeit,
die Tradition jenseits anthropologischer und historischer oder bildlicher Ana-
lyse zu verstehen.



In spéteren Phasen dieser tribalen Tradition wurde sie iiber den Sklavenhan-
del nach Brasilien, Jamaica und Kuba getragen, wo sich die einzelnen Ele-
mente neu strukturierten und heute die Traditionen des Candomblé (in Teilen
auch der Umbanda), des Voodoo und der Santeria begriinden. Vor allem in
Brasilien entwickelte sich diese Tradition weiter und vereinte sich mit scha-
manischen Traditionen der Indianer, alchemistischem Spiritismus aus Frank-
reich und dem restlichen Europa, in kleineren Teilen auch mit christlichen
Elementen.

Erhalten blieben trotz individueller Weiterentwicklung auch in diesen Lén-
dern die weitgehend tribale Struktur (auch heute noch sind es eher spirituelle
Gemeinschaften ohne Austausch untereinander) und die orale Tradition (das
geschriebene Wort basiert auf wenigen historischen Quellen, ist meist unvoll-
stindig und sehr hiufig falsch interpretiert und kopiert), eingebettet in der
jeweiligen Landessprache, fast immer in bildungsfernen sozialen Schichten.

Die Komplexitit, die orale Basis in einer unbekannten Sprache, der restrikti-
ve Zugang zum Wissen durch Eingeweihte, die Verankerung in einer sozial
schwachen Gesellschaftsschicht und kolonial unterdriickten Welt sind wohl
die wesentlichen Griinde, weswegen der Ifismus in Europa weitgehend un-
bekannt geblieben ist. Im deutschsprachigen Raum gibt es auch kaum Ein-
wanderung aus den relevanten Landern, die diese Tradition hitte tiberfithren
konnen.

Ob Voodoo aus Jamaica, Santeria aus Kuba oder Candomblé und Umbanda
aus Brasilien — Européer assoziieren mit diesen Traditionen das, was sie aus
einigen wenigen Bildern aus dem Kino, Fernsehen, Abenteuerromanen und
Internet kennen. Das legenddre Knochenorakel von Moby Dick, das das
Scheitern der Mission vorhersagt. Die meist blutigen Trancetdnze mysterio-
ser Kulturen, und die vielen Verwiinschungen schwarzmagischer Priester und
ihrer Voodoo-Puppen. Hinzu kommen abenteuerliche Berichte und Deutun-
gen barbarischer Schlachtungen, Anbetung des Teufels etc., die haufig christ-
lich motiviert waren (Missionierung). Viel mehr ist in Europa von dieser
jahrtausendealten Tradition, die in Afrika ihren Ursprung hat, leider nicht
bekannt.



In der deutschen Literatur gibt es meines Wissens kein Buch, das diese Tradi-
tionen — jenseits von einigen anthropologischen Dissertationen und Arbei-
ten — von ihrer spirituellen Seite systematisch und nachvollziehbar interes-
sierten Lesern niherbringt. Auch in den Landern selbst ist die Literatur nicht
sehr ausgepriagt und sehr hdufig mit vielen Fehlern (im Sinne von logischen
Inkonsistenzen) behaftet. Altere Schriften sind ohnehin aufgrund der histori-
schen Christianisierung Afrikas und Amerikas weitgehend ungeeignet. Sie
alle sind gekennzeichnet durch wertende und falsche Deutungen von Ritua-
len und Prinzipien. Monotheismus wird hier schnell zum Polytheismus, ein-
zelne Gotter werden zu Satansanalogien, Rituale zu schwarzmagischen Prak-
tiken.

Die unter dem Begriff Ifismus zusammengefassten spirituellen Traditionen
bieten jedoch sehr vieles von dem, was in den westlichen Religionen weitge-
hend verloren gegangen ist, und was die Suche vieler spiritueller Menschen
im Westen pragt:

Erfahrbare Mystik. Die unter dem Ifismus zusammengefassten Traditionen
sind sehr stark erlebbar und mystisch verankert. Sie sind nicht nur Glaubens-
sache, sondern Erfahrungssache. Die direkte Kommunikation mit der geisti-
gen Welt ist allgegenwartig. Spirituelle Entititen manifestieren sich in diesen
Traditionen in Form von Inkorporationen oder eines ,,Aufblithens* und sind
somit flir viele personlich erfahrbar und fiir alle anderen Menschen sichtbar.
Das Orakel als Instrument der Kommunikation und Hilfestellung ist ebenso
integraler Bestandteil des tdglichen Lebens. Glaube wird somit zu erfahre-
nem Wissen. Und das tégliche Leben ist untrennbar mit dem geistigen Leben
verbunden. Wéhrend der Westen mystisch gesehen von Heiligen und Er-
scheinungen lebt (viele alte Traditionen wie Kontemplation und echte mysti-
sche Lehre wurden von der Kirche unterdriickt), kommunizieren die Mitglie-
der der Umbanda und des Candomblé¢ alltéglich mit ihren geistigen Fiihrern.
Mit einigen von ihnen werden regelrechte Unterhaltungen gefiihrt, wenn
diese in den Priestern bzw. Meistern oder erfahrenen Teilnehmern inkorporie-
ren. Diese tdglichen Erfahrungen lassen alle Glaubensfragen iiber die Exis-
tenz geistiger Welten hinfillig erscheinen — erlebte Mystik verleiht dem
Glauben Gewissheit.

10



Konkrete Lebensberatung. Die Traditionen sind konkret, lebensnah und le-
bensbejahend. Sie kennen keine Bibel und somit kein Dokument als Grund-
lage fiir eine institutionalisierbare Deutungshoheit. Sie kennen kein Schuld-
prinzip. Sie kennen keine Holle und keinen Teufel. Sie kennen keinen Kirch-
gang. Sie haben keine niedergeschriebenen Normen und Werte. Alles ist da-
rauf ausgerichtet, den Menschen im Rahmen seiner Bestimmung optimal zu
fithren. Die Tradition ist alles andere als wertfrei — nur sind diese Werte nir-
gendwo dogmatisch verankert. Sie werden gelebt, tiglich iiberpriift und von
den geistigen Entitéten selbst bestitigt. Sie werden immer wieder neu gedeu-
tet und in einen lebensnahen Kontext iiberfiihrt. Gleichzeitig ist die Tradition
sehr lebensbejahend und lebensfroh. Statt Kirchgéngen gibt es gemeinsame
Tanze und gemeinsame, sehr reichhaltige, alkoholfreie Essen. Statt Kanzel-
reden gibt es personliche Dialoge mit den geistigen Entititen. Die Hinweise
des Orakels und der geistigen Entititen sind greifbar und bleiben nicht im
abstrakten Raum stehen. Es sind immer sehr konkrete Handlungsempfehlun-
gen fiir die nahe Zukuntft.

Ganzheitliche Verankerung. Das Christentum (und auch die moderne Wis-
senschaft bzw. Industrie) verbannte iiber die Jahrhunderte viele spirituelle
Dimensionen. Unliecbsame Aspekte wurden vergessen, geldscht, verboten.
Die geschah vor allem mit den unkontrollierbaren Aspekten des Glaubens,
die dem Menschen einen direkten Zugang zu den geistigen Ebenen ermog-
lichte, allen voran die Mystik als Erfahrung der spirituellen Ebene, aber auch
die Heilungsebene iiber die Energien spiritueller Dimensionen, die ganzheit-
liche (Natur-)Heilkunde. Candomblé und Umbanda, wie auch die Santeria
und, soweit mir bekannt, die Voodoo-Tradition schlieBen die Errungenschaf-
ten moderner Wissenschaften nicht aus, doch sie arbeiten parallel mit allen
Instrumenten spirituellen Wissens in einer sehr integrierten, schliissigen
Form. Sie fordern den Menschen auf, stets in Verbindung mit den ,,Gottern
zu bleiben, jedoch eigenverantwortlich zu leben und zu entscheiden. Glaube
und Wissenschaft, Tradition und Fortschritt, Medizin und spirituelle Heil-
kunde sind in dieser Tradition unterschiedliche Seiten derselben Medaille.

Offenheit fiir Entwicklungen. Da es weder Bibel noch Kirche gibt, gibt es
auch kein Dogma und keine hdohere irdische normative Instanz. Allein die
geistige Welt entscheidet iiber die weitere Entwicklung. Jede grundsétzliche

11



Entscheidung wird vorab mit der geistigen Welt ,,besprochen®. Somit bleibt
diese Form der Spiritualitit sehr offen flir alles Neue. Es ist eine sehr toleran-
te, entwicklungsfreundliche Tradition. Eine Tradition, die auch im Sinne der
offenen Entwicklung mit inneren Widerspriichen leben kann. Selbstverstind-
lich gibt es unterschiedliche Auslegungen und Deutungen, doch diese werden
ausdiskutiert, koexistieren parallel, werden mit den Entitdten ,,besprochen®
und immer wieder in einen aktuellen Kontext gebracht. Alles flieit — auch
die Spiritualitét in ihrer inneren und duBeren Struktur.

Keine Dogmen und keine Institutionen. Es ist eine Tradition von Vater und
Sohn im {ibertragenen Sinn. Wissen und Energien werden iibertragen und
vermittelt: direkt iiber die geistige Welt, indirekt iiber das Orakel und Nach-
richten inkorporierter Entitdten, und tliber die Grofmeister/Hohepriester (ge-
nannt Pai de Santo bzw. Mde de Santo im Candomblé). Jeder Eingeweihte —
sofern von der geistigen Welt mit dieser Aufgabe betraut — darf eine eigene
spirituelle Gruppe aufbauen. Es existiert innerhalb dieser Gruppe eine Aufga-
benteilung (die von der geistigen Welt definiert wird), jedoch keine Hierar-
chie. Auch zwischen den Gruppen gibt es einen beliebigen Austausch und
einen lockeren Zusammenschluss iiber Verbande. Die Tradition lebt mit dem
Risiko des Missbrauchs, da selbstverstindlich der Mangel an Regeln und
Kontrollen dazu fiihrt, dass potentiell jeder Mensch eine neue Gruppe griinden
darf. Die Einhaltung tliberlieferter Regeln wird nicht kontrolliert. Die Tradition
geht davon aus, dass die Freiheit der Entwicklung wichtiger ist als die Bewah-
rung und Kontrolle iiberlieferter Werte. Sie geht auch davon aus, dass der
qualitative Ausgleich und die qualitative Selektion automatisch iiber die geis-
tige Welt sichergestellt werden. Schlecht gefiihrte Gruppen, ebenso wie Men-
schen, die die Ndhe dieser Gruppen suchen, haben ein eigenes Karma, eine
eigene Entwicklung. Alle sind irgendwie auf dem Weg ins Licht und es gibt
keinen Schatten, sondern lediglich die Abwesenheit von Licht. Die Freiheit
der personlichen und kollektiven spirituellen Entwicklung steht iiber allem.

Ich habe mir erlaubt, diesen tribalen Traditionen der Yoruba, des Candomblé,
der Umbanda, der Santeria und des Voodoo einen iibergreifenden Namen zu
geben. Ich habe sie unter dem Begriff Ifismus zusammengefiihrt. Der Begriff
ist von Ifa abgeleitet, der zentralen Figur der Kommunikation zwischen den
Menschen und den geistigen Welten. Der Begriff wurde vorsorglich marken-

12



rechtlich geschiitzt, um den inhaltlichen Missbrauch an dieser Tradition zu
vermeiden.

Unter Ifismus verstehe ich die (weitgehend) nicht variable Essenz dieser
Kulturen in Zeit und Raum. In einem ersten Schritt fokussiere ich mich auf
eben diese gemeinsamen Grundlagen, herausgeschélt aus den wenigen Quel-
len und vielen lokal und zeitlich eingeférbten mythologischen Erzéhlungen.
Die Prinzipien, die Fundamente sind absolut, ihre rituelle, erzihlerische,
gelebte Auslegung jedoch relativ in Raum und Zeit.

Ich bemiihe mich in meiner Analyse und Darstellung dieser Tradition um
Abstraktion und Authentizitdt gleichzeitig. Die Abstraktion besteht aus der
Riickfiihrung der Traditionen auf allgemein giiltige, definierbare, abgrenzba-
re und schliissige Prinzipien und Elemente spirituellen Denkens, die sich so
oder in anderer Zusammensetzung auch in anderen Traditionen nachweisen
lassen bzw. mit ihnen korrelieren.

Um Authentizitdt bemiihe ich mich, indem ich die Quellen moglichst wort-
nah tibersetze und die wenigen guten Quellen nicht zerreile und neu zusam-
menfiihre. Gleichzeitig stiitze ich mich schwerpunktmaBig auf Quellen von
geistig eingeweihten ,,Priestern”, die iiber ein tiefes Wissen und vor allem
Erfahrung in diesen Traditionen verfiigen. Die wesentliche Bibliographie ist
in der Anlage jedes Buches aufgefiihrt. Ich habe jedoch immer wieder an der
einen oder anderen Stelle korrigiert, gekiirzt, ausgefiihrt, wenn es der Klar-
heit, Konsistenz und der Abstraktion diente. Auch habe ich die Inhalte mit
geistigen Fiihrern aus dem Candomblé und der Umbanda abgeglichen, um
ein hohes Maf3 an Wissen und Erfahrung zu biindeln.

Es liegt jedoch in der Natur dieser Traditionen, dass alle Ausfiihrungen un-
vollstindig bleiben miissen und moglicherweise auch anders interpretiert und
gelebt werden konnen, vielleicht auch miissen. Auch kann ich nicht aus-
schlieBen, dass mir selbst einige Inkonsistenzen unterlaufen sind, die ich
spéter einmal ausbessern muss. Diese Kultur ist einfach zu komplex, als dass
absolute Fehlerfreiheit ein sinnvolles und erreichbares Ziel sein konnte. Ich
mochte auch klarstellen, dass dies weder eine historische Analyse noch eine
wissenschaftliche Dissertation ist und auch nie werden sollte. Auch mir ist —

13



als eingeweihtem Babalaé — vor allem die spirituelle Dimension dieser
Arbeit wichtig. Ich bin zutiefst davon iiberzeugt, dass der Ifismus eine sehr
bereichernde spirituelle Tradition ist, die dem Westen zuginglich gemacht
werden muss, zunichst im Wort, spater moglicherweise auch in der Musik
und den praktischen Ritualen der Orakel, der Einweihung, der Téanze, der
Magie. Der Ifismus liefert viele Impulse fiir die spirituelle Entwicklung, die
spirituelle, emotionale und teilweise auch physische Heilung, die Analyse
und Unterstiitzung auf dem Weg der Erfiillung der personlichen Bestim-
mung.

sk

Allein in Brasilien gibt es geschitzte 10 000 Gruppen des Candomblé und
etwa 50 000 Tempel der Umbanda mit insgesamt vielen Millionen Anhén-
gern und steigendem Zulauf trotz aller Bedrohungen durch neuchristliche
Sekten sowie der hohen Komplexitét der tiglichen Praxis vor allem seitens
der Gromeister bzw. der Hohepriester.

Als Brasilianer hatte ich das Gliick und die Bestimmung in Rio de Janeiro in
die brasilianische Tradition des Candomblé und der Umbanda eingeweiht zu
werden. Mit meinem dortigen Freund und Mentor Pai Marcos de Jagum ver-
brachte und verbringe ich Tausende Stunden, um die Kultur in Theorie und
Praxis zu verstehen. Aufgrund meiner eigenen 25-jahrigen spirituellen ,,Wis-
sensgeschichte™ iiber die (hermetischen) Prinzipien aller spirituellen Tradi-
tionen konnte ich mit ihm gemeinsam die Grundlagen des Candomblé und
der Umbanda schriftlich festhalten und — was mir gerade vor dem Hinter-
grund der vielen Gefahren miindlicher Uberlieferungen wichtig erscheint —
weitgehend in sich schliissig begriinden. Das Ergebnis ist sicher nicht die
einzige Wahrheit, zumal das Prinzip der Umbanda und des Candomblé ja die
offene, sich entwickelnde Spiritualitét ist. Aber das Geriist ist allemal eine
gute Struktur fiir die weitere Arbeit und Vertiefung in diese Traditionen. Sie
ist im Grundsatz auch giiltig flir die Traditionen des Voodoo und der Santeria,
wobei diese Traditionen in der Auslegung und Namensgebung einiger Entita-
ten Abweichungen aufweisen und auch den spiritistischen Arm der Umbanda
nicht kennen. Aber ich habe alle mir zur Verfligung stehende Literatur zu

14



diesen Traditionen, wie auch zu der urspriinglichen afrikanischen Tradition
selbst, berlicksichtigt — sofern sie von gelehrten, eingeweihten geistigen Fiih-
rern stammt.

Ich mochte darauf hinweisen, dass die Kultur der Umbanda und des Can-
domblé eine synkretistische und zusammenfassende Weiterentwicklung der
afrikanischen Tradition ist. Sie ist keine afrikanische Tradition im engeren
Sinne, sie ist eine lateinamerikanische Tradition mit afrikanischen Wurzeln
und zusammenfiihrenden Verbindungen indianischer und alchemistisch-
spiritistischer, teilweise auch christlicher Aspekte (letztere eher in der duf3e-
ren Darstellung als im inneren Zusammenhalt). Deswegen fokussiere ich
mich stirker auf die allgemeingiiltigen Prinzipien und verwende konkrete
Rituale eher zur exemplarischen Illustration.

Die Auseinandersetzung mit der Tradition des Ifismus umfasst verschiedene
Schwerpunkte:

Die Genesis von Ifa. Die spirituellen Prinzipien und Zusammenhénge wurden
in Afrika (Nigeria, Kongo ...) nicht niedergeschrieben, sondern in Form von
Versen als Teil des Orakels von Ifa rezitiert. Spater wurden sie zusammen-
hingend als mythologische Geschichten weitererzahlt. Diese Geschichten
sind fiir sich gesehen bereits schon zu lesende Mythen. Fiir das Verstédndnis
und die Ausiibung aller Rituale sind sie von grundlegender Bedeutung. Ohne
sie ist alles nichts. Die Genesis erzihlt die Entstehung der Welt, des Lebens,
des Menschen und man kann sie sowohl aus einer spirituellen Sicht wie aus
einer eher materiellen Sicht lesen.

Die Gotter von Ifa. Der Ifismus lehrt uns ein Pantheon geistiger Entitéten, im
Aufbau vergleichbar mit dem dgyptischen oder dem griechischen Pantheon.
Es sind geistige Entititen (keine wirklichen Gotter, denn der Ifismus ist
monotheistisch), die definierte (Energie-)qualititen besetzen. Diese Qualité-
ten und die Zusammenhinge werden in Form von Itans (mythologischen
Versen, hdufig in gesungener und erzdhlter Form) wiedergegeben. Sie sind
entscheidend fiir das Verstdndnis des Menschen selbst, denn sie wohnen in
uns und fiihren uns durch unser Leben und dariiber hinaus. Die Nihrung
dieser Entititen (Orixas, Odus auch Propheten genannt, Aufgestiegene Meis-

15



ter v.a.) und die Beschiftigung mit ihnen dient letztlich der Stirkung und
Harmonisierung der Kréfte in uns selbst.

Die Propheten von Ifa. Der Ifismus begriindet seine Spiritualitit auf Prophe-
ten (manchmal auch als Erzengel iibersetzt bzw. interpretiert). Diese besetz-
ten definierte Wege (Energiestrukturen) und sind entscheidend fiir die Deu-
tung der Bestimmung des Menschen.

Die Meister von Ifd. Analog zur Weillen Bruderschaft in der alchemistischen
Tradition wie auch zur spiritistischen Tradition kennt die brasilianische Wei-
terentwicklung des Ifismus in der Tradition der Umbanda das Prinzip der
aufgestiegenen Meister. Sie sind Mittler zwischen den Gottern und den Men-
schen und sorgen fiir die Umsetzung des Karmas, fiir den Austausch. Im
Gegensatz zu den Goéttern, die in uns wohnen, kdnnen diese Entitdten in defi-
nierten Strukturen und Situationen in Menschen inkorporieren, um iiber sie
Botschaften zu vermitteln und (im Sinne des Austausches) magisch aktiv zu
werden. Sie verdndern Realititen von morgen.

Die Archetypen von Ifd. Im Westen kennen wir die Tradition der Astrologie.
Wer sein Geburtsdatum, seine Geburtszeit und seinen Geburtsort kennt, der
kann sich ein Bild seiner Personlichkeit und seines Weges machen, sozusa-
gen eine Landkarte der Seele und des Lebens erstellen. Im Ifismus wird der
Mensch im Wesentlichen von jeweils drei hohen geistigen Entititen gefiihrt.
Als Analogie mag man sich vorstellen, dass der Mensch von drei Géttern des
Pantheons geleitet wird. Sie bestimmen seine Typologie, seine innere Land-
karte. Was also in der westlichen Astrologie die Geburtsdaten und die abge-
leiteten Horoskope sind, das sind im Ifismus die drei Entitéten (zur Erinne-
rung, der Ifismus ist eine monotheistische Tradition, geméf der alles aus
einem einzigen Gott Olodumaré heraus entsteht. Umgangssprachlich werden
die Orixas jedoch auch gerne als Gotter bezeichnet, was sie aber de facto
nicht sind.). Die Entititen, also die Orixas, bestimmen die Qualitdten im Le-
ben und die Personlichkeitsstruktur. Der Weg, auf dem diese umgesetzt wer-
den, wird von den sogenannten Odus bestimmt. Es gibt 16 Wege, die wiede-
rum von potentiell 16 Orixas gefiihrt werden. Diese Wege sind Strukturen
und entsprechen im Wesentlichen definierten Lebensphasen mit ihren spezi-
fischen Herausforderungen. Das Verstindnis des personlichen Weges und der

16



Qualitdten, der Orixas und der Odus, ergibt die individuelle spirituelle Land-
karte eines Menschen. Sie ist vergleichbar mit einer astrologischen Bestands-
aufnahme mit kurzfristigen und langfristigen, situativen und strukturellen
Aussagen.

Das neue Orakel von Ifa— Merindilogun im System der Cauris. Im Westen
kennen wir die Tradition des Tarot. Uber das Tarot konnen konkrete Situatio-
nen und Probleme des Alltages offengelegt werden. In dhnlicher Weise (aber
mit bedeutenden Unterschieden, wie spater erlautert wird) dienen Orakel im
Ifismus zur Deutung dieser Landkarte. Der Candomblé (sowie teilweise die
Umbanda) kennt das Orakel in verschiedenen Varianten. Am Bekanntesten
ist das Muschel-Orakel, in Brasilien genannt Jogo de Buzios oder auch Me-
rindilogun. Dieses ,,System der Cauris” ist das géngigste Orakel, weil es das
schnellste (irrigerweise auch als am einfachsten angenommene) System ist.
Es wird mit 16+1 Cauris gespielt — Muscheln, die lange vor Christus iiber
2.000 Jahre lang das von Asien bis Afrika gingige Zahlungsmittel waren.

Das alte Orakel von Ifa im System der Opelé (alternativ lkins, Cauris). Nur
wenigen Eingeweihten zugénglich ist das alte Orakel von If4, das traditio-
nell mit Ikins oder mit zusammenhingenden Samen (Opelé), neuzeitlich
auch mit Cauris geworfen wird. Dieses Orakel wird anhand Tausender oral
tiberlieferter Gedichte/Gleichnisse gedeutet und darf nur von Méannern ge-
spielt werden — zumindest ist die Einweihung nur sehr wenigen Ménnern
vorbehalten. Die Orakel haben in der Regel einen zeitlichen Horizont von
etwa 6 bis 12 Monaten und zeigen die qualitativen Strukturen des Lebensum-
feldes des Menschen. Sie sind erstaunlich prazise und konkret. Aber die Ora-
kel eignen sich auch, um strukturelle Erkenntnisse iiber Lebenswege und —
zusammenhinge zu verstehen. Sie haben dann keinen divinatorischen son-
dern eher einen erkennenden, analytischen Charakter. Die beiden wichtigsten
Orakel des Ifismus habe ich jeweils in gesonderten Werken zusammenge-
fasst. Vor allem das alte System von Ifa belebt eine fast vergessene und —
mangels Zeit und Wissen und Einweihung — kaum gespielte Tradition wieder.

Die Magie und die Heilung von Ifa. Im Westen kennen wir die Tradition der
Alchemie, die sich mit Magie beschéftigt. Hinzu kommen einige Strémungen
der Germanen. Sie sind sehr schwer verstindlich und groBenteils auch nicht

17



in spirituelle Traditionen eingebettet (z.B. Bindung an geistige Entitéten).
Dies fiihrt zu Missbrauch und Fehlanwendungen. Im Ifismus, speziell auch
im Candomblé und in der Umbanda, kennt man eine sehr gut strukturierte,
jedoch nicht schriftlich festgehaltene Form der Magie. Sie liefert die Antwort
auf viele Fragen der Orakel, die iiber definierte magische Rituale beantwortet
und ,,geheilt* werden. Die Magie ergibt sich traditionell aus den Versen von
Ifa. Das diese jedoch sehr aufwindig sind und teilweise inhaltlich sowie ritu-
ell in dieser Form im Westen nicht durchfiihrbar, miissen die Prinzipien zu-
ndchst abstrahiert und dann regional angepasst werden. Ich merke hier an,
dass Magie kein Kochrezept ist. Es existieren Prinzipien, Rituale und Rah-
menbedingungen, auf die man sich stiitzen kann — doch stets entscheidet die
geistige Welt, was in konkreten Situationen zu tun ist. Ohne aktive Einbin-
dung der geistigen Welt findet im Ifismus keine wirkungsvolle und glaub-
wiirdige Magie statt.

Die Prinzipien des Lebens. Was hilt alles zusammen? Der Ifismus vereint
viele Traditionen in synkretistischer Form. Traditionen aus Schwarzafrika
(im stdndigen Austausch mit den dgyptischen, christlichen, muslimischen
Traditionen), indianischer Schamanismus, europdischer Spiritismus und in
Teilen sogar christliche Aspekte wurden integriert. Vor dem Hintergrund des
héufigen Halbwissens ist es sinnvoll, tiber ein solides Grundversténdnis der
spirituellen Grundsdtze zu verfiigen, die hinter allen gréBeren Traditionen
stehen. Grundsitze also, die tibergreifend gelten, sich immer wiederholen
und sich nur in der &ufleren Form voneinander unterscheiden, und die hiufig
bereits wissenschaftlich fundamentiert oder korreliert sind. Die Kenntnis
dieser Grundlagen unterstiitzt die systematische, schliissige, fehlerdrmere
Umsetzung der personlichen spirituellen Wege.

Die Absicht dieser in einer Themenreihe zusammengefassten Schwerpunkte
ist, dem Leser und dem spirituellen Sucher konkrete Instrumente an die Hand
zu geben, die ihn/sie bei der Arbeit und auf dem Weg unterstiitzen. Es ist also
ganz bewusst keine anthropologische Arbeit, sondern eine spirituelle Auf-
arbeitung und Strukturierung. Der Leser soll Hinweise und Anleitungen be-
kommen, die ihr und ihm bei der Selbsterkenntnis helfen. Weniger wichtig
erschien mir in diesem Kontext die reine Wissensvermittlung {iber Hinter-
griinde, Historie, Grundsatzdiskussionen. Praxis geht vor Theorie, aber Theo-

18



rie ist immer da notwendig, wo sie fiir das Verstdndnis und flir die Glaub-
wiirdigkeit und Nachvollziehbarkeit entscheidend ist.

Ich verzichtete auch auf die detaillierte Darstellung von Ritualen und Tanzen,
weil sie nicht ohne Anleitung und ohne Gruppe umgesetzt werden kdnnen.
Diese bediirfen zudem der Fiihrung durch einen eingeweihten Babalorixd
oder eine eingeweihte Yalorixd. Die Zusammenfassungen sind auch weder
eine Anleitung zur Erleuchtung, noch eine Anleitung zur Erfahrung von In-
korporationen im spiritistischen Sinn. Fiir letztere sind eine Einweihung und
eine gezielte Fiihrung vor Ort unabdingbar. Lediglich Ausziige der sehr scho-
nen und typischen Musik habe ich auf einer gesonderten CD aufgenommen.
Sie kann in Deutschland erworben werden — umgesetzt von erfahrenen und
bekannten, sehr begabten brasilianischen Musikern. Auch einige traditionelle
Produkte sind verfiigbar — beispielsweise die wichtigen Reinigungsbéder.

In der Tradition des Ifismus verteilen die ,,Gotter™ (=Entititen) Aufgaben und
Amter. Man kann nichts werden, sondern man wird fiir etwas bestimmt. In
diesem Zusammenhang sind einige Bereiche der Magie und der Orakel nur
Eingeweihten und dafiir bestimmten Menschen vorbehalten. Diese Regeln
habe ich respektiert und an diesen Stellen nur die Prinzipien dargestellt.

Sprachlich gesehen habe ich versucht, vieles zu vereinfachen. Auf eine Dar-
stellung des Originaltextes in Yoruba habe ich an vielen Stellen verzichtet,
ebenso wie auf eine Erlduterung, wie welches Wort auszusprechen ist. Die
Begriffe selbst habe ich in Teilen beibehalten, weil sie hdufig nicht mit einem
Wort {ibersetzbar sind — sie bedeuten nicht selten ganze Sinnzusammenhén-
ge, die einmal erkléart werden miissen und dann mit diesem einen Wort defi-
niert sind.

Jedes Buch steht fiir sich und kann auch fiir sich alleine gelesen und ange-
wendet werden. Ich empfehle jedoch die Biicher iiber die Mythologie als
Voraussetzung und Ergidnzung der anderen Biicher. Ohne tiefere Kenntnis der
Mythologie wird man Orakel und Magie kaum wirklich gut verstehen und
anwenden konnen. Auch das tiefere Verstdndnis aller anderen Themen fiihrt
immer wieder zuriick auf die Mythologie.

19



Abschliefend kurz zu meiner eigenen Person. Ich bin Brasilianer. Meine
Familie wanderte 1880 mit unternehmerischen Visionen aus Deutschland
nach Brasilien aus. Nach dem Abitur in Brasilien kam ich nach Deutschland
und studierte Chemie sowie Betriebswirtschaft. Beruflich war ich viele Jahre
als Geschéftsfithrer internationaler Unternehmen tétig, vor allem auch in
Verbindung mit alternativen Konzepten zu ,,Health & Beauty* — also Natur-
kosmetik, Naturheilkunde, etc. Parallel zu meiner beruflichen, menschen-
aber auch sehr sachorientierten Welt habe ich iiber 25 Jahre die spirituelle
und wissenschaftliche Seite vieler spiritueller Traditionen studiert und bin in
einige von ihnen auch eingeweiht. Ich bin Reiki-Meister, habe den schamani-
schen Ausbildungszyklus nach Alberto Villoldo abgeschlossen, habe mich
tief in die Alchemie, die Geheimlehren und Mysterienschulen des Abendlan-
des, das Tantra, die Chakra- und Meridianarbeit, die Informationsmedizin,
die Lichtarbeit, die Quantenphilosophie u.a. vertieft. Schwerpunkt dabei war
stets die Verbindung von spiritueller Erfahrung und wissenschaftlicher Er-
kenntnis. Im Candomblé und der Umbanda fand ich meine personliche spiri-
tuelle Heimat und Bestimmung. Ich bin sowohl in diese Traditionen wie auch
konkret in die nur Mannern vorbehaltene Tradition des Orakels von Ifa ein-
geweiht und in ihnen ausgebildet (soweit man das je sein kann).

Im Candomblé habe ich eine in sich schliissige spirituelle Heimat gefunden,
die offen bleibt fiir die Integration und Weiterentwicklung all dessen, was ich
zu schitzen gelernt habe. Ich darf in meiner personlichen Entwicklung alles
hinzufiigen, ohne etwas wegnehmen oder aufgeben zu miissen. Eine solche
Einstellung wiinsche ich mir grundsétzlich von allen spirituellen Bewegun-
gen — alles ist im Fluss, alles ist in Bewegung und in Entwicklung. Wie kann
es da Dogmen geben? Und wenn alle Erkenntnis aus der geistigen Fiihrung
erwéchst — wie kann es da menschliche Strukturen geben, die final entschei-
den, was richtig und falsch, was gut und was schlecht ist?

Ich betrachte die Traditionen des Candomblé und der Umbanda nicht als
Religion, sondern als offenes spirituelles System. (Deswegen gefallt mir auch
der tlibergreifende und nicht bereits belegte Begriff des Ifismus.) So wird das
in Brasilien auch {iberwiegend gelebt. Dass diese Traditionen in Brasilien als
Religionen gefiihrt werden, hat vermutlich mehr rechtliche als inhaltliche
Griinde. Viele Anhénger sind gleichzeitig christlich geprdgt und sehen darin

20



