
Tilo Plöger 

Die Götter von IFÁ 
Die Orixás: Die inneren Polaritäten des Menschen 

Die 5.000-jährige Tradition des Ifismus – Yorubá, 
Candomblé, Umbanda und Santeria 



Copyright: © 2016: Tilo Plöger 
Illustration:  Maika Matthis 
Übersetzungen:  Kia Herbers 
Umschlag & Satz: Erik Kinting 

Verlag: tredition GmbH, Hamburg 
978-3-7345-6844-2 (Paperback)
978-3-7345-6845-9 (Hardcover)
978-3-7345-6846-6 (e-Book)
Printed in Germany

Das Werk, einschließlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. Jede 
Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors unzulässig. 
Dies gilt insbesondere für die elektronische oder sonstige Vervielfältigung, 
Übersetzung, Verbreitung und öffentliche Zugänglichmachung. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

http://dnb.d-nb.de


INHALT 

VORWORT ............................................................................................. 7 

EINLEITUNG ....................................................................................... 23 

EINFÜHRUNG IN DIE MYTHOLOGIE............................................. 31 

Der Ifismus ......................................................................................... 31 

Die Entstehung des Universums............................................................34 

Der Entstehung der materiellen Welt .....................................................49 

Der Mensch zwischen geistiger und materieller Welt .............................52 

Die geistige Führung des Menschen ......................................................62 

Die Energie Axé ...................................................................................69 

Das Wort, der Atem und die Sicht .........................................................71 

DIE 16 HAUPT-ORIXÁS ...................................................................... 73 

Exkurs – die 16 Olodus (Haupt-Odus) ...................................................83 

Ausführliche Darstellung der Haupt-Orixás ...........................................84 

Exú......................................................................................................87 

Euá .................................................................................................... 135 

Iansã .................................................................................................. 157 

Ibeji ................................................................................................... 189 

Logunedé ........................................................................................... 203 

Nanã .................................................................................................. 225 

Obá ................................................................................................... 251 

Ogum ................................................................................................ 267 

Omolu ............................................................................................... 301 

Ossaim .............................................................................................. 341 



Oxalá (oxaguiã – oxalufã)................................................................... 368 

Oxóssi ............................................................................................... 427 

Oxum ................................................................................................ 467 

Xangô ................................................................................................ 507 

Yemanjá ............................................................................................ 583 

YA MI OXORONGÁ ...........................................................................655 

NACHWORT .......................................................................................665 

GLOSSAR ............................................................................................667 

LITERATUR ........................................................................................683 



Anmerkung zur Aussprache 

Zur Vereinfachung der Aussprache und Schreibweise habe ich auf die kom-
plexe Schreibweise der Yorubá-Sprache verzichtet und sie stark vereinfacht. 
Die Aussprache ist ohnehin für das Verständnis des Orakels unwichtig. Die 
aus dem Yorubá entliehenen Begriffe habe ich in der brasilianischen 
Schreibweise und Aussprache belassen. Akzente wie é, ó, ú bedeuten eine 
offene Betonung dieses Vokals, Akzente wie ê, ô eine geschlossene Beto-
nung. Akzente wie ã, õ kennzeichnen eine nasale Betonung des Lauts. Das 
„x“ wird wie das deutsche „sch“ bzw. das englische „sh“ ausgesprochen. 
Wörter ohne Akzente werden auf der vorletzten Silbe betont. 





7 

VORWORT 

Was ist der Anfang allen Glaubens? Wo liegt die Wiege der Spiritualität? Wo 
liegt der gemeinsame Ursprung aller spirituellen Traditionen? 

Die ältesten spirituellen Zeichen finden wir in Höhlenmalereien und zudem 
kennen wir einige archäologische Gegenstände, die auf spirituelle Verwen-
dung schließen lassen. Es sind im Wesentlichen schamanische Traditionen 
mit ihrem starken Fokus auf die drei geistigen Welten (obere Welt der Geist-
wesen, mittlere Welt der Menschen, untere Welt der Krafttiere und Pflanzen-
geister), der starken Betonung des Weiblichen, und einiger weiterer Elemen-
te. Der Schamanismus entspringt einer tiefen Kommunion zwischen Mensch 
und Natur, und ist im Kern sehr animistisch. Aus ihr entspringen wohl auch 
die Laute, die Sprache, die Zeichen, die Schrift. Der Schamanismus ist mehr 
eine „gefühlte“ als eine „bewusst gedachte und reflektierte“ Spiritualität. 
Insofern ist er eher ein evolutionärer Schritt, ein Fundament, als eine kultu-
relle Tradition. 

Die erste spirituelle „Kultur“ im Sinne einer bewussten Formulierung von 
Prinzipien, Ritualen und Zusammenhängen wird häufig im arabischen Raum 
vermutet und dort verortet. Zarathustra, der sehr frühe Sufismus, die Entste-
hung der (aramäischen) Schrift – vieles deutet darauf hin, dass dort irgendwo 
im arabischen Raum die erste systematische (dennoch immer noch sehr stark 
mystisch-animistisch bleibende) Strukturierung der Spiritualität beginnt. Es 
gilt als recht sicher, dass sich die asiatische wie auch die ägyptische und spä-
ter die europäische Tradition dieses Wissens bediente, und dass daraus die 
späteren Religionen der Welt entspringen. Der Handel und die Schrift waren 
sicher die entscheidenden Elemente der Strukturierung und Verteilung des 
frühen spirituellen Wissens. 

Wenig beschrieben und bekannt ist, dass zeitgleich, vielleicht auch davor, 
zumindest aber in starker Interaktion mit dieser Kultur eine afrikanische Tra-
dition im Raum des heutigen Nigeria (die Tradition der Yorubá) existierte, 
die ich im Folgenden als Ifismus bezeichnen möchte. Was zeichnet diese 
Tradition im Wesentlichen aus und weshalb ist so wenig über sie bekannt? 



8 

Der Ifismus ist über 5.000 Jahre alt und sein Einfluss auf asiatische und ägypti-
sche, später auf die griechischen spirituellen Traditionen ist bekannt und teil-
weise in alten Schriften festgehalten. Es gibt zwischen diesen Kulturen ganz 
offensichtliche Analogien der „Pantheons“, der Orakel sowie weiterer ritueller 
und archetypischer Elemente, die einen frühen Austausch nahelegen. 
 
Die spirituelle Kultur des Ifismus ist im Wesentlichen eine orale und eine 
tribale Tradition. Das unterscheidet sie ganz wesentlich von allen anderen 
späteren spirituellen Traditionen. Das bedeutet, dass sie bis heute so gut wie 
nicht niedergeschrieben wurde und und unterschiedliche Ausprägungen auf-
weist, sowohl zeitlich gesehen als auch geografisch, i.e. in unterschiedlichen 
tribalen (städtischen) Kulturen unterschiedlich ausgelegt wird. Sie ist in einer 
Sprache verankert, die heute in den geschichtsschreibenden Ländern nur in 
absoluten Nischenwissenschaften bekannt ist und verwendet wird. 
 
Eine spirituelle Kultur ohne Schrift – sich über die Zeit und über den Raum 
verändernd – in einer weltweit eher unbekannten Sprache geht in der heuti-
gen Welt unter. Sie wird nicht bemerkt und, wenn überhaupt, häufig falsch 
interpretiert. Diese Tradition hat einerseits die Anfänge unserer Kultur we-
sentlich mitbestimmt, andererseits aber auch umgekehrt Teile der späteren 
Entwicklungen eben dieser Kulturen aufgenommen. Die Ursprünge von spi-
rituellem Gedankengut verschwimmen dadurch. 
 
Diese oral weitergegebene Tradition hat sich immer wieder ihrem Kontext 
inhaltlich angepasst, damit sie aktuell und verstanden bleibt. Deswegen wird 
häufig fälschlicherweise angenommen, sie sei nicht besonders alt, oder sie sei 
aus anderen Traditionen heraus entstanden. Beides ist nicht der Fall, wie man 
an verschiedenen Merkmalen erkennen kann und wie auch in kleinen Teilen 
der Geschichtsschreibung bekannt ist. 
 
Der Ifismus ist eine Tradition, die in wesentlichen Elementen das Mysterium 
pflegt. Nur Eingeweihte und Auserwählte werden in die tiefen Geheimnisse 
der Kultur eingeweiht. Wer nicht in dieser Kultur aufgewachsen ist und zu-
dem von den „Göttern“ auserwählt wurde, hat also kaum eine Möglichkeit, 
die Tradition jenseits anthropologischer und historischer oder bildlicher Ana-
lyse zu verstehen. 



9 

In späteren Phasen dieser tribalen Tradition wurde sie über den Sklavenhan-
del nach Brasilien, Jamaica und Kuba getragen, wo sich die einzelnen Ele-
mente neu strukturierten und heute die Traditionen des Candomblé (in Teilen 
auch der Umbanda), des Voodoo und der Santeria begründen. Vor allem in 
Brasilien entwickelte sich diese Tradition weiter und vereinte sich mit scha-
manischen Traditionen der Indianer, alchemistischem Spiritismus aus Frank-
reich und dem restlichen Europa, in kleineren Teilen auch mit christlichen 
Elementen. 
 
Erhalten blieben trotz individueller Weiterentwicklung auch in diesen Län-
dern die weitgehend tribale Struktur (auch heute noch sind es eher spirituelle 
Gemeinschaften ohne Austausch untereinander) und die orale Tradition (das 
geschriebene Wort basiert auf wenigen historischen Quellen, ist meist unvoll-
ständig und sehr häufig falsch interpretiert und kopiert), eingebettet in der 
jeweiligen Landessprache, fast immer in bildungsfernen sozialen Schichten. 
 
Die Komplexität, die orale Basis in einer unbekannten Sprache, der restrikti-
ve Zugang zum Wissen durch Eingeweihte, die Verankerung in einer sozial 
schwachen Gesellschaftsschicht und kolonial unterdrückten Welt sind wohl 
die wesentlichen Gründe, weswegen der Ifismus in Europa weitgehend un-
bekannt geblieben ist. Im deutschsprachigen Raum gibt es auch kaum Ein-
wanderung aus den relevanten Ländern, die diese Tradition hätte überführen 
können. 
 
Ob Voodoo aus Jamaica, Santeria aus Kuba oder Candomblé und Umbanda 
aus Brasilien – Europäer assoziieren mit diesen Traditionen das, was sie aus 
einigen wenigen Bildern aus dem Kino, Fernsehen, Abenteuerromanen und 
Internet kennen. Das legendäre Knochenorakel von Moby Dick, das das 
Scheitern der Mission vorhersagt. Die meist blutigen Trancetänze mysteriö-
ser Kulturen, und die vielen Verwünschungen schwarzmagischer Priester und 
ihrer Voodoo-Puppen. Hinzu kommen abenteuerliche Berichte und Deutun-
gen barbarischer Schlachtungen, Anbetung des Teufels etc., die häufig christ-
lich motiviert waren (Missionierung). Viel mehr ist in Europa von dieser 
jahrtausendealten Tradition, die in Afrika ihren Ursprung hat, leider nicht 
bekannt. 
 



10 

In der deutschen Literatur gibt es meines Wissens kein Buch, das diese Tradi-
tionen – jenseits von einigen anthropologischen Dissertationen und Arbei-
ten – von ihrer spirituellen Seite systematisch und nachvollziehbar interes-
sierten Lesern näherbringt. Auch in den Ländern selbst ist die Literatur nicht 
sehr ausgeprägt und sehr häufig mit vielen Fehlern (im Sinne von logischen 
Inkonsistenzen) behaftet. Ältere Schriften sind ohnehin aufgrund der histori-
schen Christianisierung Afrikas und Amerikas weitgehend ungeeignet. Sie 
alle sind gekennzeichnet durch wertende und falsche Deutungen von Ritua-
len und Prinzipien. Monotheismus wird hier schnell zum Polytheismus, ein-
zelne Götter werden zu Satansanalogien, Rituale zu schwarzmagischen Prak-
tiken. 
 
Die unter dem Begriff Ifismus zusammengefassten spirituellen Traditionen 
bieten jedoch sehr vieles von dem, was in den westlichen Religionen weitge-
hend verloren gegangen ist, und was die Suche vieler spiritueller Menschen 
im Westen prägt: 
 
Erfahrbare Mystik. Die unter dem Ifismus zusammengefassten Traditionen 
sind sehr stark erlebbar und mystisch verankert. Sie sind nicht nur Glaubens-
sache, sondern Erfahrungssache. Die direkte Kommunikation mit der geisti-
gen Welt ist allgegenwärtig. Spirituelle Entitäten manifestieren sich in diesen 
Traditionen in Form von Inkorporationen oder eines „Aufblühens“ und sind 
somit für viele persönlich erfahrbar und für alle anderen Menschen sichtbar. 
Das Orakel als Instrument der Kommunikation und Hilfestellung ist ebenso 
integraler Bestandteil des täglichen Lebens. Glaube wird somit zu erfahre-
nem Wissen. Und das tägliche Leben ist untrennbar mit dem geistigen Leben 
verbunden. Während der Westen mystisch gesehen von Heiligen und Er-
scheinungen lebt (viele alte Traditionen wie Kontemplation und echte mysti-
sche Lehre wurden von der Kirche unterdrückt), kommunizieren die Mitglie-
der der Umbanda und des Candomblé alltäglich mit ihren geistigen Führern. 
Mit einigen von ihnen werden regelrechte Unterhaltungen geführt, wenn 
diese in den Priestern bzw. Meistern oder erfahrenen Teilnehmern inkorporie-
ren. Diese täglichen Erfahrungen lassen alle Glaubensfragen über die Exis-
tenz geistiger Welten hinfällig erscheinen – erlebte Mystik verleiht dem 
Glauben Gewissheit. 
 



11 

Konkrete Lebensberatung. Die Traditionen sind konkret, lebensnah und le-
bensbejahend. Sie kennen keine Bibel und somit kein Dokument als Grund-
lage für eine institutionalisierbare Deutungshoheit. Sie kennen kein Schuld-
prinzip. Sie kennen keine Hölle und keinen Teufel. Sie kennen keinen Kirch-
gang. Sie haben keine niedergeschriebenen Normen und Werte. Alles ist da-
rauf ausgerichtet, den Menschen im Rahmen seiner Bestimmung optimal zu 
führen. Die Tradition ist alles andere als wertfrei – nur sind diese Werte nir-
gendwo dogmatisch verankert. Sie werden gelebt, täglich überprüft und von 
den geistigen Entitäten selbst bestätigt. Sie werden immer wieder neu gedeu-
tet und in einen lebensnahen Kontext überführt. Gleichzeitig ist die Tradition 
sehr lebensbejahend und lebensfroh. Statt Kirchgängen gibt es gemeinsame 
Tänze und gemeinsame, sehr reichhaltige, alkoholfreie Essen. Statt Kanzel-
reden gibt es persönliche Dialoge mit den geistigen Entitäten. Die Hinweise 
des Orakels und der geistigen Entitäten sind greifbar und bleiben nicht im 
abstrakten Raum stehen. Es sind immer sehr konkrete Handlungsempfehlun-
gen für die nahe Zukunft. 
 
Ganzheitliche Verankerung. Das Christentum (und auch die moderne Wis-
senschaft bzw. Industrie) verbannte über die Jahrhunderte viele spirituelle 
Dimensionen. Unliebsame Aspekte wurden vergessen, gelöscht, verboten. 
Die geschah vor allem mit den unkontrollierbaren Aspekten des Glaubens, 
die dem Menschen einen direkten Zugang zu den geistigen Ebenen ermög-
lichte, allen voran die Mystik als Erfahrung der spirituellen Ebene, aber auch 
die Heilungsebene über die Energien spiritueller Dimensionen, die ganzheit-
liche (Natur-)Heilkunde. Candomblé und Umbanda, wie auch die Santeria 
und, soweit mir bekannt, die Voodoo-Tradition schließen die Errungenschaf-
ten moderner Wissenschaften nicht aus, doch sie arbeiten parallel mit allen 
Instrumenten spirituellen Wissens in einer sehr integrierten, schlüssigen 
Form. Sie fordern den Menschen auf, stets in Verbindung mit den „Göttern“ 
zu bleiben, jedoch eigenverantwortlich zu leben und zu entscheiden. Glaube 
und Wissenschaft, Tradition und Fortschritt, Medizin und spirituelle Heil-
kunde sind in dieser Tradition unterschiedliche Seiten derselben Medaille. 
 
Offenheit für Entwicklungen. Da es weder Bibel noch Kirche gibt, gibt es 
auch kein Dogma und keine höhere irdische normative Instanz. Allein die 
geistige Welt entscheidet über die weitere Entwicklung. Jede grundsätzliche 



12 

Entscheidung wird vorab mit der geistigen Welt „besprochen“. Somit bleibt 
diese Form der Spiritualität sehr offen für alles Neue. Es ist eine sehr toleran-
te, entwicklungsfreundliche Tradition. Eine Tradition, die auch im Sinne der 
offenen Entwicklung mit inneren Widersprüchen leben kann. Selbstverständ-
lich gibt es unterschiedliche Auslegungen und Deutungen, doch diese werden 
ausdiskutiert, koexistieren parallel, werden mit den Entitäten „besprochen“ 
und immer wieder in einen aktuellen Kontext gebracht. Alles fließt – auch 
die Spiritualität in ihrer inneren und äußeren Struktur. 
 
Keine Dogmen und keine Institutionen. Es ist eine Tradition von Vater und 
Sohn im übertragenen Sinn. Wissen und Energien werden übertragen und 
vermittelt: direkt über die geistige Welt, indirekt über das Orakel und Nach-
richten inkorporierter Entitäten, und über die Großmeister/Hohepriester (ge-
nannt Pai de Santo bzw. Mãe de Santo im Candomblé). Jeder Eingeweihte – 
sofern von der geistigen Welt mit dieser Aufgabe betraut – darf eine eigene 
spirituelle Gruppe aufbauen. Es existiert innerhalb dieser Gruppe eine Aufga-
benteilung (die von der geistigen Welt definiert wird), jedoch keine Hierar-
chie. Auch zwischen den Gruppen gibt es einen beliebigen Austausch und 
einen lockeren Zusammenschluss über Verbände. Die Tradition lebt mit dem 
Risiko des Missbrauchs, da selbstverständlich der Mangel an Regeln und 
Kontrollen dazu führt, dass potentiell jeder Mensch eine neue Gruppe gründen 
darf. Die Einhaltung überlieferter Regeln wird nicht kontrolliert. Die Tradition 
geht davon aus, dass die Freiheit der Entwicklung wichtiger ist als die Bewah-
rung und Kontrolle überlieferter Werte. Sie geht auch davon aus, dass der 
qualitative Ausgleich und die qualitative Selektion automatisch über die geis-
tige Welt sichergestellt werden. Schlecht geführte Gruppen, ebenso wie Men-
schen, die die Nähe dieser Gruppen suchen, haben ein eigenes Karma, eine 
eigene Entwicklung. Alle sind irgendwie auf dem Weg ins Licht und es gibt 
keinen Schatten, sondern lediglich die Abwesenheit von Licht. Die Freiheit 
der persönlichen und kollektiven spirituellen Entwicklung steht über allem. 
 
Ich habe mir erlaubt, diesen tribalen Traditionen der Yorubá, des Candomblé, 
der Umbanda, der Santeria und des Voodoo einen übergreifenden Namen zu 
geben. Ich habe sie unter dem Begriff Ifismus zusammengeführt. Der Begriff 
ist von Ifá abgeleitet, der zentralen Figur der Kommunikation zwischen den 
Menschen und den geistigen Welten. Der Begriff wurde vorsorglich marken-



13 

rechtlich geschützt, um den inhaltlichen Missbrauch an dieser Tradition zu 
vermeiden. 
 
Unter Ifismus verstehe ich die (weitgehend) nicht variable Essenz dieser 
Kulturen in Zeit und Raum. In einem ersten Schritt fokussiere ich mich auf 
eben diese gemeinsamen Grundlagen, herausgeschält aus den wenigen Quel-
len und vielen lokal und zeitlich eingefärbten mythologischen Erzählungen. 
Die Prinzipien, die Fundamente sind absolut, ihre rituelle, erzählerische, 
gelebte Auslegung jedoch relativ in Raum und Zeit. 
 
Ich bemühe mich in meiner Analyse und Darstellung dieser Tradition um 
Abstraktion und Authentizität gleichzeitig. Die Abstraktion besteht aus der 
Rückführung der Traditionen auf allgemein gültige, definierbare, abgrenzba-
re und schlüssige Prinzipien und Elemente spirituellen Denkens, die sich so 
oder in anderer Zusammensetzung auch in anderen Traditionen nachweisen 
lassen bzw. mit ihnen korrelieren. 
 
Um Authentizität bemühe ich mich, indem ich die Quellen möglichst wort-
nah übersetze und die wenigen guten Quellen nicht zerreiße und neu zusam-
menführe. Gleichzeitig stütze ich mich schwerpunktmäßig auf Quellen von 
geistig eingeweihten „Priestern“, die über ein tiefes Wissen und vor allem 
Erfahrung in diesen Traditionen verfügen. Die wesentliche Bibliographie ist 
in der Anlage jedes Buches aufgeführt. Ich habe jedoch immer wieder an der 
einen oder anderen Stelle korrigiert, gekürzt, ausgeführt, wenn es der Klar-
heit, Konsistenz und der Abstraktion diente. Auch habe ich die Inhalte mit 
geistigen Führern aus dem Candomblé und der Umbanda abgeglichen, um 
ein hohes Maß an Wissen und Erfahrung zu bündeln. 
 
Es liegt jedoch in der Natur dieser Traditionen, dass alle Ausführungen un-
vollständig bleiben müssen und möglicherweise auch anders interpretiert und 
gelebt werden können, vielleicht auch müssen. Auch kann ich nicht aus-
schließen, dass mir selbst einige Inkonsistenzen unterlaufen sind, die ich 
später einmal ausbessern muss. Diese Kultur ist einfach zu komplex, als dass 
absolute Fehlerfreiheit ein sinnvolles und erreichbares Ziel sein könnte. Ich 
möchte auch klarstellen, dass dies weder eine historische Analyse noch eine 
wissenschaftliche Dissertation ist und auch nie werden sollte. Auch mir ist – 



14 

als eingeweihtem Babalaô – vor allem die spirituelle Dimension dieser 
Arbeit wichtig. Ich bin zutiefst davon überzeugt, dass der Ifismus eine sehr 
bereichernde spirituelle Tradition ist, die dem Westen zugänglich gemacht 
werden muss, zunächst im Wort, später möglicherweise auch in der Musik 
und den praktischen Ritualen der Orakel, der Einweihung, der Tänze, der 
Magie. Der Ifismus liefert viele Impulse für die spirituelle Entwicklung, die 
spirituelle, emotionale und teilweise auch physische Heilung, die Analyse 
und Unterstützung auf dem Weg der Erfüllung der persönlichen Bestim-
mung. 
 
 

*** 
 
Allein in Brasilien gibt es geschätzte 10 000 Gruppen des Candomblé und 
etwa 50 000 Tempel der Umbanda mit insgesamt vielen Millionen Anhän-
gern und steigendem Zulauf trotz aller Bedrohungen durch neuchristliche 
Sekten sowie der hohen Komplexität der täglichen Praxis vor allem seitens 
der Großmeister bzw. der Hohepriester. 
 
Als Brasilianer hatte ich das Glück und die Bestimmung in Rio de Janeiro in 
die brasilianische Tradition des Candomblé und der Umbanda eingeweiht zu 
werden. Mit meinem dortigen Freund und Mentor Pai Marcos de Jagum ver-
brachte und verbringe ich Tausende Stunden, um die Kultur in Theorie und 
Praxis zu verstehen. Aufgrund meiner eigenen 25-jährigen spirituellen „Wis-
sensgeschichte“ über die (hermetischen) Prinzipien aller spirituellen Tradi-
tionen konnte ich mit ihm gemeinsam die Grundlagen des Candomblé und 
der Umbanda schriftlich festhalten und – was mir gerade vor dem Hinter-
grund der vielen Gefahren mündlicher Überlieferungen wichtig erscheint – 
weitgehend in sich schlüssig begründen. Das Ergebnis ist sicher nicht die 
einzige Wahrheit, zumal das Prinzip der Umbanda und des Candomblé ja die 
offene, sich entwickelnde Spiritualität ist. Aber das Gerüst ist allemal eine 
gute Struktur für die weitere Arbeit und Vertiefung in diese Traditionen. Sie 
ist im Grundsatz auch gültig für die Traditionen des Voodoo und der Santeria, 
wobei diese Traditionen in der Auslegung und Namensgebung einiger Entitä-
ten Abweichungen aufweisen und auch den spiritistischen Arm der Umbanda 
nicht kennen. Aber ich habe alle mir zur Verfügung stehende Literatur zu 



15 

diesen Traditionen, wie auch zu der ursprünglichen afrikanischen Tradition 
selbst, berücksichtigt – sofern sie von gelehrten, eingeweihten geistigen Füh-
rern stammt. 
 
Ich möchte darauf hinweisen, dass die Kultur der Umbanda und des Can-
domblé eine synkretistische und zusammenfassende Weiterentwicklung der 
afrikanischen Tradition ist. Sie ist keine afrikanische Tradition im engeren 
Sinne, sie ist eine lateinamerikanische Tradition mit afrikanischen Wurzeln 
und zusammenführenden Verbindungen indianischer und alchemistisch-
spiritistischer, teilweise auch christlicher Aspekte (letztere eher in der äuße-
ren Darstellung als im inneren Zusammenhalt). Deswegen fokussiere ich 
mich stärker auf die allgemeingültigen Prinzipien und verwende konkrete 
Rituale eher zur exemplarischen Illustration. 
 
Die Auseinandersetzung mit der Tradition des Ifismus umfasst verschiedene 
Schwerpunkte: 
 

Die Genesis von Ifá. Die spirituellen Prinzipien und Zusammenhänge wurden 
in Afrika (Nigeria, Kongo …) nicht niedergeschrieben, sondern in Form von 
Versen als Teil des Orakels von Ifá rezitiert. Später wurden sie zusammen-
hängend als mythologische Geschichten weitererzählt. Diese Geschichten 
sind für sich gesehen bereits schön zu lesende Mythen. Für das Verständnis 
und die Ausübung aller Rituale sind sie von grundlegender Bedeutung. Ohne 
sie ist alles nichts. Die Genesis erzählt die Entstehung der Welt, des Lebens, 
des Menschen und man kann sie sowohl aus einer spirituellen Sicht wie aus 
einer eher materiellen Sicht lesen. 
 
Die Götter von Ifá. Der Ifismus lehrt uns ein Pantheon geistiger Entitäten, im 
Aufbau vergleichbar mit dem ägyptischen oder dem griechischen Pantheon. 
Es sind geistige Entitäten (keine wirklichen Götter, denn der Ifismus ist 
monotheistisch), die definierte (Energie-)qualitäten besetzen. Diese Qualitä-
ten und die Zusammenhänge werden in Form von Itans (mythologischen 
Versen, häufig in gesungener und erzählter Form) wiedergegeben. Sie sind 
entscheidend für das Verständnis des Menschen selbst, denn sie wohnen in 
uns und führen uns durch unser Leben und darüber hinaus. Die Nährung 
dieser Entitäten (Orixás, Odus auch Propheten genannt, Aufgestiegene Meis-



16 

ter u.a.) und die Beschäftigung mit ihnen dient letztlich der Stärkung und 
Harmonisierung der Kräfte in uns selbst. 
 
Die Propheten von Ifá. Der Ifismus begründet seine Spiritualität auf Prophe-
ten (manchmal auch als Erzengel übersetzt bzw. interpretiert). Diese besetz-
ten definierte Wege (Energiestrukturen) und sind entscheidend für die Deu-
tung der Bestimmung des Menschen. 
 
Die Meister von Ifá. Analog zur Weißen Bruderschaft in der alchemistischen 
Tradition wie auch zur spiritistischen Tradition kennt die brasilianische Wei-
terentwicklung des Ifismus in der Tradition der Umbanda das Prinzip der 
aufgestiegenen Meister. Sie sind Mittler zwischen den Göttern und den Men-
schen und sorgen für die Umsetzung des Karmas, für den Austausch. Im 
Gegensatz zu den Göttern, die in uns wohnen, können diese Entitäten in defi-
nierten Strukturen und Situationen in Menschen inkorporieren, um über sie 
Botschaften zu vermitteln und (im Sinne des Austausches) magisch aktiv zu 
werden. Sie verändern Realitäten von morgen. 
 
Die Archetypen von Ifá. Im Westen kennen wir die Tradition der Astrologie. 
Wer sein Geburtsdatum, seine Geburtszeit und seinen Geburtsort kennt, der 
kann sich ein Bild seiner Persönlichkeit und seines Weges machen, sozusa-
gen eine Landkarte der Seele und des Lebens erstellen. Im Ifismus wird der 
Mensch im Wesentlichen von jeweils drei hohen geistigen Entitäten geführt. 
Als Analogie mag man sich vorstellen, dass der Mensch von drei Göttern des 
Pantheons geleitet wird. Sie bestimmen seine Typologie, seine innere Land-
karte. Was also in der westlichen Astrologie die Geburtsdaten und die abge-
leiteten Horoskope sind, das sind im Ifismus die drei Entitäten (zur Erinne-
rung, der Ifismus ist eine monotheistische Tradition, gemäß der alles aus 
einem einzigen Gott Olodumaré heraus entsteht. Umgangssprachlich werden 
die Orixás jedoch auch gerne als Götter bezeichnet, was sie aber de facto 
nicht sind.). Die Entitäten, also die Orixás, bestimmen die Qualitäten im Le-
ben und die Persönlichkeitsstruktur. Der Weg, auf dem diese umgesetzt wer-
den, wird von den sogenannten Odus bestimmt. Es gibt 16 Wege, die wiede-
rum von potentiell 16 Orixás geführt werden. Diese Wege sind Strukturen 
und entsprechen im Wesentlichen definierten Lebensphasen mit ihren spezi-
fischen Herausforderungen. Das Verständnis des persönlichen Weges und der 



17 

Qualitäten, der Orixás und der Odus, ergibt die individuelle spirituelle Land-
karte eines Menschen. Sie ist vergleichbar mit einer astrologischen Bestands-
aufnahme mit kurzfristigen und langfristigen, situativen und strukturellen 
Aussagen. 
 
Das neue Orakel von Ifá – Merindilogun im System der Cauris. Im Westen 
kennen wir die Tradition des Tarot. Über das Tarot können konkrete Situatio-
nen und Probleme des Alltages offengelegt werden. In ähnlicher Weise (aber 
mit bedeutenden Unterschieden, wie später erläutert wird) dienen Orakel im 
Ifismus zur Deutung dieser Landkarte. Der Candomblé (sowie teilweise die 
Umbanda) kennt das Orakel in verschiedenen Varianten. Am Bekanntesten 
ist das Muschel-Orakel, in Brasilien genannt Jogo de Búzios oder auch Me-

rindilogun. Dieses „System der Cauris“ ist das gängigste Orakel, weil es das 
schnellste (irrigerweise auch als am einfachsten angenommene) System ist. 
Es wird mit 16+1 Cauris gespielt – Muscheln, die lange vor Christus über 
2.000 Jahre lang das von Asien bis Afrika gängige Zahlungsmittel waren. 
 
Das alte Orakel von Ifá im System der Opelé (alternativ Ikins, Cauris). Nur 
wenigen Eingeweihten zugänglich ist das alte Orakel von Ifá, das traditio-
nell mit Ikins oder mit zusammenhängenden Samen (Opelé), neuzeitlich 
auch mit Cauris geworfen wird. Dieses Orakel wird anhand Tausender oral 
überlieferter Gedichte/Gleichnisse gedeutet und darf nur von Männern ge-
spielt werden – zumindest ist die Einweihung nur sehr wenigen Männern 
vorbehalten. Die Orakel haben in der Regel einen zeitlichen Horizont von 
etwa 6 bis 12 Monaten und zeigen die qualitativen Strukturen des Lebensum-
feldes des Menschen. Sie sind erstaunlich präzise und konkret. Aber die Ora-
kel eignen sich auch, um strukturelle Erkenntnisse über Lebenswege und –
zusammenhänge zu verstehen. Sie haben dann keinen divinatorischen son-
dern eher einen erkennenden, analytischen Charakter. Die beiden wichtigsten 
Orakel des Ifismus habe ich jeweils in gesonderten Werken zusammenge-
fasst. Vor allem das alte System von Ifá belebt eine fast vergessene und – 
mangels Zeit und Wissen und Einweihung – kaum gespielte Tradition wieder. 
 
Die Magie und die Heilung von Ifá. Im Westen kennen wir die Tradition der 
Alchemie, die sich mit Magie beschäftigt. Hinzu kommen einige Strömungen 
der Germanen. Sie sind sehr schwer verständlich und großenteils auch nicht 



18 

in spirituelle Traditionen eingebettet (z.B. Bindung an geistige Entitäten). 
Dies führt zu Missbrauch und Fehlanwendungen. Im Ifismus, speziell auch 
im Candomblé und in der Umbanda, kennt man eine sehr gut strukturierte, 
jedoch nicht schriftlich festgehaltene Form der Magie. Sie liefert die Antwort 
auf viele Fragen der Orakel, die über definierte magische Rituale beantwortet 
und „geheilt“ werden. Die Magie ergibt sich traditionell aus den Versen von 
Ifá. Das diese jedoch sehr aufwändig sind und teilweise inhaltlich sowie ritu-
ell in dieser Form im Westen nicht durchführbar, müssen die Prinzipien zu-
nächst abstrahiert und dann regional angepasst werden. Ich merke hier an, 
dass Magie kein Kochrezept ist. Es existieren Prinzipien, Rituale und Rah-
menbedingungen, auf die man sich stützen kann – doch stets entscheidet die 
geistige Welt, was in konkreten Situationen zu tun ist. Ohne aktive Einbin-
dung der geistigen Welt findet im Ifismus keine wirkungsvolle und glaub-
würdige Magie statt. 
 
Die Prinzipien des Lebens. Was hält alles zusammen? Der Ifismus vereint 
viele Traditionen in synkretistischer Form. Traditionen aus Schwarzafrika 
(im ständigen Austausch mit den ägyptischen, christlichen, muslimischen 
Traditionen), indianischer Schamanismus, europäischer Spiritismus und in 
Teilen sogar christliche Aspekte wurden integriert. Vor dem Hintergrund des 
häufigen Halbwissens ist es sinnvoll, über ein solides Grundverständnis der 
spirituellen Grundsätze zu verfügen, die hinter allen größeren Traditionen 
stehen. Grundsätze also, die übergreifend gelten, sich immer wiederholen 
und sich nur in der äußeren Form voneinander unterscheiden, und die häufig 
bereits wissenschaftlich fundamentiert oder korreliert sind. Die Kenntnis 
dieser Grundlagen unterstützt die systematische, schlüssige, fehlerärmere 
Umsetzung der persönlichen spirituellen Wege. 
 
Die Absicht dieser in einer Themenreihe zusammengefassten Schwerpunkte 
ist, dem Leser und dem spirituellen Sucher konkrete Instrumente an die Hand 
zu geben, die ihn/sie bei der Arbeit und auf dem Weg unterstützen. Es ist also 
ganz bewusst keine anthropologische Arbeit, sondern eine spirituelle Auf-
arbeitung und Strukturierung. Der Leser soll Hinweise und Anleitungen be-
kommen, die ihr und ihm bei der Selbsterkenntnis helfen. Weniger wichtig 
erschien mir in diesem Kontext die reine Wissensvermittlung über Hinter-
gründe, Historie, Grundsatzdiskussionen. Praxis geht vor Theorie, aber Theo-



19 

rie ist immer da notwendig, wo sie für das Verständnis und für die Glaub-
würdigkeit und Nachvollziehbarkeit entscheidend ist. 
 
Ich verzichtete auch auf die detaillierte Darstellung von Ritualen und Tänzen, 
weil sie nicht ohne Anleitung und ohne Gruppe umgesetzt werden können. 
Diese bedürfen zudem der Führung durch einen eingeweihten Babalorixá 

oder eine eingeweihte Yalorixá. Die Zusammenfassungen sind auch weder 
eine Anleitung zur Erleuchtung, noch eine Anleitung zur Erfahrung von In-
korporationen im spiritistischen Sinn. Für letztere sind eine Einweihung und 
eine gezielte Führung vor Ort unabdingbar. Lediglich Auszüge der sehr schö-
nen und typischen Musik habe ich auf einer gesonderten CD aufgenommen. 
Sie kann in Deutschland erworben werden – umgesetzt von erfahrenen und 
bekannten, sehr begabten brasilianischen Musikern. Auch einige traditionelle 
Produkte sind verfügbar – beispielsweise die wichtigen Reinigungsbäder. 
 
In der Tradition des Ifismus verteilen die „Götter“ (=Entitäten) Aufgaben und 
Ämter. Man kann nichts werden, sondern man wird für etwas bestimmt. In 
diesem Zusammenhang sind einige Bereiche der Magie und der Orakel nur 
Eingeweihten und dafür bestimmten Menschen vorbehalten. Diese Regeln 
habe ich respektiert und an diesen Stellen nur die Prinzipien dargestellt. 
 
Sprachlich gesehen habe ich versucht, vieles zu vereinfachen. Auf eine Dar-
stellung des Originaltextes in Yorubá habe ich an vielen Stellen verzichtet, 
ebenso wie auf eine Erläuterung, wie welches Wort auszusprechen ist. Die 
Begriffe selbst habe ich in Teilen beibehalten, weil sie häufig nicht mit einem 
Wort übersetzbar sind – sie bedeuten nicht selten ganze Sinnzusammenhän-
ge, die einmal erklärt werden müssen und dann mit diesem einen Wort defi-
niert sind. 
 
Jedes Buch steht für sich und kann auch für sich alleine gelesen und ange-
wendet werden. Ich empfehle jedoch die Bücher über die Mythologie als 
Voraussetzung und Ergänzung der anderen Bücher. Ohne tiefere Kenntnis der 
Mythologie wird man Orakel und Magie kaum wirklich gut verstehen und 
anwenden können. Auch das tiefere Verständnis aller anderen Themen führt 
immer wieder zurück auf die Mythologie. 
 



20 

Abschließend kurz zu meiner eigenen Person. Ich bin Brasilianer. Meine 
Familie wanderte 1880 mit unternehmerischen Visionen aus Deutschland 
nach Brasilien aus. Nach dem Abitur in Brasilien kam ich nach Deutschland 
und studierte Chemie sowie Betriebswirtschaft. Beruflich war ich viele Jahre 
als Geschäftsführer internationaler Unternehmen tätig, vor allem auch in 
Verbindung mit alternativen Konzepten zu „Health & Beauty“ – also Natur-
kosmetik, Naturheilkunde, etc. Parallel zu meiner beruflichen, menschen- 
aber auch sehr sachorientierten Welt habe ich über 25 Jahre die spirituelle 
und wissenschaftliche Seite vieler spiritueller Traditionen studiert und bin in 
einige von ihnen auch eingeweiht. Ich bin Reiki-Meister, habe den schamani-
schen Ausbildungszyklus nach Alberto Villoldo abgeschlossen, habe mich 
tief in die Alchemie, die Geheimlehren und Mysterienschulen des Abendlan-
des, das Tantra, die Chakra- und Meridianarbeit, die Informationsmedizin, 
die Lichtarbeit, die Quantenphilosophie u.a. vertieft. Schwerpunkt dabei war 
stets die Verbindung von spiritueller Erfahrung und wissenschaftlicher Er-
kenntnis. Im Candomblé und der Umbanda fand ich meine persönliche spiri-
tuelle Heimat und Bestimmung. Ich bin sowohl in diese Traditionen wie auch 
konkret in die nur Männern vorbehaltene Tradition des Orakels von Ifá ein-
geweiht und in ihnen ausgebildet (soweit man das je sein kann). 
 
Im Candomblé habe ich eine in sich schlüssige spirituelle Heimat gefunden, 
die offen bleibt für die Integration und Weiterentwicklung all dessen, was ich 
zu schätzen gelernt habe. Ich darf in meiner persönlichen Entwicklung alles 
hinzufügen, ohne etwas wegnehmen oder aufgeben zu müssen. Eine solche 
Einstellung wünsche ich mir grundsätzlich von allen spirituellen Bewegun-
gen – alles ist im Fluss, alles ist in Bewegung und in Entwicklung. Wie kann 
es da Dogmen geben? Und wenn alle Erkenntnis aus der geistigen Führung 
erwächst – wie kann es da menschliche Strukturen geben, die final entschei-
den, was richtig und falsch, was gut und was schlecht ist? 
 
Ich betrachte die Traditionen des Candomblé und der Umbanda nicht als 
Religion, sondern als offenes spirituelles System. (Deswegen gefällt mir auch 
der übergreifende und nicht bereits belegte Begriff des Ifismus.) So wird das 
in Brasilien auch überwiegend gelebt. Dass diese Traditionen in Brasilien als 
Religionen geführt werden, hat vermutlich mehr rechtliche als inhaltliche 
Gründe. Viele Anhänger sind gleichzeitig christlich geprägt und sehen darin 


