


Perry Schmidt-Leukel

Das himmlische
Geflecht

Buddhismus und Christentum -
ein anderer Vergleich

o~



Fiir Paul F. Knitter

Wegbereiter des religiosen Pluralismus
Buddhist und Christ
Freund



Inhalt

N O WO 9

Das himmlische Geflecht: Indras Netz ........................... 13

. Kapitel
Religionen vergleichen: Warum — Wozu? ... 18
1.1 Religionsvergleich in der Religionswissenschaft ........... 18
1.2 Religionsvergleich in der Theologie .............................. 35
. Kapitel
Die Entdeckung fraktaler Strukturen:
Neue Perspektiven fur den Religionsvergleich ....... 49

2.1 Kultur- und religionswissenschaftliche Perspektiven ..... 49

2.2 Perspektiven interreligioser Theologie ........................... 64
. Kapitel

Inder Welt ... 89

3.1 Weltflucht oder Weltzuwendung?............................... 89

3.2 Weltflucht und Weltzuwendung im Buddhismus........... 100

3.3 Weltzuwendung und Weltflucht im Christentum ........... 113

3.4 Nicht-Anhaften und liebende Zuwendung ................... 125

. Kapitel
Letzte Wirklichkeit ... 138
4.1 Impersonales Absolutum oder personaler Gott?........... 138

4.2 Impersonale und personale Transzendenz-
vorstellungen im Buddhismus ....................... 152



4.3 Personale und impersonale Transzendenz-

vorstellungen im Christentum .................................... 162
4.4 Sprechen vom Unaussprechlichen ............................... 169
. Kapitel
Was stimmt nicht mituns?............................ 189
5.1 Verblendung oder Stinde?............................ 189
5.2 Verblendung und siindhafte Selbstverhaftung
im Buddhismus ... 195
5.3 Siindhafte Selbstverhaftung und Verblendung
im Christentum ... 206
5.4 Erkenntnis und Vertrauen ........................oooooo 215
. Kapitel
Hoffnungstrager......................................... 221
6.1 Erwachter Lehrer oder inkarnierter Gottessohn?.......... 221
6.2 Erwachen, Verkiindigung und Inkarnation .................. 229
6.3 Entschrankung und Verschrinkung .......................... 243
. Kapitel
DerWeqg ... 256
7.1 Selbsterlosung oder Fremderlosung? ........................... 256

7.2 Selbsterlosung und Fremderlosung im Buddhismus .... 265

7.3 Fremderldsung und Selbsterlosung im Christentum .... 273

7.4 Erlosung des Selbst vom Selbst............................. 277
. Kapitel
»Hinterm Horizont ...« 288

8.1 Glickseliges Entwerden oder gliickselige
Gemeinschaft? ... 289



8.2 Individuelle und soziale Facetten buddhistischer

Heilsvorstellungen ... 297
8.3 Heil als Vereinigung mit Gott und als vollendete

Sozietdt im Christentum ... 318
8.4 Zur Komplementaritit eschatologischer Bilder............ 339

9. Kapitel
Buddhismus und Christentum: Ein neues

Verstandnis — ein neues Verhaltnis ... 350
9.1 Im Auge des Betrachters?................................ 351
9.2 Fraktale Strukturen als Basis interreligioser
Lernprozesse ..o 358
Literatur. ... 367

Personenregister ... 406






Vorwort

Seinem Buch Mach s gut und danke fiir den Fisch stellte Douglas
Adams seinerzeit die Auskunft voran, dies sei »der vierte Band der
Trilogie: Per Anhalter durch die Galaxis ...«. Etwas Ahnliches liefe
sich auch {iiber das vorliegende Buch sagen. In ihm laufen Fiaden
aus drei vorangegangenen Werken zusammen: Gott ohne Grenzen,
Buddhismus verstehen und Wahrheit in Vielfalt.

In Gott ohne Grenzen skizziere ich eine christliche und plu-
ralistische Theologie der Religionen — das heif3t, eine Theologie,
die nicht langer impliziert, dass das Christentum die allein wahre
oder beste Religion ist, sondern in der Vielfalt der Religionen
einen genuinen Wert erblickt. In Buddhismus verstehen zeige ich,
wie sich der Buddhismus in eine solche Perspektive einfiigt — das
heif3t, wie im Buddhismus Transzendenzerfahrungen auf eigene
Art und Weise begrifflich verarbeitet und zum bestimmenden
Faktor fiir Lebensstile wurden, die eine Symbiose aus Weisheit
und mitfithlender Zuwendung anstreben. Wahrheit in Vielfalt be-
schreibt in seinem ersten Teil, wie sich heute in allen grof3en re-
ligiosen Traditionen pluralistische Konzeptionen entwickeln, die
aus der je spezifischen Sicht der eigenen Religion heraus andere
Religionen als zwar verschiedene, aber dennoch gleichwertige
Wege zu Heil und Befreiung wiirdigen. Im zweiten Teil lege ich
dar, wie aus solchen Umbriichen eine neue Form von Theologie
erwichst: ndmlich eine interreligidose Theologie, die von Men-
schen unterschiedlicher Religionen gemeinsam vorangebracht
wird. Eine interreligiose Theologie stellt sich weiterhin den gro-
Ben Menschheitsthemen: jenen Fragen, die das Leben selbst an
die Menschheit und an jeden Einzelnen von uns stellt und die von
den Religionen aufgenommen, in immer neuen Varianten reflek-
tiert, mal mit mehr, mal mit weniger Vorsicht beantwortet und in
konkrete Lebenspraxis iiberfiithrt werden. Interreligiose Theolo-
gie greift hierzu nicht mehr nur auf die Tradition der je eigenen
Religion zuriick, sondern tendenziell auf das Zeugnis religioser
Erfahrungen und deren gedankliche Durchdringung innerhalb der



10

gesamten Menschheit. Denn sie ist von der Uberzeugung gelei-
tet, dass sich religios bedeutsame Wahrheit in religioser Vielfalt
niederschligt.

Am Ende von Wahrheit und Vielfalt steht die Beobachtung, dass
genau dies nicht nur fiir die globale Religionsgeschichte gilt, son-
dern auch fiir jede einzelne religiose Tradition. Keine Religion ist
homogen, sondern umfasst ihrerseits eine immense Vielfalt unter-
schiedlicher Ausdrucksformen. Mehr noch, zwischen der religi-
onsinternen Vielfalt und der religiosen Vielfalt auf globaler Ebene
zeigen sich eine Reihe erstaunlicher Parallelen. Und diese spiegeln
sich sogar noch in jener Vielfalt von religiosen Haltungen wider, die
auch ein einzelner Mensch in sich tragen kann oder im Laufe seines/
ihres Lebens zu durchlaufen vermag. An diese Einsicht kniipft der
vorliegende Band an. Auf ihrer Basis priasentiert er einen anderen,
neuartigen Vergleich von Christentum und Buddhismus — einen Ver-
gleich, der diese nicht so behandelt, als seien es mehr oder weniger
homogene Einheiten. Vielmehr wird die innere Vielgestaltigkeit
beider Religionen solcherart in den Blick genommen, dass dabei
die Parallelitidt der Unterschiede erkennbar wird, die sich in beiden
Traditionen finden. Auch wenn sich Buddhismus und Christentum
deutlich voneinander unterscheiden, so dhneln sie einander doch
gerade in den Strukturmustern ihrer internen Vielfalt.

Dies genauer zu erfassen hat weitreichende Folgen fiir unser
Verstdndnis religioser Vielfalt und ihre theologische beziehungs-
weise religiose Deutung — Folgen, die in eine theologisch plura-
listische Richtung weisen. So werden tentative Antworten auf die
Frage moglich, warum es iiberhaupt eine solche Vielfalt religioser
Erscheinungsformen gibt, wenn man diese nicht einfach nur in athe-
istischer Weise als eine Vielfalt menschlicher Illusion deuten will.
Mit anderen Worten: Es werden Antworten greifbar auf die Frage,
warum religiose Wahrheit in Vielfalt aufscheint. Das ist das Thema
des nun vorliegenden Buchs. In diesem Sinn werden hier die Fiden
der vorangegangenen Trilogie aufgegriffen und weitergefiihrt.

Einen anderen Vergleich zu schreiben beinhaltet zugleich, die
bisherigen Vergleiche von Buddhismus und Christentum kritisch in
den Blick zu nehmen. Auch das geschieht in diesem Buch. Hierzu



konnte ich zum Teil auf eigene frithere Untersuchungen zuriick-
greifen,! die nun jedoch durch die Beriicksichtigung weiterer und
neuerer vergleichender Studien ergiinzt wurden. Das Grundkonzept
des jetzigen Buchs konnte ich im Zuge einer Vorlesungsreihe ent-
wickeln, die ich im Oktober 2017 auf Einladung von Professor You
Bin an der Minzu University in Peking gehalten habe.? Fiir diese
Gelegenheit sei meinem chinesischen Kollegen nochmals herzlich
gedankt. Mein Dank gilt auch Reinhard Achenbach, Karl Baier,
Eve-Marie Becker, Albrecht Beutel, Lutz Doering, Christina Hoe-
gen-Rohls, Assaad Elias Kattan, Hermut Lohr, Holger Strutwolf
und Mathias Schneider, die mir aus ihrer eigenen Expertise heraus
zahlreiche hilfreiche Hinweise gegeben haben. Dankbar bin ich fiir
die vielen Stunden, die meine Mitarbeiterin, Martina Forstmann,
und meine Frau Doris in das sorgféltige Korrektur-Lesen der di-
versen Manuskript-Entwiirfe investiert haben. Alle verbliebenen
Fehler gehen freilich allein auf meine eigene Unachtsamkeit zu-
riick. Dankbar bin ich der Deutschen Forschungsgesellschaft, die
mir durch die Finanzierung des Exzellenzclusters »Religion und
Politik« zwei Forschungsfreisemester ermdoglichte, in denen der
Grofiteil des Manuskripts geschrieben wurde. Herrn Steen vom
Giitersloher Verlagshaus danke ich fiir seine erneute engagierte
Unterstiitzung dieser Publikation, die er und sein Team beim Gii-
tersloher Verlagshaus auf die gewohnt professionelle Weise in ihre
erfahrenen Hénde genommen haben.

Last but not least danke ich allen, mit denen ich meine Uberle-
gungen zu einer fraktalen Interpretation religioser Vielfalt seit ihrer
erstmaligen Vorstellung bei meinen Gifford-Lectures im Jahre 2015
diskutieren konnte. Die positiven Riickmeldungen und kritischen
Riickfragen, die ich von zahlreichen Kolleg*innen rund um die
Welt, den Teilnehmer*innen bei Kongressen, Tagungen und Gast-

1 Schmidt-Leukel 1992.

2 Sie wurde 2019 in einer zweisprachigen (englisch-chinesischen) Ausgabe unter dem Titel
To See a World in a Flower in Peking bei Zong jiao wen hua chu ban she (Verlagshaus fiir
religiose Kultur) veroffentlicht (Schmidt-Leukel 2019¢). Fiir Das himmlische Geflecht wurde
das Konzept von To See a World in a Flower (iberarbeitet und erheblich erweitert — nicht
nur im Hinblick auf einzelne Kapitel, sondern auch durch die Hinzufligung von vier neuen
Kapiteln, sodass die deutsche Version nun auf das in etwa Dreifache angewachsen ist.



12

vorlesungen sowie von meinen Studierenden erhielt, haben mir bei
meinem eigenen Nachdenken erheblich weitergeholfen. Eine ganz
besondere Rolle spielte hierbei der wiederholte Austausch mit Paul
Knitter, dem ich daher dieses Buch widme.



Das himmlische Geflecht:
Indras Netz

Im Mahayana-Buddhismus, dem sogenannten »groflen« oder »er-
habenen Fahrzeug, findet sich ein verbreitetes Bild. Demnach
gleicht die Wirklichkeit einem himmlischen Geflecht: dem Juwe-
len-Netz des Gottes Indra. Vor allem in dem sehr einflussreichen
Avatamsaka-Sitra wird vielfach auf dieses Bild angespielt.! Al-
lerdings wird in dieser Schrift das Bild selbst nirgendwo direkt
entfaltet. Vielmehr ist es hier als unter Buddhisten bekannt voraus-
gesetzt. Der chinesische buddhistische Meister Dushun (Tu-shun,
auch: Fa-shun, 6.-7. Jhd. n. Chr.) erldutert das Bild folgenderma-
Ben: Es zeigt,

[...] wie die vielen Dinge einander durchdringen gleich dem Reich
von Indras Juwelen-Netz [...]. Dieses kaiserliche Netz ist ganz aus
Juwelen gefertigt: Weil die Juwelen klar sind, spiegeln sie ihr Bild
gegenseitig wider. So erscheint jedes Juwel in der Widerspiegelung
des anderen, spiegelt sich wider und wider ohne Ende, sodass alle
Juwelen gleichzeitig in einem einzelnen Juwel aufscheinen und das
ist so in jedem einzelnen unter ihnen [...].2

Bei Indras Netz handelt sich also um ein den Himmel durch-
ziehendes Geflecht, in dessen Knotenpunkten lauter klare Juwe-
len sitzen, von denen jedes einzelne Juwel das ganze Netz auf
seine Art widerspiegelt. Meister Dushun gilt als der erste Pat-
riarch der Huayan-Schule des chinesischen Buddhismus, einer
Schule, die sich insbesondere auf die Lehren des indischen Ava-

1 Besonders in den Biichern 4, 5, 12, 21, 25, 33, 34, 39.

2 So in seiner Schrift »Beruhigung und Kontemplation nach den fiinf Lehren des Huayan«
(Huayan wujiao zhiguan). Zitiert nach der englischen Ubersetzung in Thomas Cleary (1983:
66). Alle Ubersetzungen aus dem Englischen stammen, wenn nicht anders angegeben, von
mir.

13



14

tamsaka-Sttras stutzt.> Das Avatamsaka-Siitra selbst stammt in
seiner spateren Form wohl aus dem vierten Jahrhundert n. Chr.
und ist eine umfangreiche Kompilation von noch élteren Texten
des Mahayana-Buddhismus. So reichen erste chinesische Uber-
setzungen von einzelnen Teilen des Avatamsaka-Siitras bereits in
das zweite Jahrhundert zuriick.

Die Idee von der Welt als einem gewaltigen Netz des Gottes
Indra ist allerdings noch weitaus &lter. Sie geht auf Vorstellungen
zurlick, die sich bereits in vedischen Texten finden (Atharva-Veda
8,8,8). Im Mahayana-Buddhismus erhilt das Bild nun aber die
besondere Nuance von der Klarheit der einzelnen Juwelen. Sie
symbolisieren die »Leerheit« bezichungsweise Substanzlosigkeit
aller Dinge, aus denen eine Welt besteht, ja, alle Welten insgesamt.
Dies fiihrt wiederum zur Idee ihrer wechselseitigen Spiegelung
und schlieBlich zu dem Gedanken, dass sich das gesamte Netz in
jedem seiner Teile reflektiert und bricht. Das himmlische Geflecht
entspricht somit einem »fraktalen« Muster, das heif3t einem Muster,
bei dem sich gewisse Grundstrukturen in den einzelnen Kompo-
nenten der Struktur wiederholen.

Nach dem Avatamsaka-Sitra ist mit dem Bild von Indras Netz
nicht die Idee einer amorphen Masse verbunden. Auch wenn die
letzte, in und hinter allem verborgene Wirklichkeit jede substanzi-
elle beziehungsweise begriffliche Form {ibersteigt und in diesem
Sinn »formlos« oder »amorph« (Sanskrit: arupya) ist, so mani-
festiert sie sich doch in zahllosen Formen, eben als ein Myriaden-
Geflecht von Vielfalt und Unterscheidung. Dementsprechend heif3t
es im fiinfundzwanzigsten Buch des Sttras: Auch wenn alle Welten
einander endlos durchdringen, so lassen sie sich dennoch vonei-
nander unterscheiden. Wer es vermag, das Ganze in jedem Teil
wiederzuerkennen, »zerstort nicht die Merkmale ihrer Strukturen,
sondern lésst sie alle deutlich sichtbar werden«.*

Besonders in dieser Hinsicht eignet sich die alte Metapher von
»Indras« oder »Gottes Netz« fiir den hier vorgelegten neuartigen

3 Siehe Schmidt-Leukel 2020a: 274-278.
4 Nach der englischen Ubersetzung in Thomas Cleary (1993: 656).



Vergleich von Buddhismus und Christentum. Denn ich betrachte
Buddhismus und Christentum nicht als homogene Groéfen, son-
dern als komplexe, in sich vielschichtige und teilweise heterogene
Gebilde. Unter Berlicksichtigung dieser internen Vielgestaltigkeit
beider Religionen werden im Vergleich fraktale Strukturmuster
sichtbar. Das heif3t, augenfillige Unterschiede zwischen beiden Re-
ligionen lassen sich auch innerhalb einer jeden von ihnen wieder-
erkennen. Strukturell wird damit eine quasi wechselseitige Durch-
dringung beider Religionen erkennbar. [hre Beziehung gleicht dem
himmlischen Geflecht.

Ganz im Sinne des Avatamsaka-Siitras bedeutet dies jedoch
nicht, die Unterschiede zu verwischen. Nach wie vor treten sie
deutlich zutage, aber als Teil einer weitaus differenzierteren, eben
einer fraktalen Struktur. Dies — so zumindest meine Hoffnung —
kann uns dabei helfen, die Strukturmuster religioser Vielfalt insge-
samt besser zu erkennen und zu verstehen, auch und gerade in ihrer
theologischen Bedeutsamkeit. Insofern sich nédmlich einige der in
die fraktalen Muster eingebetteten Unterschiede als komplementér
erweisen, wird deutlich, inwiefern solche komplexen Traditionen
wechselseitig aufeinander verwiesen sind und daher einander be-
reichern, aber auch korrigieren kénnen.

Die ersten beiden Kapitel sind der Methodologie dieser neuen Form
von Religionsvergleich gewidmet. Das erste Kapitel geht zunachst
auf die Bedeutung und Krise der vergleichenden Methode inner-
halb von Religionswissenschaft und Theologie ein, aber auch auf
die Versuche, den Religionsvergleich zu rehabilitieren und neu zu
konzipieren. Das zweite Kapitel entfaltet die These, der zufolge
sich in der religiosen Vielfalt fraktale Muster zeigen. Es diskutiert
die Bedeutung dieser These fiir das Verstédndnis von Religion und
den Vergleich von Religionen aus religionswissenschaftlicher und
theologischer Sicht.

Nach diesen einfiihrenden Uberlegungen zum Religionsver-
gleich und zur These fraktaler Muster innerhalb religidser Vielfalt
wende ich mich in den weiteren Kapiteln dem konkreten Vergleich
von Buddhismus und Christentum zu. Jeder Vergleich ist unver-

15



16

meidlich selektiv, da wir — wie Oliver Freiberger zutreffend ver-
merkt hat — immer nur »im Hinblick auf etwas« vergleichen.’ Als
Vergleichspunkte wihle ich das Verhéltnis beider Religionen zur
Welt (drittes Kapitel), ihr Verstiandnis letzter Wirklichkeit (viertes
Kapitel), ihre Sicht der dunklen Seite menschlicher Existenz (fiinf-
tes Kapitel), ihre Konzeptionen der heilsvermittelnden Gestalten
(sechstes Kapitel), der Heilswege (siebtes Kapitel) und schlie3lich
der Heilsziele (achtes Kapitel).

Der eigentliche Vergleichspunkt (tertium comparationis) ist
jedoch ein Vergleichspunkt zweiter Ordnung. In jedem der Ka-
pitel drei bis acht gehe ich zunédchst von den unterschiedlichen
und héufig als gegensitzlich gedeuteten Kontrastierungen beider
Religionen aus. Danach bringe ich die fraktale Perspektive ein. Das
heift, ich zeige anhand markanter Schlaglichter auf, dass sich die
unterschiedlichen Positionen im Hinblick auf das jeweilige the-
matische Feld (das fertium comparationis erster Ordnung) auch
innerhalb einer jeden der beiden Religionen finden lassen. Der
Vergleich dieser intrareligiosen Unterschiede bildet somit meinen
eigentlichen Vergleichspunkt.

Des Weiteren befasse ich mich in jedem dieser Kapitel mit der
Frage, warum sich in beiden Religionen trotz ihrer verschiedenen
Schwerpunkte und Akzente dennoch solche parallelen intrareligi-
0sen Unterschiede entwickelt haben. Wechselseitige historische
Einfliisse spielen hierbei, wenn {iberhaupt, so bestenfalls eine un-
tergeordnete Rolle.® Daher verfolge ich eine andere Fragerichtung,
ndmlich die, ob sich die parallelen Unterschiede jeweils als kom-
plementdr begreifen lassen. Denn dann wire es denkbar, dass es
in beiden und vermutlich in allen gro8en Religionen so etwas wie
eine innere Dynamik zur Synthese gegenliufiger Tendenzen gibt.
Angesichts der je spezifischen und damit unvermeidlich partikula-
ren Schwerpunkte einer jeden religidsen Tradition zielt eine solche
Dynamik auf eine je groflere Vollstandigkeit hin. Eine Entelechie zu

5 »[..] one can only compare in view of something.« Freiberger 2019: 31.

6 Zur Frage historischer Abhéngigkeiten zwischen Buddhismus und Christentum vgl.
Schmidt-Leukel 1992: 21-35; Winter 2008.



groflerer Ganzheit konnte das parallele Auftreten komplementérer
Unterschiede zumindest teilweise erklaren. »In der Welt der Natur,
so William Jackson, »offenbart das Studium der Fraktale eine ver-
borgene implizite Ganzheit, bisher unentdeckte Ordnungen.«’ Der
Mathematiker Benoit Mandelbrot hatte das Substantiv »das Fraktal«
und das Adjektiv »fraktal« aus dem lateinischen frangere / fractus
(zerbrechen, zerbrochen) abgeleitet.® In diesem Sinn verweist das
fraktale Bruchstiick implizit auf die gro3ere Ganzheit einer frakta-
len Ordnung. Nimmt man die zeitliche Dimension fraktaler Ord-
nungen hinzu, dann gilt mit William Jackson: »Fraktale involvieren
Ganzheitlichkeiten auf dynamische Weise.«’ Das heifit, einzelne
Gebilde, die wie die Religionen einem fortschreitenden Wachstum
unterliegen, tendieren zu einer Art Ganzheitlichkeit, indem sie im-
mer weitere Substrukturen ausbilden und damit eine immer groBer
werdende Vielfalt integrieren. Der Aufweis von solchen sich dyna-
misch entwickelnden Verflechtungen innerhalb der intrareligiésen
wie auch der interreligidsen Vielfalt ist in theologischer Hinsicht
von erheblicher Konsequenz. Er vermag, die theologische Inter-
pretation des Verhiltnisses der groBBen Religionen der Menschheit
zueinander auf eine neue Basis zu stellen und den Raum fiir inter-
religiose Lernprozesse zu eroffnen. Nach den in den Kapiteln drei
bis acht durchgefiihrten Vergleichen werde ich dieses Potential im
abschlieBenden neunten Kapitel konkreter ausfithren.

7 Jackson, W. 2004: 60.
8 Mandelbrot 1991: 16.
9 Jackson, W. 2004: 69.

17



18

1. Kapitel

Religionen vergleichen —
warum und wozu?

1.1 Religionsvergleich in der Religionswissenschaft

Erkenntnis durch Vergleich

Gegen Ende des neunzehnten Jahrhunderts formierte sich in Europa
allméhlich eine neue Disziplin: die Religionswissenschaft.! Viele
ihrer Pioniere betrachteten den Vergleich der Religionen als eine
der wichtigsten Aufgaben dieser neuen Wissenschaft. Als einer ihrer
»Viter« gilt Friedrich Max Miiller (1823-1900). Er war iiberzeugt,
dass eine vergleichende Religionswissenschaft zu dhnlich wichti-
gen Einsichten fiihren wiirde wie die damals ebenfalls noch junge,
aber bereits sehr erfolgreich arbeitende vergleichende Sprachwis-
senschaft. Durch sie war es gelungen, die historische Entwicklung
einzelner Sprachen sowie die Ausdifferenzierung in miteinander
verwandte, aber auch voneinander verschiedene Sprachfamilien zu
erkennen und besser zu verstehen. Ahnliches sollte nun auch die
vergleichende Erforschung von Religionen leisten. Nur so werde
es schlieBlich moglich werden, den eigentlichen Sinn und Zweck
von Religion als Menschheitsphdnomen zu verstehen.?

Etliche unter den Pionieren der Religionswissenschaft waren,
so wie Miiller selbst, Christen. Fiir sie verband sich mit dem Ziel
eines besseren Verstehens von Religion und Religionen noch eine
weitere Hoffnung: Durch den vorurteilsfreien, quasi objektiven Re-
ligionsvergleich sollte sich schlieBlich auf wissenschaftlichem Weg,

1 Siehe Tworuschka 2015.
2 Vgl. hierzu Mdiller 1868: xix.



ohne theologische Voreingenommenheit, erweisen lassen, dass das
Christentum die hochste Form und zugleich die Vollendung aller
Religionen darstellt. Fiir mehr als eineinhalb Jahrtausende hatte die
Uberzeugung von der Uberlegenheit oder gar alleinigen Wahrheit
des Christentums im Westen als selbstversténdlich gegolten. Doch
spétestens seit der Aufklarung meldeten sich deutliche Zweifel zu
Wort. Nicht wenige unter den aufgeklérten Atheisten nutzten reli-
gionsvergleichende Argumente dazu, die Unglaubwiirdigkeit des
Christentums ebenso wie die aller anderen Religionen darzulegen.
So schrieb beispielsweise David Hume 1757 in seinem epochalen
Versuch einer Naturgeschichte der Religion, dass eine Untersu-
chung der tatséchlichen religiosen Ideen in der Welt kaum eine
andere Schlussfolgerung zulasse, als dass es sich hierbei um die
»Traume kranker Menschen« (»sick men’s dreams«) handle.? Ja
mehr noch: Das Studium der Religionsgeschichte zeige, dass Re-
ligion eine Quelle stindiger Konflikte, Gewalttaten und anderer
Ubel sei. »Wenn in einer historischen Darstellung irgendwo der
Geist der Religion auftaucht, so kdnnen wir sicher sein, anschlie-
Bend eine Schilderung des Elends zu finden, das ihn begleitet.«
Daher, so Hume weiter, konne »keine Zeitepoche [...] gliicklicher
oder gesegneter sein als die, wo man diesen Geist nicht kennt.«*
Gegeniiber solchen Auffassungen, wie sie in den atheistischen Flii-
geln der Aufklarung bald Standard wurden, setzten Wissenschaftler
wie Friedrich Max Miiller, Nathan S6derblom (1866-1931), Ru-
dolf Otto (1869-1937) oder Friedrich Heiler (1892-1967) darauf,
dass sich mittels des religionswissenschaftlichen Vergleichs die
Wahrheitselemente und positiven Gemeinsamkeiten in allen Re-
ligionen erweisen lassen und zugleich das Christentum als deren
eigentliche Erfiillung erkennbar werde. »Um die Stellung des Chris-
tentums in der Weltgeschichte und seinen wahren Platz unter den
Religionen der Menschheit voll zu verstehen«, so Miiller, »miissen
wir es vergleichen ...«.> Es wundert nicht, dass bei einer solchen

3 Hume 2000: 71.
4 Hume 1981: 131.
5 Miller 1868: xxviii.

19



20

Zielsetzung Religionswissenschaft damals auch unter dem Namen
»vergleichende Theologie« (»Comparative Theology«) firmierte.®
Max Miiller selbst insistierte auf diesem Namen als der korrekten
Bezeichnung fiir die neue Disziplin.’

Unter den frithen Religionsvergleichen waren Vergleiche von
Christentum und Buddhismus sowie ihrer beiden Zentralgestalten,
Christus und Buddha, besonders beliebt und verbreitet. Nicht nur
christliche Autoren, sondern auch westliche Buddhismus-Sympa-
thisanten sowie buddhistische Aktivisten und Reformer in Asien
bedienten sich des religionsvergleichenden Genres, um auf diesem
Weg ihre apologetischen Interessen zu verfolgen und die Uberle-
genheit ihrer eigenen Religion darzulegen. In Deutschland stellte
beispielsweise Georg Grimm (1868-1945) in seinem grof3 ange-
legten Vergleich Buddha und Christus (1928) die seiner Meinung
nach uniibertroffene philosophische Erkenntnis Gautama Buddhas
einem Jesus gegeniiber, der »das Opfer der groBen Wahnvorstellung
seines Volkes« geworden sei, womit sich Grimm auf den Glauben
an einen personalen Gott und die Erwartung eines Messias bezog.®
Allein in der christlichen Mystik, so Grimm, lasse sich eine Briicke
zur Lehre des Buddhas finden.’ In Sri Lanka, damals noch Ceylon,
verfasste Anagarika Dharmapala (1864-1933) wiederholt kiirzere
Essays zum Vergleich des Buddhismus mit anderen Religionen,
insbesondere mit dem Christentum und dem Hinduismus, in denen
er den Buddhismus als die moralisch vollkommenste und einer
modernen wissenschaftlichen Haltung addquateste Religion dar-
stellte.!” In China lieB sich der buddhistische Erncuerer Taixu (T ai-
hsii, 1890-1947) von der sozial-karitativen Seite des Christentums
durchaus positiv inspirieren, stellte in seinen populédren Schriften
jedoch mittels gegeniiberstellender Vergleiche die ethische und phi-
losophische Uberlegenheit des Buddhismus heraus.

Nicholson 2009: 611-616.

Mdiller 1874: 19. Siehe auch Masuzawa 2003: 317.
Grimm 1928: 167.

9 Ebd. 210.

10 Guruge 1965: 1-74, 347-477.

11 Pittman 2001: 242-254.

o N O



Sowohl in offen konfrontativ und apologetisch ausgerichteten
Vergleichen als auch in den vermeintlich neutralen und unvorein-
genommenen Vergleichen der jungen Religionswissenschaft for-
mierten und etablierten sich im Hinblick auf das Verhéltnis von
Buddhismus und Christentum eine ganze Reihe stereotyper Ent-
gegensetzungen: In seinem Weltverhiltnis sei der Buddhismus
weltfliichtig, pessimistisch und passiv, das Christentum hingegen
weltzugewandt, optimistisch und aktiv. Der buddhistischen Leug-
nung eines personalen Gottes stehe der christliche Glaube an einen
guten Schopfer gegeniiber. Werde im Buddhismus das Verhéngnis
des Menschen als Verblendung und somit als kognitives Problem
verstanden, so betrachte das Christentum das Unheil des Menschen
als Siinde und verstehe es damit im Sinn einer eher ethisch ge-
fassten Kategorie. Im Gegensatz zum Glauben an einen von Gott
gesandten Erloser setze der Buddhismus auf die Lehren eines er-
leuchteten Menschen. Was den Weg zum Heil betreffe, so setze der
Buddhismus auf die Fahigkeit des Menschen zur Selbsterlosung,
das Christentum hingegen auf die gottliche Gnade. Und wihrend
dem Buddhismus das endgiiltige Heil in nihilistischer Manier als
Befreiung von allem Dasein gelte, hoffe das Christentum auf ein
ewiges Leben in gliickseliger Gemeinschatft.'?

Zwar haben solche klischeehaften Gegeniiberstellungen immer
auch Modifikationen erfahren. Dennoch wirken sie, wie im Verlauf
dieses Buchs noch deutlich werden wird, vielfach bis in die Gegen-
wart hinein nach. Die stérksten kritischen Anfragen an die gingigen
Stereotypen christlich-buddhistischer Verhiltnisbestimmungen sind
jedoch weniger aus der Religionswissenschaft hervorgegangen als
vielmehr aus den Philologien sowie dem christlich-buddhistischen
Dialog. Dies hiangt auch damit zusammen, dass innerhalb der Re-
ligionswissenschaft der Religionsvergleich seit den 1970er-Jahren
immer mehr in die Kritik geraten ist und folglich an Bedeutung
verloren hat. Demgegeniiber hat sich in der christlichen Theolo-
gie ungefihr zeitgleich ein Verstindnis von Dialog entwickelt, bei
dem andere Religionen als mégliche Quelle theologisch relevanter

12 Schmidt-Leukel 1992: 9-141.

21



22

Wahrheit betrachtet werden, die es zu erkennen und zu erforschen
gilt. Inzwischen haben sich daraus komparative und interreligiose
Formen von Theologie entwickelt. Bleiben wir zunéchst jedoch bei
der Religionswissenschaft.

Uber Jahrzehnte hinweg galt der Religionsvergleich als eine,
wenn nicht sogar die zentrale Methode der Religionswissenschaft.
Des Ofteren gab sie der Disziplin als Ganzer sogar ihren Namen
(»Vergleichende Religionswissenschaft« oder, im englischsprachigen
Raum »Comparative Religion«). Nicht zuletzt unter dem Einfluss der
Uberlegungen zur wissenschaftstheoretischen Grundlegung der Reli-
gionswissenschaft durch Joachim Wach aus dem Jahr 19243 wurde
es dabei weithin akzeptiert, religionswissenschaftliche Vergleiche
von weltanschaulichen oder theologischen Intentionen freizuhalten.
Sie sollten weder offen noch verdeckt christlich-theologischen oder
analogen religiosen wie nichtreligidsen Zielsetzungen dienen, son-
dern — so Wach — der » Erforschung und Darstellung der empirischen
Religionen«' unter Verzicht auf normative Standpunkte.'> Dabei ver-
folgt die Religionswissenschaft nach Wach jedoch durchaus auch
ihre eigenen systematischen Ziele. Auf induktivem Weg solle das
Gemeinsame, das organisatorische Prinzip, das innere »Gertist< von
Religionen herausgearbeitet werden.'® Und hierzu diene in erster Li-
nie die Methode des Vergleichs.'” Fiir die Entwicklung einer formalen
Systematik in der Religionswissenschatft ist der Religionsvergleich
nach Wach »substantiell, wesentlich«.'®

Probleme des Religionsvergleichs

Bereits Joachim Wach machte allerdings auch auf einige mit der
Methode des Vergleichs verbundene »Gefahren« aufmerksam: etwa

13 Wach [1924] 2001.
14 Ebd. 68.

15 Ebd. 61.

16 Ebd. 178.

17 Ebd. 179f.

18 Ebd. 182.



das Problem, die verglichenen Phédnomene aus ihrem genuinen
Kontext zu reilen und so »die Eigenart der betreffenden Erschei-
nung nicht zu ihrem Rechte kommen zu lassen.«'” Oder auch das
Problem der rechten Wahl des vergleichenden Gesichtspunktes,
des sogenannten tertium comparationis.*® Dennoch galt ihm der
Vergleich als unerlésslich, da sich nur so Strukturen, nimlich »Re-
gelmiBigkeiten« und GesetzmaBigkeiten, in den Religionen und
ihrer Entwicklung erkennen lassen.?!

Als eher unproblematisch und erhellend erweisen sich diachrone
Vergleiche religioser Quellen innerhalb einer einzelnen religidsen
Traditionslinie. Ohne solche Vergleiche wére es unmdoglich, be-
stimmte Entwicklungslinien innerhalb einer Religion zu erken-
nen. Diachrone historische Rekonstruktionen arbeiten immer mit
einer Perspektive, die die verschiedenen Etappen der Entwicklung
miteinander vergleicht. Nun zieht jedoch gerade diese Form des
Vergleichs auch die Moglichkeit synchron angelegter Vergleiche
nach sich, etwa wenn sich bestimmte Entwicklungen innerhalb ei-
ner religiosen Tradition verzweigen und dadurch unterschiedliche
Ausprigungen historischer Prozesse fassbar werden. Die Nihe zur
Sprachwissenschaft wird hier besonders deutlich.?> Denn dhnlich
der Bestimmung zusammengehdriger Sprachfamilien lassen sich
auf diesem Weg auch Religionsfamilien bestimmen, also Religio-
nen, die zwar in einem unbestreitbaren historischen Uberlieferungs-
zusammenhang stehen, sich aber dennoch voneinander absetzen
und je eigene neue Prozesse der Weiterentwicklung und Ausdif-
ferenzierung hervorbringen. Doch auch voneinander unabhingige
Religionen und Religionsfamilien lassen sich miteinander verglei-
chen, indem man ihre jeweiligen Entwicklungen und Auspragungen
in synchroner Zusammenschau betrachtet. Analog zum Vergleich
unterschiedlicher Sprachfamilien lassen sich auf diesem Weg die
Unterschiede verschiedener Religionen oder Religionsgruppen
ndher charakterisieren und damit klassifizieren beziechungsweise

19 Ebd. 183.
20 Ebd. 184f.
21 Ebd. 186.
22 So auch Hock 2006: 71.

23



24

typologisieren. Dabei ging es der Religionswissenschaft um »die
Erfassung ihrer jeweils typischen Ziige, ihrer dominierenden Eigen-
arten [...], die dann das Prinzip einer Gruppierung und Einteilung
der Religionen bilden sollen«, wie zum Beispiel in monotheistische
oder polytheistische Religionen, Natur- und Geschichtsreligionen
oder die verbreitete Einteilung in prophetische und mystische Re-
ligionen.”

Klassifikation und Typologisierung wurden jedoch nicht nur
fiir Religionen oder Religionsfamilien angestrebt, sondern auch
fiir die einzelnen Elemente bezichungsweise Phdnomene inner-
halb derselben. Leitend war hierbei die Annahme, dass sich die
charakteristischen Eigenschaften eines bestimmten Religions-
typus auch auf die Elemente der entsprechenden Religion oder
Religionsfamilie beziehen lassen. Das heif3t, religiose Leitfigu-
ren, Glaubensvorstellungen, Narrative, Kulte, Kultstétten, Ideale,
Ethiken, Asthetiken, Empfindungen usw. nehmen, so dachte man,
in den unterschiedlichen Religionstypen eine diesen jeweils ent-
sprechende charakteristische Form und Féarbung an. Doch so ganz
ging diese Rechnung nie auf. Zu umfangreich war die Zahl und
Art der Parallelen zwischen den Religionen — auch zwischen Reli-
gionen unterschiedlicher Familien oder Typen. Fast alle Elemente,
die sich in einer grofien religidsen Tradition benennen lassen,
scheinen sich auf die ein oder andere Art auch in anderen Tradi-
tionen zu finden. Dieser Befund lief3 sich nicht nur, wie es etwa
Friedrich Heiler noch versuchte, durch historische Vermischun-
gen, Beeinflussungen und Uberkreuzungen erkliren.?* Vielmehr
sind Religionen, insbesondere wenn sie eine gewisse Grofie und
hoheres Alter erreichen, in sich zu vielgestaltig und heterogen,
um sich auf die Form und Wesensmerkmale eines bestimmten
Typus festlegen zu lassen. Sie stellen nicht nur einen Teil der re-
ligidsen Vielfalt der Menschheit dar, sondern bilden als lebendige
Traditionen in sich selbst eine eigene Vielfalt unterschiedlichster
Erscheinungsformen aus. Dass es zwischen beiden, der interreligi-

23 Lanczkowski 1980: 53.
24 Vgl. Heiler [1919] 1921: 233f.



0sen und der intrareligiosen Vielfalt, eine strukturelle Parallelitit
und vermutlich einen sachlichen Zusammenhang gibt, ist eine
zentrale These dieses Buchs.

Keine Essenzialisierung von Religion

Obwohl der Religionswissenschaft von Anfang an die intrareligiose
Vielfalt durchaus bewusst war, hat dieser Umstand in den syste-
matischen Uberlegungen der Religionswissenschaft lange Zeit nur
eine eher untergeordnete Beachtung gefunden. Das hat sich seit
den 6oer-Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts immer stirker ver-
andert. Heute ist es in der Religionswissenschaft unbestritten, dass
es so etwas wie das Christentum oder den Buddhismus im Sinne
homogener Entitéten nicht gibt. Einen ersten Meilenstein bildete
Wilfred Cantwell Smiths epochales, leider nie ins Deutsche tiber-
setzte Werk The Meaning and End of Religion (»Bedeutung, Zweck
und Ende von Religion«?®), das 1963 in erster Auflage erschien. In
dieser Studie zur Entwicklung und Funktion des Religionsbegriffs
machte Smith insbesondere darauf aufmerksam, dass die mit die-
sem Begriff seit der Neuzeit einhergehende Essenzialisierung der
geschichtlichen Realitit von Religionen widerspricht:

Natiirlich meine ich nicht, dass das, was man bisher als Religionen
bezeichnet hat, nicht existiert. Worauf es mir ankommt, ist vielmehr,
dass sie, wie jeder ihrer Historiker weill — und sie nahezu fassungs-
los macht —, quasi viel zu viel existieren. Die Schwierigkeit besteht
gerade in dem Reichtum, der radikalen Diversitit, der unaufhorli-
chen Umbriiche und Verdnderungen, der Verdstelung und komplexen
Verwicklung der geschichtlichen Erscheinung von »Religion« und
jeder einzelnen »Religion«. Was man das Christentum genannt hat,
ist, soweit es um Geschichte geht, nicht ein Ding, sondern Millionen
Dinge und hunderte Millionen von Personen.

25 Smith spielt mit der Doppeldeutigkeit des englischen »end« als »Zweck« und »Ende«.
26 Smith, W.C. [1963] 1978: 144f.

25



26

Im Grunde, so Smith, »gibt es in der Welt so viele Religionen wie es
in ihr Menschen gibt.«*” Um der Gefahr der Essenzialisierung von
»Religion« vorzubeugen, regte Smith an, den Begriff »Religion«
durch das Begriffspaar »faith« und »cumulative tradition« zu erset-
zen. »Faith« (»Glaubigkeit«) bezeichnet dabei die innere religiose
Haltung eines einzelnen Menschen, etwas, das nicht unmittelbar
beobachtet werden kann. Im Unterschied hierzu steht »cumulative
tradition« (»kumulative Tradition«) fiir alle beobachtbaren und
historisch beschreibbaren Erscheinungsformen einer »Religion«.
Beide Aspekte gehoren zusammen und stehen in einem inneren
Wechselspiel.

Smiths Anregung, den Religionsbegriff als irrefithrend aufzuge-
ben und durch geeignetere Konzepte zu ersetzen, hat einflussreiche
Nachfolger gefunden. In Europa forderte in den spéten 80er-Jahren
des zwanzigsten Jahrhunderts Dario Sabbatucci die » Auflosung des
Religionsbegriffs im Kulturbegriff«. Burkhard Gladigow pflichtete
dem bei und sah »die eigentliche Leistung von Religionswissen-
schaft« in einer »konsequenten Uberfiihrung« ihrer Gegenstinde
»in kulturwissenschaftliche Begriffe«.”* Ahnliche Ansichten wur-
den im englischsprachigen Bereich beispielsweise von Russell T.
McCutcheon, Timothy Fitzgerald und mit besonders grof3er Wir-
kung durch die Literatur- und Religionswissenschaftlerin Tomoko
Masuzawa vertreten.”

Ein zentrales Argument gegen die wissenschaftliche Brauch-
barkeit des Religionsbegriffs basiert auf der Feststellung, dass sich
dieser Begriff innerhalb der westlichen Kultur entwickelt hat, sowie
der Behauptung, es bestiinden hierzu in anderen Kulturen bezie-
hungsweise »Religionen« keine echten Aquivalente. Daher miisse
die Anwendung des Religionsbegriffs in aullerwestlichen Kultur-
rdumen zwangslaufig zu Missverstdandnissen und Verzeichnungen
fiihren. Wahrend die westliche Genese des Religionsbegriffs vollig
unbestritten ist, sind gegen seine exklusiv westliche Natur beacht-

27 Ebd. 233, Anm. 120.
28 Sabbatucci 1988; Gladigow 1988: 33.

29 McCutcheon 1997; Fitzgerald 2000; Masuzawa 2005. Zur Diskussion siehe auch Bergunder
2011.



liche Gegenbelege ins Feld gefiihrt worden. Ausfiihrliche Studien
haben gezeigt, dass es in nicht-westlichen Kulturen zwar in der
Tat keine exakten Entsprechungen zum Religionsbegriff gibt. Aber
dies wire auch schwerlich méglich, da der Begriff auch im Wes-
ten in unterschiedlichen Sprachen und zu verschiedenen Epochen
ausgesprochen vielschichtig ist und keineswegs immer nur in einer
einzigen exakten Bedeutung verwendet wird. Allerdings finden sich
zu seinen unterschiedlichen Aspekten und Facetten durchaus signi-
fikante Parallelen.’® »Die [...] Position [...], dass zum europédischen
Begriff >Religion« in auBereuropidischen Kulturen keine Aquiva-
lente gefunden werden konnen, ist also kaum haltbar«, urteilt daher
Jens Schlieter.’! Dariiber hinaus diirfte es nicht weniger schwer
fallen, zum Kulturbegriff exakte Aquivalente in nicht-westlichen
Sprachen und Kulturen zu finden — ist er doch ebenfalls inner-
halb des Westens entstanden und hier, sogar innerhalb westlicher
Sprachen, alles andere als eindeutig.’> Will man daraus dann aber
schlief3en, dass es aullerhalb des Westens keine Kultur und Kulturen
gibt? Oder dass die Anwendung des Kulturbegriffs au3erhalb des
Westens zwangsldufig zum Missverstindnis und zur Verzerrung
dieser »Kulturen« fiihrt?

Wie bereits erwihnt, findet jedoch innerhalb der heutigen Reli-
gionswissenschaft die Kritik an einem essenzialistischen Verstand-
nis sowohl von Religion als solcher als auch einzelner Religionen
breite Zustimmung, das heif3t, die Kritik an einem Versténdnis, das
der Religion oder den Religionen jeweils so etwas wie ein eige-
nes, unveridnderliches Wesen unterstellt. Fiir den Religionsbegriff
selber bietet sich als Alternative an, diesen im Sinn einer Cluster-
kategorie, also »polythetisch«, zu verwenden.*® Demnach umfasst
»Religion« eine Reihe einzelner Komponenten und Elemente, wie
beispielsweise eine besondere (»religidose«) Gemeinschaft, Ritu-
ale, ein bestimmtes Ethos, Beziige zur sozio-politischen Dimen-

30 Zum Beispiel HauBig 1999; Schalk et al. 2013.
31 Schlieter 2010: 266. Ahnlich auch Seiwert 2020: 214-216.

32 Im Englischen beispielsweise ist nicht selten »civilization« eine bessere Entsprechung zum
deutschen Wort »Kultur« als etwa das englische »culture«.

33 So bereits J.Z. Smith (1982: 1-8) in einem Aufsatz aus dem Jahr 1978.

27



28

sion, (»heilige«) Schriften, Mythen, Narrative, bestimmte Lehren
oder Vorstellungen, die Bezugnahme auf einen iibernatiirlichen,
transzendenten Bereich, dsthetische und spirituelle Aspekte.** Sol-
che Komponenten — das ist fiir diesen Ansatz wichtig — miissen
keineswegs immer alle in derselben Form, Gewichtung oder auch
Anzahl vorhanden sein, um etwas sinnvollerweise als »Religion«
oder »religids« zu bezeichnen. Religionen dhneln einander vielmehr
jeweils nur im Hinblick auf einzelne, untereinander variierende
Aspekte. Der Begriff »Religion« wird nach diesem Ansatz also im
Sinn von Wittgensteins Konzept der »Familiendhnlichkeit« ver-
wendet.3S Ahnlich wie zur Familie der »Spiele« so unterschiedliche
Dinge gehdren wie Brettspiele, Kartenspiele, Ballspiele, Gliicks-
spiele usw., bezeichnet auch »Religion« eine Familie hochst unter-
schiedlicher Phanomene. So wie in einer Familie einige Familien-
mitglieder dieselbe Haarfarbe haben, andere jedoch eine &dhnliche
Augenfarbe oder eine dhnlich geformte Nase, haben auch einige
Religionen teilweise libereinstimmende Merkmale, aber nicht jede
Religion teilt alle Merkmale und schon gar nicht in derselben Form.

Ein solches Verstdandnis von »Religion« haben innerhalb der
Religionswissenschaft neben Frank Whaling vor allem Ninian
Smart*® und Benson Saler’” und innerhalb der Religionsphiloso-
phie John Hick?*® vorgeschlagen. Eine offene Frage bleibt jedoch,
ob dabei einer bestimmten Komponente, ndmlich dem Bezug zu
einem iibernatiirlichen, transzendenten Bereich, eine herausgeho-
bene Stellung zukommt. Ich stimme Frank Whaling darin zu, dass
dies in der Tat erforderlich ist. Denn ansonsten lassen sich traditio-
nelle Religionen begrifflich nicht mehr von so etwas wie sédkularen
»Religionen« beziechungsweise Ideologien unterscheiden.>* Prob-
lematisch ist es allerdings, wenn man wie Saler die monotheisti-

34 Whaling 1986: 37-48.

35 Siehe Wittgensteins Philosophische Untersuchungen §§ 65-71 (Wittgenstein [1958] 1977:
56-60).

36 Smart 1996.

37 Saler [1993] 2000.

38 Hick 1989: 3-9.

39 Schmidt-Leukel 2005: 196-199.



schen Religionen, mit den fiir sie charakteristischen Elementen, als
»die besten Exemplare der Kategorie« Religion betrachtet.** Denn
genau dies iibergeht die enorme Vielgestaltigkeit und Wandelbar-
keit aller, auch der groBen monotheistischen Religionen selbst und
verfillt somit verdeckt erneut einer Essenzialisierung von Religion
und Religionen. Die Anwendung des Religionsbegriffs im Bereich
nicht-westlicher Kulturen muss jedenfalls nicht zwangsldufig zu
Verzeichnungen fiihren, wenn die innerreligiose Vielgestaltigkeit
bewusst bleibt und der Religionsbegriff in seinen Bedeutungskom-
ponenten hinreichend flexibilisiert ist, ohne dabei jeglichen Inhalts
entleert zu sein.

Die intrareligiose Vielgestaltigkeit und Wandelbarkeit religidser
Traditionen umfasst unter anderem: die Vielfalt ihrer jeweiligen
Selbstverstdndnisse und Lebensformen; die hdufig von Anfang an
greifbare Vielfalt verschiedener Gruppierungen und Richtungen;
die Tendenz, sich bestdndig weiter aufzuspalten in unterschiedli-
che Schulen oder Denominationen und deren weitere Veréstelun-
gen; die mannigfachen Verdnderungen von Religionen wihrend
verschiedener Epochen und innerhalb unterschiedlicher Regionen
und Kulturrdume. Aber es geht nicht allein um diese quasi »offi-
ziellen« Formen religionsinterner Vielgestaltigkeit. In den Blick
zu nehmen ist vielmehr auch die kaum zu kontrollierende, aber
leicht feststellbare Diversitdt religioser Einstellungen, Vorstellun-
gen, Verhaltensweisen usw. auf der Ebene der einzelnen Menschen
innerhalb bestimmter religioser Gruppierungen. Denn die religiose
Vielfalt auf der individuellen Ebene stimmt keineswegs immer und
zwangsldufig mit den offiziellen Vorgaben jener Gruppierung, De-
nomination oder Tradition iiberein, denen die einzelnen Menschen
jeweils angehdren beziehungsweise zugerechnet werden. In diesem
Sinn ist eine Beobachtung von Peter Antes besonders aufschluss-
reich. Hinsichtlich der konfessionellen Vielfalt des Christentums
hat er wiederholt vermerkt, dass es nach wie vor all die unter-
schiedlichen Formen von Christsein gibt, die sich im Verlauf seiner
geschichtlichen Entwicklung in Form verschiedener Konfessionen

40 Saler [1993] 2000: 225.

29



30

ausgebildet haben. Aber inzwischen, so Antes, gibt es diese Formen
vor allem in den jeweiligen Konfessionen, sodass man die Men-
schen in ihnen eigentlich wieder neu auf die verschiedenen Kirchen
verteilen miisste.*! Wie diese Beobachtung zeigt, tendiert religiose
Vielfalt nicht nur dazu, sich weiterzuverzweigen, sie repliziert sich
scheinbar auch immer neu nach bestimmten Mustern.

Die verschiedenen Formen individueller Religiositét, die hdufig
von den offiziellen Vorgaben der jeweiligen Religionsgemeinschaft,
denen die einzelnen Menschen angehoren, abweichen, miissen —
wie Kognitionswissenschaftler mit starken Argumenten gezeigt
haben — anders erklart werden als allein durch kulturellen Ein-
fluss. »Menschliches Verhalten«, so Jason Slone, »ist nicht ein-
fach ein Produkt von Kultur.«** Vielmehr muss nach Auffassung
der Kognitionswissenschaften sowohl fiir das Phinomen des von
kulturellen oder religiosen Vorgaben abweichenden Verhaltens
Einzelner als auch fiir das Auftreten dhnlicher Verhaltensmuster in
unterschiedlichen Kulturen und Religionen auf die Einheitlichkeit
von im menschlichen Geist/Gehirn vorgegebenen Strukturen zu-
rickgegriffen werden.* Solche organisch verwurzelten Vorgaben
konnten demnach sowohl fiir das von der jeweiligen Religionsge-
meinschaft abweichende Verhalten als auch fiir die Ahnlichkeit
bestimmter Verhaltensweisen im Kontext unterschiedlicher Reli-
gionen verantwortlich oder zumindest mitverantwortlich sein. Eine
Theorie der Religion, die sowohl der Fluiditét von Religionen als
auch bestimmten, in unterschiedlichen Religionen wiederkehren-
den Merkmalen gerecht werden will, muss nach Thomas Tweed
beides miteinbeziehen: organisch verankerte kognitive Vorgaben
und kulturell vermittelte Muster.*

Im Grenzbereich dieser beiden Dimensionen bewegt sich auch
die Religionspsychologie, die seit William James’ epochaler Studie

41 So wiederholt in Vortragen; bestatigt in einer persénlichen Mail von Peter Antes vom
14.07.2018.

42 Slone 2005: 50.

43 Ebd. 29-67, 121-125.

44 Tweed 2006: 62-69. Fur die Berlcksichtigung kognitionswissenschaftlicher Befunde im Ver-
gleich religioser Erfahrungen allgemein und kontemplativer Erfahrungen im Besonderen
siehe Taves 2009 und Rose 2016.



von 1902 religiose und insbesondere auch intrareligiose Vielfalt mit
den unterschiedlichen psychologischen Bediirfnissen verschiede-
ner Personlichkeitstypen verbindet.* Aber auch auf der Ebene des
einzelnen Menschen selbst kann sich religiose Vielfalt widerspie-
geln. Die Religionspsychologie hat sich iiber langere Zeit hinweg
mit der Frage nach der religiosen Entwicklung des Einzelnen im
Sinne des Durchlaufens unterschiedlicher Formen und Typen von
Religiositit befasst.* Dass diese Unterschiede hiufig wertend als
niedere und hohere Stufen beziehungsweise verschiedene personale
Reifegerade dargestellt wurden, ist sicherlich nicht unproblema-
tisch.*’ Es dndert aber nichts daran, dass nicht wenige Menschen
innerhalb ihrer Biographie tatsdchlich mehrere Formen von Reli-
giositdt durchlaufen — auch jenseits der besonders gravierenden
biographischen Einschnitte, wie sie im Fall religioser Konversionen
beobachtbar sind. Zudem erfdhrt inzwischen das Phanomen hyb-
rider Religiositit verstirkte Aufmerksamkeit, wenn zur Zeit auch
noch eher im Bereich theologischer und religionswissenschaftli-
cher als religionspsychologischer Studien.*® Hier zeigt sich religiose
Vielfalt beim Individuum nicht nur lebensgeschichtlich diachron,
sondern auch synchron, sodass sich bisweilen fiir ein und dieselbe
Person ein Oszillieren zwischen unterschiedlichen religiosen Wel-
ten feststellen ldsst.*

Kritik und Erneuerung des Religionsvergleichs

Fiir die Erforschung des Zusammenspiels zwischen kognitiv vorge-
gebenen, kulturell vermittelten und psychologisch beschreibbaren
unterschiedlichen religiosen Vorstellungs-, Verhaltens- und Erleb-
nismustern sind vergleichende Studien unerlésslich. Allerdings hat

45 Deutsche Ausgabe: James 2014.
46 Buttner & Dietrich 2000.
47 Billmann-Mahecha 2003: 128f.

48 Siehe beispielsweise Cornille 2002; Bernhardt & Schmidt-Leukel 2008; Knitter 2012; Drew
2011a; 2011b; Goosen 2011; D'Costa & Thompson 2016; Bidwell 2018; Sigalow 2019.

49 Drew 2011a: 224-227; Niculescu 2012.

31



32

sich, wie bereits gesagt, innerhalb der Religionswissenschaft der
letzten Jahrzehnte immer stirker eine Abkehr vom Religionsver-
gleich vollzogen. Dies hiangt zum Teil mit der Kritik an der Reli-
gionsphinomenologie und der Hinwendung zu einem Verstindnis
von Religionswissenschaft als Kulturwissenschaft zusammen. Die
Religionsphdnomenologie, die tiber Jahrzehnte hinweg das wissen-
schaftliche Selbstverstindnis der Religionswissenschaft geprégt
hat, betrachtet »Religion« als ein eigenstindiges Menschheitsphi-
nomen, das sich nicht auf Kultur oder Gesellschaft reduzieren lasst.
Die Besonderheit und das Wesen dieses Phdnomens zu erfassen
und besser zu verstehen galt der Phanomenologie als das eigent-
liche Ziel einer Religionswissenschaft, die daher weder Kultur-
wissenschaft noch Gesellschafiswissenschaft ist. Um diesem Ziel
ndherzukommen, bediente sich die Religionsphédnomenologie vor-
wiegend des Vergleichs. Dementsprechend kam mit der Kritik der
Religionsphdanomenologie und der verstirkten Hinwendung zu ei-
nem kulturwissenschaftlichen Ansatz auch die zentrale Methode der
Religionsphdnomenologie in Verruf. In der Folge etablierten sich
primér partikular und lokal ausgerichtete Studien mit einer engen
thematischen, kulturellen, zeitlichen und rdumlichen Begrenzung.
Denn nun galt es, nicht mehr das Wesen von Religion zu verstehen,
sondern bestenfalls einzelne Phdnomene in anderen Kulturen zu
untersuchen, die in irgendeinem vagen, meist aber soziologisch
gefassten Sinn als funktionale Entsprechungen zu dem angesehen
werden konnen, was sich in den westlichen Kulturen mit dem Be-
griff »Religion« verbindet. Neben solchen primér ethnologisch und
soziologisch orientierten sowie eng lokalisierten Partikularstudien
befasst sich Religionswissenschaft in den letzten Jahrzehnten mit
wachsender Intensitit vor allem mit sich selbst: mit der Diskussion
ihrer Methoden und Kategorien, ihrer disziplindren Abgrenzung,
ihrer ideologischen und politischen Verflechtung, ihrer eigenen par-
tikularen Bestimmtheit und kontextuellen Verortung usw.

Beides, die Abkehr vom Religionsvergleich als einer zentra-
len Methode und die zunehmende Fokussierung auf sich selbst,
lasst sich auch als Begleiterscheinung des Einflusses von Autoren
verstehen, die postmodernen und postkolonialen Ideologien zu-



gerechnet werden. Was beide Ideologien eint, ist die sogenannte
»Hermeneutik des Verdachts«, die weniger einen Verdacht als
vielmehr den offenen Vorwurf artikuliert, dass westliche — oder
gar jegliche — Wissenschaft entgegen ihrer offiziellen Zielsetzung
nicht der Erweiterung und Vertiefung von Wissen, sondern der
Erweiterung und Verfestigung von Macht diene. Angesichts des
hohen Einflusses dieser Ideologien im Bereich der Sozialwis-
senschaften entbehrt es nicht einer gewissen Ironie, dass gerade
einer der filhrenden Soziologen des zwanzigsten Jahrhunderts,
Peter Berger, ihre Hermeneutik folgendermallen charakterisiert
und kritisiert hat: »Die grundlegende Methode besteht hier darin,
die Bekriftigung von Wahrheit und Tugend als Ausdruck von Inte-
ressen zu interpretieren, die vermeintlich dieser Bekréftigung zu-
grunde liegen und nichts mit Wahrheit oder Tugend zu tun haben,
sondern mit Machtinteressen, Gier oder Lust. [...] Die sogenannte
Postmoderne verkorperte das jliingste theoretische Erblithen dieser
Weltanschauung.«*°

Postmoderne Autoren stehen universalen Theorien und Gel-
tungsanspriichen ablehnend gegeniiber (mit Ausnahme freilich
der behaupteten universalen Geltung ihrer eigenen theoretischen
Anspriiche). Damit verkniipft sich der Imperativ, die unverwech-
selbare Besonderheit und Eigentiimlichkeit eines jeden einzelnen
Phénomens und seines spezifischen Kontexts herauszustellen. Die
hier betonte »Differenz« eines jeden Phdnomens und seines Kon-
texts gegeniiber allem anderen wird nicht selten als uniiberbriickbar,
als inkommensurabel behauptet. Dies wirft freilich die Frage auf,
wie sich eine solche Behauptung iiberhaupt begriindet vortragen
lasst. Denn hierzu miisste es ja moglich sein, zwei vermeintlich in-
kommensurable Phinomene oder Kontexte dennoch beide zugleich
so gut zu verstehen, dass ihre Inkommensurabilitidt erkannt wird.
Doch wenn ein solcherart vergleichendes Verstehen moglich ist,
dann kann die behauptete Inkommensurabilitéit nicht so grof3 sein,
dass sie sich gegen die grundsétzliche Moglichkeit des Vergleichens
ausspielen lief3e.

50 Berger 2014: 11. Meine Ubersetzung.

33



34

Im Unterschied zu postmodernen Autoren bemiihen sich Vertre-
ter postkolonialer Ansédtze um den gezielten Nachweis, dass sich in
Kultur- und Religionstheorien wéhrend und seit der Kolonialzeit
explizit oder implizit Anspriiche kultureller oder religidser, sprich
christlicher Dominanz artikulieren. Gegeniiber dem postmodernen
Generalverdacht haben postkoloniale Ansétze den Vorteil, dass sie
sich eher liberpriifen und damit bestéitigen, aber auch falsifizieren
lassen. Zudem werden auf diesem Weg nicht grundsétzlich alle
Kategorien hinsichtlich ihrer Universalisierbarkeit infrage gestellt,
sondern lediglich solche Kategorien, deren Anwendung impliziten
oder expliziten Uberlegenheitsanspriichen dient. So besteht, wie
Michael Bergunder deutlich gezeigt hat, ein berechtigter Kritik-
punkt postkolonialer Autoren darin, dass in interkulturellen oder
interreligidsen Vergleichen der eigentliche Vergleichspunkt, das
tertium comparationis, haufig der Kultur oder Religion dessen
entnommen ist, der den Vergleich durchfiihrt, da dieser ja den Ver-
gleichspunkt seinen eigenen Interessen gemil3 wahlt. Auf diese
Weise wird im konkreten Vergleich die eigene Kultur oder Religion
zum MaBstab fiir die Kennzeichnung und Bewertung der anderen
Kultur oder Religion. Jeder Unterschied der fremden Kultur oder
Religion von der eigenen steht so in der Gefahr, als Mangel gedeutet
zu werden. Das heifit, die eigene Kultur oder Religion entspricht
von vornherein dem Vergleichsmafstab in deutlich besserer Weise
als die andere.”!

Inzwischen melden sich jedoch auch innerhalb der Religions-
wissenschaft wieder einzelne Stimmen zu Wort, die trotz der ge-
nannten Kritik den Religionsvergleich als Methode rehabilitieren
und neu konzipieren wollen.>?> Denn, so der Tenor, mehrere Kri-
tikpunkte an der Praxis des Vergleichs lassen sich konstruktiv auf-
greifen, ohne die Methode des Vergleichs insgesamt zu verwerfen:
Religionsvergleiche miissen nicht notwendig mit einem essenzia-
listischen Religionsbegriff arbeiten. Religiose Phanomene miissen

51 Bergunder 2016: 36-40.
52 Siehe beispielsweise die Beitrage in Patton & Ray 2000 und Schmidt-Leukel & Nehring 2016
sowie die Zusammenfassung der Diskussion in Freiberger 2019: 45-79.



und diirfen nicht aus ihrem Kontext gerissen werden; vielmehr sind
die Kontexte im Vergleich konkret zu berilicksichtigen. Die Ver-
gleichskategorien sowie das jeweilige Interesse am Vergleich sind
immer kritisch zu reflektieren und auf ihre Angemessenheit hin zu
befragen. Dass auch Religionswissenschaftler Kinder ihrer Zeit und
ihres eigenen Kontextes sind und daher niemals vollig objektiv oder
neutral sein kdnnen, macht Religionsvergleiche nicht automatisch
unbrauchbar. Vielmehr verlangt diese Einsicht nach einer kritischen
Perspektive, die den Einfluss eben solch personlicher Faktoren auf
den Vergleich offenlegt und kontrolliert.

Letzteres ist im Prinzip besonders innerhalb der Theologie
moglich, da sich diese von vornherein positioniert und iiber ihren
eigenen Standpunkt Rechenschaft ablegt. Allerdings krankten in
der Vergangenheit gerade Religionsvergleiche, die aus christlicher
Perspektive durchgefiihrt wurden, besonders stark an einer theolo-
gisch-apologetischen Voreingenommenheit. Sie verzeichneten die
Religion des anderen, um hierdurch die Uberlegenheit der eigenen
Religion darzustellen. Dies muss jedoch, wie es die heutige Dis-
kussion zeigt, nicht zwangslaufig der Fall sein. Und so hat der Re-
ligionsvergleich, zeitgleich zu seinem Bedeutungsverlust innerhalb
der Religionswissenschaft, in der Theologie inzwischen deutlich an
Bedeutung gewonnen.>

1.2 Religionsvergleich in der Theologie

Religionswissenschaft und Theologie

Unter Religionswissenschaftlern hat in den letzten Jahren insbe-
sondere Oliver Freiberger substanzielle Beitrdge zur Erneuerung
der religionsvergleichenden Methode erarbeitet.’ Im Gegensatz

53 Siehe Schmidt-Leukel & Nehring 2016.
54 Siehe vor allem Freiberger 2019 und seine darin genannten Vorarbeiten.



36

zum Mainstream der Religionswissenschaft nimmt Freiberger dabei
auch die wachsende Bedeutung des Religionsvergleichs innerhalb
der Theologie zur Kenntnis und erhofft sich von dieser positive
Anregungen.*” Gleichzeitig distanziert er sich jedoch von einem
theologischen Interesse am Religionsvergleich. Nach Freiberger
umfasst die Religionswissenschaft alle Disziplinen, deren priméres
Forschungsinteresse die Religion ist.’® Genau das, so Freiberger,
treffe jedoch auf die Theologie nicht zu. Denn dieser gehe es —auch
in der Form Komparativer Theologie — letztendlich nicht um ein
besseres Verstidndnis von Religion, sondern des Géttlichen.’

Die Verhiltnisbestimmung von Religionswissenschaft und
Theologie ist Gegenstand langer und vielschichtiger Debatten.® In
diesem Kontext sind unterschiedliche Positionen zu der Frage vor-
gebracht worden, worin sich Religionswissenschaft und Theologie
voneinander unterscheiden. Freibergers Haltung, wonach Theologie
und Religionswissenschaft jeweils einen anderen Gegenstand haben
—die Theologie »Gott« und die Religionswissenschaft »Religion« —
reprasentiert nur einen unter den bisher geltend gemachten Abgren-
zungsversuchen.” Bei niherer Betrachtung zeigt sich allerdings,
dass diese Form der Abgrenzung zu vordergriindig bleibt und sich
hinter ihr ein weitaus gewichtigerer Unterschied verbirgt.

Auch wenn der griechische Wortsinn der Bezeichnung » Theo-lo-
gie« nahelegt, dass es hier um das »Sprechen« (legein) von und iiber
»Gott« (theos) geht, so ist sich zeitgendssische wissenschaftliche
Theologie doch weitgehend dariiber im Klaren, dass sie von Gott
nur in der Brechung des Glaubens an Gott sprechen kann. Und die-
ser Glaube bezeugt sich in Form von Religion. Insofern behandelt
wissenschaftliche Theologie den Gottesgedanken als Hypothese.®
Das heil3t, mit Wolfhart Pannenberg gesprochen, »dass Gott nur als

55 Freiberger 2019: 42, 115.

56 Ebd. 37.

57 Ebd. 41f.

58 Vgl. hierzu beispielsweise Mann 1973; McCutcheon 1999; Lohr, G. 2000; Religionswissenschaft
— Theologie 2012.

59 Siehe hierzu Schmidt-Leukel 2012: 50-54.

60 Pannenberg 1987: 299-303.



Problem, nicht als gesicherte Gegebenheit Gegenstand der Theo-
logie ist.«®! Die Einsicht, dass sich Glaube in Form von Religion
bezeugt, impliziert, dass Theologie »die Religionen darauf befragt,
inwiefern sich in ihren Uberlieferungen Selbstbekundung géttlicher
Wirklichkeit dokumentiert.«%

Unter diesen beiden Gesichtspunkten offenbart sich das eigent-
liche Problem, das den diversen Abgrenzungen zwischen Theologie
und Religionswissenschaft in der Regel zugrunde liegt. Es geht
nicht wirklich um unterschiedliche Gegenstinde, sondern um un-
terschiedliche Deutungen von Religion. Miissen wir Religion — aus
wissenschaftlicher Sicht — als ein rein naturalistisches Phdnomen
und damit als eine Form menschlicher Selbsttduschung betrachten?
Oder ist es wissenschaftlich auch zuléssig, mit der Hypothese einer
moglichen Wahrheit von Religion und Religionen zu rechnen, in-
sofern sich Religionen in ihren je spezifischen Glaubensformen auf
eine »gottliche« beziehungsweise transnaturale, eine die Grenzen
von Raum und Zeit transzendierende Wirklichkeit beziehen?

Wie viele andere Religionswissenschaftler zieht sich auch Frei-
berger diesbeziiglich auf einen »methodologischen Agnostizismus«
zuriick, das heif3t auf die Verpflichtung, sich eines Urteils hinsicht-
lich normativer Fragen nach dem Wahrheitsgehalt von Religionen
zu enthalten. Das Problem einer solchen Urteilsenthaltung besteht
freilich darin, dass sie gar nicht »agnostisch«, sondern hochgra-
dig normativ ist. Sie erkennt ja prinzipiell an, dass sich religiose
Phianomene sowohl als triigerisch wie auch als wahrheitshaltig
deuten lassen, schlief3t zugleich jedoch beide Deutungen aus ihrer
Interpretation von Religion normativ aus. Es macht aber gerade
hinsichtlich des Verstindnisses von Religion einen fundamentalen
Unterschied, ob es sich bei Religion um eine grof3flachige Illusion
oder um den Ausdruck einer Offenheit des menschlichen Geistes
flir eine transnaturale Wirklichkeit handelt.

Mit dem methodologischen Ausschluss beider Deutungen wird
der religionswissenschaftliche Beitrag zum Verstehen von Reli-

61 Ebd. 303.
62 Ebd. 317.

37



38

gion entgegen der erkldrten Absicht von Religionswissenschaft in
einer wissenschaftlich hochst problematischen Weise eingeengt.
Beispielsweise fiihrt Freiberger im Hinblick auf die Untersuchung
von Erfahrungen der Prisenz geistiger Wesen aus: »Eine Studie,
deren einziger Zweck in dem Nachweis besteht, dass die geistigen
Wesen nicht existieren, wiirde zu unserem Verstehen von Religion
wenig beitragen.«® Nun, bei einer solchen Untersuchung geht es
um die Frage der Wahrheit. Ob Religion illusionir ist oder nicht,
ist jedoch fiir ihr Verstehen von zentraler Bedeutung. Gemessen an
dem grundsitzlichen Interesse einer jeden Wissenschaft, primér der
Erkenntnis von Wahrheit und der Beseitigung von Irrtiimern zu die-
nen, muss es ausgesprochen befremdlich wirken, wenn genau das
im Hinblick auf religiose Phdnomene und ihre wissenschaftliche
Erforschung nicht gelten soll.*

Ein genuiner methodologischer Agnostizismus bestiinde dem-
gegeniiber nicht in einem normativen Ausschluss moglicher Inter-
pretationsanséitze, sondern in ihrer Kennzeichnung als Hypothesen.
Im strengen Sinn beinhaltet Agnostizismus die Feststellung, dass
wir beziiglich der Frage einer letztlich naturalistischen oder trans-
naturalistischen Deutung von Religion nicht iiber sicheres Wissen
verfiigen und daher in dieser Hinsicht die Erforschung von Religion
unter einem hypothetischen Vorbehalt steht. Das heif3t, gerade aus
einer agnostischen Sicht miissten sowohl ein »methodologischer
Atheismus« beziehungsweise »methodologischer Naturalismus«
als auch »ein methodologischer Transnaturalismus« (der hypothe-
tisch von einem Wahrheitsgehalt des sich in den Religionen bekun-
denden Transzendenzbewusstseins ausgeht) zugelassen werden.%
So gesehen schlieft echter Agnostizismus einen theologischen
Ansatz im Religionsvergleich gerade nicht aus, sondern ein, so-
fern sich dieser nicht dogmatisch, sondern hypothetisch und damit
ergebnisoffen versteht.®

63 Freiberger 2019: 207, Anm. 22.

64 Vgl. Schmidt-Leukel 2020b.

65 Vgl. hierzu Schmidt-Leukel 2012.

66 Anders hingegen Junginger 2021, der eine naturalistische Religionsdeutung als die allein
wissenschaftliche ansieht.



Der Gegensatz zwischen Religionswissenschaft und Theolo-
gie besteht folglich nicht darin, dass es Ersterer um Religion und
Letzterer um Gott geht. In Wirklichkeit geht es um gegensitzliche
Interpretationen von Religion. Denn trotz des vermeintlichen Aus-
schlusses von sowohl naturalistischen als auch transnaturalistischen
Interpretationen erklédrt und deutet Religionswissenschaft in ihrer
konkreten Arbeit religidse Phinomene ausschlieBlich mittels in-
nerweltlicher Faktoren und Zusammenhénge. Damit unterscheidet
sie sich in ihrer faktischen Arbeit nicht von einer naturalistischen
oder atheistischen Deutung, weigert sich aber zu grof3en Teilen,
dies einzurdumen und sich explizit zu einem »methodologischen
Atheismus« oder »Naturalismus« zu bekennen. Demgegeniiber legt
ein theologisch verfasster Religionsvergleich seine methodologi-
schen Pramissen und Arbeitshypothesen offen. Hierdurch trigt ein
solcher Vergleich dem sehr viel besser Rechnung, was Freiberger
als einen » Wissenschaftler-zentrierten Ansatz« (»scholar-centered
approach«) bezeichnet und selbst favorisiert.®’

Mit guten Argumenten hat Freiberger die Bedeutung des einzel-
nen Religionswissenschaftlers fiir die konkrete Durchfiihrung von
vergleichenden Studien herausgestellt, das heifit den Einfluss, den
die kulturelle und akademische Pragung des Wissenschaftlers/der
Wissenschaftlerin, aber auch ganz personliche Faktoren auf die An-
lage und Art der Untersuchung haben kénnen. Es ist allerdings auf-
fillig, dass Freiberger hinsichtlich der personlichen Faktoren zwar
»Geschlecht, Rasse, Klasse, Lebenserfahrung, moralische und po-
litische Uberzeugungen, intellektuelle Interessen, Karriere-Erwar-
tungen usw.« nennt,® aber religiose beziehungsweise weltanschau-
liche Uberzeugungen iibergeht. Man darf jedoch annehmen, dass
gerade diese Uberzeugungen bei Religionsvergleichen besonders
wichtige Einflussfaktoren darstellen, die es im Sinne Freibergers
zu reflektieren und transparent zu machen gilt.* An anderer Stelle
vermerkt Freiberger allerdings, dass die Zielsetzung theologischer

67 Freiberger 2019: 81-110.
68 Ebd. 96.
69 Ebd. 101-103.

39



40

Religionsvergleiche héufig apologetischer Natur sei, was notge-
drungen zu unausgewogenen, sprich schrigen Vergleichen fiihre.
Er rdumt jedoch ebenso ein, dass dies nicht auf alle Vergleiche im
Raum der Theologie zutrifft und verweist hierzu auf die neuere
Komparative Theologie.” In der Tat gilt fiir die heutige Genera-
tion komparativer Theologen, dass sie einerseits »den perspekti-
vischen Charakter ihrer Vergleiche offenlegen« und andererseits
»bereit sind, ihre theologischen Urteile im Licht der Lehren anderer
Traditionen zu revidieren.«”' Damit, so Hugh Nicholson, sind sie
grundsitzlich in der Lage, die tendenziése Voreingenommenheit
fritherer theologischer Religionsvergleiche hinter sich zu lassen.”

Komparative Theologie, Theologie der Religionen
und Interreligiése Theologie

Fiir die Komparative Theologie ist der aus einem theologischen In-
teresse heraus gefiihrte Religionsvergleich das zentrale Anliegen.”
Gemeinsam ist allen komparativen Theologen, dass sie sich vom
Religionsvergleich einen theologischen Erkenntnisgewinn erwar-
ten. Sie differieren jedoch erheblich hinsichtlich einer ganzen Reihe
zentraler Fragen: Wie sehr muss der komparative Theologe an seine/
ihre eigene Tradition gebunden bleiben bezichungsweise wie weit
kann und muss er/sie als Folge eines theologischen Lernens dariiber
hinausgehen? Setzt Komparative Theologie {iberhaupt zwangslau-
fig die Partizipation an einer konkreten religiosen Tradition vor-
aus?’ Welcher Art sind die erhofften theologischen Lernprozesse?
In welchem Verhiltnis steht Komparative Theologie zur Theologie
der Religionen? Muss dieses Verhéltnis im Sinn radikaler, einan-

70 Ebd. 40f.

71 Nicholson 2009: 634.

72 Ebd. 634f.

73 Fiir eine erste Ubersicht siehe Bernhardt & v. Stosch 2009.

74 Innerhalb der von Jerry Martin ins Leben gerufenen Gruppierung »Theology Without Walls«
(Theologie ohne Mauern) gibt es Tendenzen, eine solche Theologie als Méglichkeit fiir all
jene zu sehen, die sich als »spirituell, aber nicht religiés« betrachten. Vgl. hierzu Mercadante
2020.



der ausschlieBender Alternativen verstanden werden, wie es einige
komparative Theologen zunichst verstanden hatten, oder im Sinn
einer wechselseitigen Ergénzung, wie es inzwischen stérker gesehen
wird? Und wie betreibt man Komparative Theologie? Sind grof3-
flichig angelegte Religionsvergleiche, wie sie beispielsweise Keith
Ward” und Robert Neville” durchgefiihrt haben, zulédssig oder miis-
sen die Vergleiche, wie es vor allem Klaus von Stosch immer wieder
fordert, »mikrologisch«, das heifit dem postmodernen Interesse am
Partikularen folgend, eng und begrenzt angelegt sein?’” Wie lésst
sich entscheiden, welcher Vergleich addquat und welcher Vergleich
theologisch bedeutsam ist? Wie werden die Vergleichsgegenstiande
gewihlt und wie die Vergleichspunkte? In all diesen Fragen der The-
orie und Methodologie gibt es innerhalb der Komparativen Theologie
keine Einheitlichkeit, wohl aber ein zunehmendes Problembewusst-
sein und eine wachsende Diskussion.”™

Beide, die Komparative Theologie wie auch die Theologie der
Religionen, sind aus dem ernsthaften Bemiihen christlicher Kirchen
um einen Dialog mit Menschen aus anderen religidsen Traditionen
erwachsen. Wiahrend ein solcher Dialog bereits in der ersten Hélfte
des zwanzigsten Jahrhunderts gefordert und vereinzelt praktiziert
wurde, wurde er jedoch erst in der zweiten Hilfte zu einer auch
seitens der Kirchen (quer durch die konfessionelle Bandbreite hin-
durch) weithin bejahten und unterstiitzten Aktivitat.”” Stark verbreitet
hat sich inzwischen eine urspriinglich aus der romisch-katholischen
Kirche stammende Einteilung des interreligiosen Dialogs in vier
unterschiedliche Formen: (1) der Dialog zwischen Menschen unter-
schiedlicher Religionen, wie er sich im Alltag ergibt (oft als »Gras-
wurzel-Dialog« bezeichnet); (2) der Dialog, der die Zusammenarbeit
von Menschen unterschiedlicher Religionen an den Aufgaben des

75 Ward 1987; 1994; 1996; 1998; 2000.

76 Neville 2001a; 2001b; 2001c.

77 Zum Beispiel v. Stosch 2012: 194-199.

78 Siehe Clooney & Berthrong 2014; Voss Roberts 2016; Clooney & v. Stosch 2018; Cornille 2020.

79 Die Literatur zum interreligiésen Dialog ist inzwischen kaum noch iberschaubar. Einen ersten
Einblick vermitteln Fu & Spiegler 1989; Swidler 1990; Cornille 2013; Dehn, Caspar-Seeger
& Bernstorff 2017; Dehn 2019. Siehe auch die von Wolfram Weisse im Waxmann Verlag
herausgegebene Reihe Religions in Dialogue.

41



