
DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   1DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   1 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



Das himmlische
Geflecht  

Buddhismus und Christentum –
ein anderer Vergleich

Perry Schmidt-Leukel

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   3DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   3 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



Für Paul F. Knitter

Wegbereiter des religiösen Pluralismus
Buddhist und Christ

Freund

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   4DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   4 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



Inhalt

Vorwort.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Das himmlische Geflecht: Indras Netz.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

1.	 Kapitel
	 Religionen vergleichen: Warum – Wozu?.. . . . . . . . . . . . . . . . . 18

1.1 Religionsvergleich in der Religionswissenschaft.. . . . . . . . . . . 18

1.2 Religionsvergleich in der Theologie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

2.	 Kapitel
	 Die Entdeckung fraktaler Strukturen:  
	 Neue Perspektiven für den Religionsvergleich.. . . . . . . 49

2.1 Kultur- und religionswissenschaftliche Perspektiven.. . . . . 49

2.2 Perspektiven interreligiöser Theologie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

3.	 Kapitel
	 In der Welt.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

3.1 Weltflucht oder Weltzuwendung?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

3.2 Weltflucht und Weltzuwendung im Buddhismus.. . . . . . . . . . . 100

3.3 Weltzuwendung und Weltflucht im Christentum.. . . . . . . . . . . 113

3.4 Nicht-Anhaften und liebende Zuwendung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

4.	 Kapitel
	 Letzte Wirklichkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138

4.1 Impersonales Absolutum oder personaler Gott?.. . . . . . . . . . . 138

4.2 Impersonale und personale Transzendenz-
      vorstellungen im Buddhismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   5DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   5 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



4.3 Personale und impersonale Transzendenz-
      vorstellungen im Christentum .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162

4.4 Sprechen vom Unaussprechlichen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

5.	 Kapitel
	 Was stimmt nicht mit uns?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

5.1 Verblendung oder Sünde?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189

5.2 Verblendung und sündhafte Selbstverhaftung  
      im Buddhismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

5.3 Sündhafte Selbstverhaftung und Verblendung  
      im Christentum .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206

5.4 Erkenntnis und Vertrauen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

6.	 Kapitel
	 Hoffnungsträger.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

6.1 Erwachter Lehrer oder inkarnierter Gottessohn?.. . . . . . . . . . 221

6.2 Erwachen, Verkündigung und Inkarnation.. . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

6.3 Entschränkung und Verschränkung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

7.	 Kapitel
	 Der Weg.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256

7.1 Selbsterlösung oder Fremderlösung?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256

7.2 Selbsterlösung und Fremderlösung im Buddhismus.. . . . 265

7.3 Fremderlösung und Selbsterlösung im Christentum .. . . . 273

7.4 Erlösung des Selbst vom Selbst.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277

8.	 Kapitel
	 »Hinterm Horizont ...«.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 288

8.1 Glückseliges Entwerden oder glückselige  
      Gemeinschaft?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   6DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   6 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



8.2 Individuelle und soziale Facetten buddhistischer  
      Heilsvorstellungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

8.3 Heil als Vereinigung mit Gott und als vollendete  
      Sozietät im Christentum.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318

8.4 Zur Komplementarität eschatologischer Bilder.. . . . . . . . . . . . 339

9.	 Kapitel
	 Buddhismus und Christentum: Ein neues  
	 Verständnis – ein neues Verhältnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 350

9.1 Im Auge des Betrachters?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 351

9.2 Fraktale Strukturen als Basis interreligiöser  
      Lernprozesse.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 358

Literatur.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 367

Personenregister.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 406

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   7DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   7 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   8DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   8 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



9

Vorwort

Seinem Buch Mach’s gut und danke für den Fisch stellte Douglas 
Adams seinerzeit die Auskunft voran, dies sei »der vierte Band der 
Trilogie: Per Anhalter durch die Galaxis ...«. Etwas Ähnliches ließe 
sich auch über das vorliegende Buch sagen. In ihm laufen Fäden 
aus drei vorangegangenen Werken zusammen: Gott ohne Grenzen, 
Buddhismus verstehen und Wahrheit in Vielfalt. 

In Gott ohne Grenzen skizziere ich eine christliche und plu-
ralistische Theologie der Religionen – das heißt, eine Theologie, 
die nicht länger impliziert, dass das Christentum die allein wahre 
oder beste Religion ist, sondern in der Vielfalt der Religionen 
einen genuinen Wert erblickt. In Buddhismus verstehen zeige ich, 
wie sich der Buddhismus in eine solche Perspektive einfügt – das 
heißt, wie im Buddhismus Transzendenzerfahrungen auf eigene 
Art und Weise begrifflich verarbeitet und zum bestimmenden 
Faktor für Lebensstile wurden, die eine Symbiose aus Weisheit 
und mitfühlender Zuwendung anstreben. Wahrheit in Vielfalt be-
schreibt in seinem ersten Teil, wie sich heute in allen großen re-
ligiösen Traditionen pluralistische Konzeptionen entwickeln, die 
aus der je spezifischen Sicht der eigenen Religion heraus andere 
Religionen als zwar verschiedene, aber dennoch gleichwertige 
Wege zu Heil und Befreiung würdigen. Im zweiten Teil lege ich 
dar, wie aus solchen Umbrüchen eine neue Form von Theologie 
erwächst: nämlich eine interreligiöse Theologie, die von Men-
schen unterschiedlicher Religionen gemeinsam vorangebracht 
wird. Eine interreligiöse Theologie stellt sich weiterhin den gro-
ßen Menschheitsthemen: jenen Fragen, die das Leben selbst an 
die Menschheit und an jeden Einzelnen von uns stellt und die von 
den Religionen aufgenommen, in immer neuen Varianten reflek-
tiert, mal mit mehr, mal mit weniger Vorsicht beantwortet und in 
konkrete Lebenspraxis überführt werden. Interreligiöse Theolo-
gie greift hierzu nicht mehr nur auf die Tradition der je eigenen 
Religion zurück, sondern tendenziell auf das Zeugnis religiöser 
Erfahrungen und deren gedankliche Durchdringung innerhalb der 

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   9DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   9 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



10

gesamten Menschheit. Denn sie ist von der Überzeugung gelei-
tet, dass sich religiös bedeutsame Wahrheit in religiöser Vielfalt 
niederschlägt. 

Am Ende von Wahrheit und Vielfalt steht die Beobachtung, dass 
genau dies nicht nur für die globale Religionsgeschichte gilt, son-
dern auch für jede einzelne religiöse Tradition. Keine Religion ist 
homogen, sondern umfasst ihrerseits eine immense Vielfalt unter-
schiedlicher Ausdrucksformen. Mehr noch, zwischen der religi-
onsinternen Vielfalt und der religiösen Vielfalt auf globaler Ebene 
zeigen sich eine Reihe erstaunlicher Parallelen. Und diese spiegeln 
sich sogar noch in jener Vielfalt von religiösen Haltungen wider, die 
auch ein einzelner Mensch in sich tragen kann oder im Laufe seines/
ihres Lebens zu durchlaufen vermag. An diese Einsicht knüpft der 
vorliegende Band an. Auf ihrer Basis präsentiert er einen anderen, 
neuartigen Vergleich von Christentum und Buddhismus – einen Ver-
gleich, der diese nicht so behandelt, als seien es mehr oder weniger 
homogene Einheiten. Vielmehr wird die innere Vielgestaltigkeit 
beider Religionen solcherart in den Blick genommen, dass dabei 
die Parallelität der Unterschiede erkennbar wird, die sich in beiden 
Traditionen finden. Auch wenn sich Buddhismus und Christentum 
deutlich voneinander unterscheiden, so ähneln sie einander doch 
gerade in den Strukturmustern ihrer internen Vielfalt. 

Dies genauer zu erfassen hat weitreichende Folgen für unser 
Verständnis religiöser Vielfalt und ihre theologische beziehungs-
weise religiöse Deutung – Folgen, die in eine theologisch plura-
listische Richtung weisen. So werden tentative Antworten auf die 
Frage möglich, warum es überhaupt eine solche Vielfalt religiöser 
Erscheinungsformen gibt, wenn man diese nicht einfach nur in athe-
istischer Weise als eine Vielfalt menschlicher Illusion deuten will. 
Mit anderen Worten: Es werden Antworten greifbar auf die Frage, 
warum religiöse Wahrheit in Vielfalt aufscheint. Das ist das Thema 
des nun vorliegenden Buchs. In diesem Sinn werden hier die Fäden 
der vorangegangenen Trilogie aufgegriffen und weitergeführt. 

Einen anderen Vergleich zu schreiben beinhaltet zugleich, die 
bisherigen Vergleiche von Buddhismus und Christentum kritisch in 
den Blick zu nehmen. Auch das geschieht in diesem Buch. Hierzu 

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   10DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   10 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



11

konnte ich zum Teil auf eigene frühere Untersuchungen zurück-
greifen,1 die nun jedoch durch die Berücksichtigung weiterer und 
neuerer vergleichender Studien ergänzt wurden. Das Grundkonzept 
des jetzigen Buchs konnte ich im Zuge einer Vorlesungsreihe ent-
wickeln, die ich im Oktober 2017 auf Einladung von Professor You 
Bin an der Minzu University in Peking gehalten habe.2 Für diese 
Gelegenheit sei meinem chinesischen Kollegen nochmals herzlich 
gedankt. Mein Dank gilt auch Reinhard Achenbach, Karl Baier, 
Eve-Marie Becker, Albrecht Beutel, Lutz Doering, Christina Hoe-
gen-Rohls, Assaad Elias Kattan, Hermut Löhr, Holger Strutwolf 
und Mathias Schneider, die mir aus ihrer eigenen Expertise heraus 
zahlreiche hilfreiche Hinweise gegeben haben. Dankbar bin ich für 
die vielen Stunden, die meine Mitarbeiterin, Martina Forstmann, 
und meine Frau Doris in das sorgfältige Korrektur-Lesen der di-
versen Manuskript-Entwürfe investiert haben. Alle verbliebenen 
Fehler gehen freilich allein auf meine eigene Unachtsamkeit zu-
rück. Dankbar bin ich der Deutschen Forschungsgesellschaft, die 
mir durch die Finanzierung des Exzellenzclusters »Religion und 
Politik« zwei Forschungsfreisemester ermöglichte, in denen der 
Großteil des Manuskripts geschrieben wurde. Herrn Steen vom 
Gütersloher Verlagshaus danke ich für seine erneute engagierte 
Unterstützung dieser Publikation, die er und sein Team beim Gü-
tersloher Verlagshaus auf die gewohnt professionelle Weise in ihre 
erfahrenen Hände genommen haben.

Last but not least danke ich allen, mit denen ich meine Überle-
gungen zu einer fraktalen Interpretation religiöser Vielfalt seit ihrer 
erstmaligen Vorstellung bei meinen Gifford-Lectures im Jahre 2015 
diskutieren konnte. Die positiven Rückmeldungen und kritischen 
Rückfragen, die ich von zahlreichen Kolleg*innen rund um die 
Welt, den Teilnehmer*innen bei Kongressen, Tagungen und Gast-

1	 Schmidt-Leukel 1992.
2	 Sie wurde 2019 in einer zweisprachigen (englisch-chinesischen) Ausgabe unter dem Titel 

To See a World in a Flower in Peking bei Zong jiao wen hua chu ban she (Verlagshaus für 
religiöse Kultur) veröffentlicht (Schmidt-Leukel 2019c). Für Das himmlische Geflecht wurde 
das Konzept von To See a World in a Flower überarbeitet und erheblich erweitert – nicht 
nur im Hinblick auf einzelne Kapitel, sondern auch durch die Hinzufügung von vier neuen 
Kapiteln, sodass die deutsche Version nun auf das in etwa Dreifache angewachsen ist.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   11DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   11 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



12

vorlesungen sowie von meinen Studierenden erhielt, haben mir bei 
meinem eigenen Nachdenken erheblich weitergeholfen. Eine ganz 
besondere Rolle spielte hierbei der wiederholte Austausch mit Paul 
Knitter, dem ich daher dieses Buch widme.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   12DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   12 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



13

Das himmlische Geflecht:  
Indras Netz

Im Mahāyāna-Buddhismus, dem sogenannten »großen« oder »er-
habenen Fahrzeug«, findet sich ein verbreitetes Bild. Demnach 
gleicht die Wirklichkeit einem himmlischen Geflecht: dem Juwe-
len-Netz des Gottes Indra. Vor allem in dem sehr einflussreichen 
Avataṃsaka-Sūtra wird vielfach auf dieses Bild angespielt.1 Al-
lerdings wird in dieser Schrift das Bild selbst nirgendwo direkt 
entfaltet. Vielmehr ist es hier als unter Buddhisten bekannt voraus-
gesetzt. Der chinesische buddhistische Meister Dùshùn (Tu-shun, 
auch: Fa-shun, 6.-7. Jhd. n. Chr.) erläutert das Bild folgenderma-
ßen: Es zeigt, 

[...] wie die vielen Dinge einander durchdringen gleich dem Reich 
von Indras Juwelen-Netz [...]. Dieses kaiserliche Netz ist ganz aus 
Juwelen gefertigt: Weil die Juwelen klar sind, spiegeln sie ihr Bild 
gegenseitig wider. So erscheint jedes Juwel in der Widerspiegelung 
des anderen, spiegelt sich wider und wider ohne Ende, sodass alle 
Juwelen gleichzeitig in einem einzelnen Juwel aufscheinen und das 
ist so in jedem einzelnen unter ihnen [...].2

Bei Indras Netz handelt sich also um ein den Himmel durch-
ziehendes Geflecht, in dessen Knotenpunkten lauter klare Juwe-
len sitzen, von denen jedes einzelne Juwel das ganze Netz auf 
seine Art widerspiegelt. Meister Dùshùn gilt als der erste Pat-
riarch der Huayan-Schule des chinesischen Buddhismus, einer 
Schule, die sich insbesondere auf die Lehren des indischen Ava-

1	 Besonders in den Büchern 4, 5, 12, 21, 25, 33, 34, 39.
2	 So in seiner Schrift »Beruhigung und Kontemplation nach den fünf Lehren des Huayan« 

(Huayan wujiao zhiguan). Zitiert nach der englischen Übersetzung in Thomas Cleary (1983: 
66). Alle Übersetzungen aus dem Englischen stammen, wenn nicht anders angegeben, von 
mir.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   13DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   13 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



14

taṃsaka-Sūtras stützt.3 Das Avataṃsaka-Sūtra selbst stammt in 
seiner späteren Form wohl aus dem vierten Jahrhundert n. Chr. 
und ist eine umfangreiche Kompilation von noch älteren Texten 
des Mahāyāna-Buddhismus. So reichen erste chinesische Über-
setzungen von einzelnen Teilen des Avataṃsaka-Sūtras bereits in 
das zweite Jahrhundert zurück. 

Die Idee von der Welt als einem gewaltigen Netz des Gottes 
Indra ist allerdings noch weitaus älter. Sie geht auf Vorstellungen 
zurück, die sich bereits in vedischen Texten finden (Atharva-Veda 
8,8,8). Im Mahāyāna-Buddhismus erhält das Bild nun aber die 
besondere Nuance von der Klarheit der einzelnen Juwelen. Sie 
symbolisieren die »Leerheit« beziehungsweise Substanzlosigkeit 
aller Dinge, aus denen eine Welt besteht, ja, alle Welten insgesamt. 
Dies führt wiederum zur Idee ihrer wechselseitigen Spiegelung 
und schließlich zu dem Gedanken, dass sich das gesamte Netz in 
jedem seiner Teile reflektiert und bricht. Das himmlische Geflecht 
entspricht somit einem »fraktalen« Muster, das heißt einem Muster, 
bei dem sich gewisse Grundstrukturen in den einzelnen Kompo-
nenten der Struktur wiederholen.

Nach dem Avataṃsaka-Sūtra ist mit dem Bild von Indras Netz 
nicht die Idee einer amorphen Masse verbunden. Auch wenn die 
letzte, in und hinter allem verborgene Wirklichkeit jede substanzi-
elle beziehungsweise begriffliche Form übersteigt und in diesem 
Sinn »formlos« oder »amorph« (Sanskrit: arupya) ist, so mani-
festiert sie sich doch in zahllosen Formen, eben als ein Myriaden-
Geflecht von Vielfalt und Unterscheidung. Dementsprechend heißt 
es im fünfundzwanzigsten Buch des Sūtras: Auch wenn alle Welten 
einander endlos durchdringen, so lassen sie sich dennoch vonei-
nander unterscheiden. Wer es vermag, das Ganze in jedem Teil 
wiederzuerkennen, »zerstört nicht die Merkmale ihrer Strukturen, 
sondern lässt sie alle deutlich sichtbar werden«.4 

Besonders in dieser Hinsicht eignet sich die alte Metapher von 
»Indras« oder »Gottes Netz« für den hier vorgelegten neuartigen 

3	 Siehe Schmidt-Leukel 2020a: 274-278.
4	 Nach der englischen Übersetzung in Thomas Cleary (1993: 656).

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   14DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   14 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



15

Vergleich von Buddhismus und Christentum. Denn ich betrachte 
Buddhismus und Christentum nicht als homogene Größen, son-
dern als komplexe, in sich vielschichtige und teilweise heterogene 
Gebilde. Unter Berücksichtigung dieser internen Vielgestaltigkeit 
beider Religionen werden im Vergleich fraktale Strukturmuster 
sichtbar. Das heißt, augenfällige Unterschiede zwischen beiden Re-
ligionen lassen sich auch innerhalb einer jeden von ihnen wieder-
erkennen. Strukturell wird damit eine quasi wechselseitige Durch-
dringung beider Religionen erkennbar. Ihre Beziehung gleicht dem 
himmlischen Geflecht. 

Ganz im Sinne des Avataṃsaka-Sūtras bedeutet dies jedoch 
nicht, die Unterschiede zu verwischen. Nach wie vor treten sie 
deutlich zutage, aber als Teil einer weitaus differenzierteren, eben 
einer fraktalen Struktur. Dies – so zumindest meine Hoffnung – 
kann uns dabei helfen, die Strukturmuster religiöser Vielfalt insge-
samt besser zu erkennen und zu verstehen, auch und gerade in ihrer 
theologischen Bedeutsamkeit. Insofern sich nämlich einige der in 
die fraktalen Muster eingebetteten Unterschiede als komplementär 
erweisen, wird deutlich, inwiefern solche komplexen Traditionen 
wechselseitig aufeinander verwiesen sind und daher einander be-
reichern, aber auch korrigieren können. 

Die ersten beiden Kapitel sind der Methodologie dieser neuen Form 
von Religionsvergleich gewidmet. Das erste Kapitel geht zunächst 
auf die Bedeutung und Krise der vergleichenden Methode inner-
halb von Religionswissenschaft und Theologie ein, aber auch auf 
die Versuche, den Religionsvergleich zu rehabilitieren und neu zu 
konzipieren. Das zweite Kapitel entfaltet die These, der zufolge 
sich in der religiösen Vielfalt fraktale Muster zeigen. Es diskutiert 
die Bedeutung dieser These für das Verständnis von Religion und 
den Vergleich von Religionen aus religionswissenschaftlicher und 
theologischer Sicht.

Nach diesen einführenden Überlegungen zum Religionsver-
gleich und zur These fraktaler Muster innerhalb religiöser Vielfalt 
wende ich mich in den weiteren Kapiteln dem konkreten Vergleich 
von Buddhismus und Christentum zu. Jeder Vergleich ist unver-

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   15DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   15 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



16

meidlich selektiv, da wir – wie Oliver Freiberger zutreffend ver-
merkt hat – immer nur »im Hinblick auf etwas« vergleichen.5 Als 
Vergleichspunkte wähle ich das Verhältnis beider Religionen zur 
Welt (drittes Kapitel), ihr Verständnis letzter Wirklichkeit (viertes 
Kapitel), ihre Sicht der dunklen Seite menschlicher Existenz (fünf-
tes Kapitel), ihre Konzeptionen der heilsvermittelnden Gestalten 
(sechstes Kapitel), der Heilswege (siebtes Kapitel) und schließlich 
der Heilsziele (achtes Kapitel). 

Der eigentliche Vergleichspunkt (tertium comparationis) ist 
jedoch ein Vergleichspunkt zweiter Ordnung. In jedem der Ka-
pitel drei bis acht gehe ich zunächst von den unterschiedlichen 
und häufig als gegensätzlich gedeuteten Kontrastierungen beider 
Religionen aus. Danach bringe ich die fraktale Perspektive ein. Das 
heißt, ich zeige anhand markanter Schlaglichter auf, dass sich die 
unterschiedlichen Positionen im Hinblick auf das jeweilige the-
matische Feld (das tertium comparationis erster Ordnung) auch 
innerhalb einer jeden der beiden Religionen finden lassen. Der 
Vergleich dieser intrareligiösen Unterschiede bildet somit meinen 
eigentlichen Vergleichspunkt. 

Des Weiteren befasse ich mich in jedem dieser Kapitel mit der 
Frage, warum sich in beiden Religionen trotz ihrer verschiedenen 
Schwerpunkte und Akzente dennoch solche parallelen intrareligi-
ösen Unterschiede entwickelt haben. Wechselseitige historische 
Einflüsse spielen hierbei, wenn überhaupt, so bestenfalls eine un-
tergeordnete Rolle.6 Daher verfolge ich eine andere Fragerichtung, 
nämlich die, ob sich die parallelen Unterschiede jeweils als kom-
plementär begreifen lassen. Denn dann wäre es denkbar, dass es 
in beiden und vermutlich in allen großen Religionen so etwas wie 
eine innere Dynamik zur Synthese gegenläufiger Tendenzen gibt. 
Angesichts der je spezifischen und damit unvermeidlich partikula-
ren Schwerpunkte einer jeden religiösen Tradition zielt eine solche 
Dynamik auf eine je größere Vollständigkeit hin. Eine Entelechie zu 

5	 »[...] one can only compare in view of something.« Freiberger 2019: 31.
6	 Zur Frage historischer Abhängigkeiten zwischen Buddhismus und Christentum vgl. 

Schmidt-Leukel 1992: 21-35; Winter 2008.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   16DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   16 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



17

größerer Ganzheit könnte das parallele Auftreten komplementärer 
Unterschiede zumindest teilweise erklären. »In der Welt der Natur«, 
so William Jackson, »offenbart das Studium der Fraktale eine ver-
borgene implizite Ganzheit, bisher unentdeckte Ordnungen.«7 Der 
Mathematiker Benoît Mandelbrot hatte das Substantiv »das Fraktal« 
und das Adjektiv »fraktal« aus dem lateinischen frangere / fractus 
(zerbrechen, zerbrochen) abgeleitet.8 In diesem Sinn verweist das 
fraktale Bruchstück implizit auf die größere Ganzheit einer frakta-
len Ordnung. Nimmt man die zeitliche Dimension fraktaler Ord-
nungen hinzu, dann gilt mit William Jackson: »Fraktale involvieren 
Ganzheitlichkeiten auf dynamische Weise.«9 Das heißt, einzelne 
Gebilde, die wie die Religionen einem fortschreitenden Wachstum 
unterliegen, tendieren zu einer Art Ganzheitlichkeit, indem sie im-
mer weitere Substrukturen ausbilden und damit eine immer größer 
werdende Vielfalt integrieren. Der Aufweis von solchen sich dyna-
misch entwickelnden Verflechtungen innerhalb der intrareligiösen 
wie auch der interreligiösen Vielfalt ist in theologischer Hinsicht 
von erheblicher Konsequenz. Er vermag, die theologische Inter-
pretation des Verhältnisses der großen Religionen der Menschheit 
zueinander auf eine neue Basis zu stellen und den Raum für inter-
religiöse Lernprozesse zu eröffnen. Nach den in den Kapiteln drei 
bis acht durchgeführten Vergleichen werde ich dieses Potential im 
abschließenden neunten Kapitel konkreter ausführen. 

7	 Jackson, W. 2004: 60.
8	 Mandelbrot 1991: 16.
9	 Jackson, W. 2004: 69.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   17DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   17 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



18

1. Kapitel

Religionen vergleichen –  
warum und wozu?

1.1 Religionsvergleich in der Religionswissenschaft

Erkenntnis durch Vergleich

Gegen Ende des neunzehnten Jahrhunderts formierte sich in Europa 
allmählich eine neue Disziplin: die Religionswissenschaft.1 Viele 
ihrer Pioniere betrachteten den Vergleich der Religionen als eine 
der wichtigsten Aufgaben dieser neuen Wissenschaft. Als einer ihrer 
»Väter« gilt Friedrich Max Müller (1823-1900). Er war überzeugt, 
dass eine vergleichende Religionswissenschaft zu ähnlich wichti-
gen Einsichten führen würde wie die damals ebenfalls noch junge, 
aber bereits sehr erfolgreich arbeitende vergleichende Sprachwis-
senschaft. Durch sie war es gelungen, die historische Entwicklung 
einzelner Sprachen sowie die Ausdifferenzierung in miteinander 
verwandte, aber auch voneinander verschiedene Sprachfamilien zu 
erkennen und besser zu verstehen. Ähnliches sollte nun auch die 
vergleichende Erforschung von Religionen leisten. Nur so werde 
es schließlich möglich werden, den eigentlichen Sinn und Zweck 
von Religion als Menschheitsphänomen zu verstehen.2 

Etliche unter den Pionieren der Religionswissenschaft waren, 
so wie Müller selbst, Christen. Für sie verband sich mit dem Ziel 
eines besseren Verstehens von Religion und Religionen noch eine 
weitere Hoffnung: Durch den vorurteilsfreien, quasi objektiven Re-
ligionsvergleich sollte sich schließlich auf wissenschaftlichem Weg, 

1	 Siehe Tworuschka 2015.
2	 Vgl. hierzu Müller 1868: xix.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   18DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   18 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



19

ohne theologische Voreingenommenheit, erweisen lassen, dass das 
Christentum die höchste Form und zugleich die Vollendung aller 
Religionen darstellt. Für mehr als eineinhalb Jahrtausende hatte die 
Überzeugung von der Überlegenheit oder gar alleinigen Wahrheit 
des Christentums im Westen als selbstverständlich gegolten. Doch 
spätestens seit der Aufklärung meldeten sich deutliche Zweifel zu 
Wort. Nicht wenige unter den aufgeklärten Atheisten nutzten reli-
gionsvergleichende Argumente dazu, die Unglaubwürdigkeit des 
Christentums ebenso wie die aller anderen Religionen darzulegen. 
So schrieb beispielsweise David Hume 1757 in seinem epochalen 
Versuch einer Naturgeschichte der Religion, dass eine Untersu-
chung der tatsächlichen religiösen Ideen in der Welt kaum eine 
andere Schlussfolgerung zulasse, als dass es sich hierbei um die 
»Träume kranker Menschen« (»sick men’s dreams«) handle.3 Ja 
mehr noch: Das Studium der Religionsgeschichte zeige, dass Re-
ligion eine Quelle ständiger Konflikte, Gewalttaten und anderer 
Übel sei. »Wenn in einer historischen Darstellung irgendwo der 
Geist der Religion auftaucht, so können wir sicher sein, anschlie-
ßend eine Schilderung des Elends zu finden, das ihn begleitet.« 
Daher, so Hume weiter, könne »keine Zeitepoche [...] glücklicher 
oder gesegneter sein als die, wo man diesen Geist nicht kennt.«4 
Gegenüber solchen Auffassungen, wie sie in den atheistischen Flü-
geln der Aufklärung bald Standard wurden, setzten Wissenschaftler 
wie Friedrich Max Müller, Nathan Söderblom (1866-1931), Ru-
dolf Otto (1869-1937) oder Friedrich Heiler (1892-1967) darauf, 
dass sich mittels des religionswissenschaftlichen Vergleichs die 
Wahrheitselemente und positiven Gemeinsamkeiten in allen Re-
ligionen erweisen lassen und zugleich das Christentum als deren 
eigentliche Erfüllung erkennbar werde. »Um die Stellung des Chris-
tentums in der Weltgeschichte und seinen wahren Platz unter den 
Religionen der Menschheit voll zu verstehen«, so Müller, »müssen 
wir es vergleichen ...«.5 Es wundert nicht, dass bei einer solchen 

3	 Hume 2000: 71.
4	 Hume 1981: 131.
5	 Müller 1868: xxviii. 

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   19DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   19 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



20

Zielsetzung Religionswissenschaft damals auch unter dem Namen 
»vergleichende Theologie« (»Comparative Theology«) firmierte.6 
Max Müller selbst insistierte auf diesem Namen als der korrekten 
Bezeichnung für die neue Disziplin.7

Unter den frühen Religionsvergleichen waren Vergleiche von 
Christentum und Buddhismus sowie ihrer beiden Zentralgestalten, 
Christus und Buddha, besonders beliebt und verbreitet. Nicht nur 
christliche Autoren, sondern auch westliche Buddhismus-Sympa-
thisanten sowie buddhistische Aktivisten und Reformer in Asien 
bedienten sich des religionsvergleichenden Genres, um auf diesem 
Weg ihre apologetischen Interessen zu verfolgen und die Überle-
genheit ihrer eigenen Religion darzulegen. In Deutschland stellte 
beispielsweise Georg Grimm (1868-1945) in seinem groß ange-
legten Vergleich Buddha und Christus (1928) die seiner Meinung 
nach unübertroffene philosophische Erkenntnis Gautama Buddhas 
einem Jesus gegenüber, der »das Opfer der großen Wahnvorstellung 
seines Volkes« geworden sei, womit sich Grimm auf den Glauben 
an einen personalen Gott und die Erwartung eines Messias bezog.8 
Allein in der christlichen Mystik, so Grimm, lasse sich eine Brücke 
zur Lehre des Buddhas finden.9 In Sri Lanka, damals noch Ceylon, 
verfasste Anagarika Dharmapala (1864-1933) wiederholt kürzere 
Essays zum Vergleich des Buddhismus mit anderen Religionen, 
insbesondere mit dem Christentum und dem Hinduismus, in denen 
er den Buddhismus als die moralisch vollkommenste und einer 
modernen wissenschaftlichen Haltung adäquateste Religion dar-
stellte.10 In China ließ sich der buddhistische Erneuerer Taixu (T’ai-
hsü, 1890-1947) von der sozial-karitativen Seite des Christentums 
durchaus positiv inspirieren, stellte in seinen populären Schriften 
jedoch mittels gegenüberstellender Vergleiche die ethische und phi-
losophische Überlegenheit des Buddhismus heraus.11

6	 Nicholson 2009: 611-616. 
7	 Müller 1874: 19. Siehe auch Masuzawa 2003: 317.
8	 Grimm 1928: 167.
9	 Ebd. 210.
10	 Guruge 1965: 1-74, 347-477.
11	 Pittman 2001: 242-254. 

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   20DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   20 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



21

Sowohl in offen konfrontativ und apologetisch ausgerichteten 
Vergleichen als auch in den vermeintlich neutralen und unvorein-
genommenen Vergleichen der jungen Religionswissenschaft for-
mierten und etablierten sich im Hinblick auf das Verhältnis von 
Buddhismus und Christentum eine ganze Reihe stereotyper Ent-
gegensetzungen: In seinem Weltverhältnis sei der Buddhismus 
weltflüchtig, pessimistisch und passiv, das Christentum hingegen 
weltzugewandt, optimistisch und aktiv. Der buddhistischen Leug-
nung eines personalen Gottes stehe der christliche Glaube an einen 
guten Schöpfer gegenüber. Werde im Buddhismus das Verhängnis 
des Menschen als Verblendung und somit als kognitives Problem 
verstanden, so betrachte das Christentum das Unheil des Menschen 
als Sünde und verstehe es damit im Sinn einer eher ethisch ge-
fassten Kategorie. Im Gegensatz zum Glauben an einen von Gott 
gesandten Erlöser setze der Buddhismus auf die Lehren eines er-
leuchteten Menschen. Was den Weg zum Heil betreffe, so setze der 
Buddhismus auf die Fähigkeit des Menschen zur Selbsterlösung, 
das Christentum hingegen auf die göttliche Gnade. Und während 
dem Buddhismus das endgültige Heil in nihilistischer Manier als 
Befreiung von allem Dasein gelte, hoffe das Christentum auf ein 
ewiges Leben in glückseliger Gemeinschaft.12 

Zwar haben solche klischeehaften Gegenüberstellungen immer 
auch Modifikationen erfahren. Dennoch wirken sie, wie im Verlauf 
dieses Buchs noch deutlich werden wird, vielfach bis in die Gegen-
wart hinein nach. Die stärksten kritischen Anfragen an die gängigen 
Stereotypen christlich-buddhistischer Verhältnisbestimmungen sind 
jedoch weniger aus der Religionswissenschaft hervorgegangen als 
vielmehr aus den Philologien sowie dem christlich-buddhistischen 
Dialog. Dies hängt auch damit zusammen, dass innerhalb der Re-
ligionswissenschaft der Religionsvergleich seit den 1970er-Jahren 
immer mehr in die Kritik geraten ist und folglich an Bedeutung 
verloren hat. Demgegenüber hat sich in der christlichen Theolo-
gie ungefähr zeitgleich ein Verständnis von Dialog entwickelt, bei 
dem andere Religionen als mögliche Quelle theologisch relevanter 

12	 Schmidt-Leukel 1992: 9-141.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   21DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   21 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



22

Wahrheit betrachtet werden, die es zu erkennen und zu erforschen 
gilt. Inzwischen haben sich daraus komparative und interreligiöse 
Formen von Theologie entwickelt. Bleiben wir zunächst jedoch bei 
der Religionswissenschaft. 

Über Jahrzehnte hinweg galt der Religionsvergleich als eine, 
wenn nicht sogar die zentrale Methode der Religionswissenschaft. 
Des Öfteren gab sie der Disziplin als Ganzer sogar ihren Namen 
(»Vergleichende Religionswissenschaft« oder, im englischsprachigen 
Raum »Comparative Religion«). Nicht zuletzt unter dem Einfluss der 
Überlegungen zur wissenschaftstheoretischen Grundlegung der Reli-
gionswissenschaft durch Joachim Wach aus dem Jahr 192413 wurde 
es dabei weithin akzeptiert, religionswissenschaftliche Vergleiche 
von weltanschaulichen oder theologischen Intentionen freizuhalten. 
Sie sollten weder offen noch verdeckt christlich-theologischen oder 
analogen religiösen wie nichtreligiösen Zielsetzungen dienen, son-
dern – so Wach – der »Erforschung und Darstellung der empirischen 
Religionen«14 unter Verzicht auf normative Standpunkte.15 Dabei ver-
folgt die Religionswissenschaft nach Wach jedoch durchaus auch 
ihre eigenen systematischen Ziele. Auf induktivem Weg solle das 
Gemeinsame, das organisatorische Prinzip, das innere ›Gerüst‹ von 
Religionen herausgearbeitet werden.16 Und hierzu diene in erster Li-
nie die Methode des Vergleichs.17 Für die Entwicklung einer formalen 
Systematik in der Religionswissenschaft ist der Religionsvergleich 
nach Wach »substantiell, wesentlich«.18 

Probleme des Religionsvergleichs

Bereits Joachim Wach machte allerdings auch auf einige mit der 
Methode des Vergleichs verbundene »Gefahren« aufmerksam: etwa 

13	 Wach [1924] 2001.
14	 Ebd. 68.
15	 Ebd. 61.
16	 Ebd. 178.
17	 Ebd. 179f.
18	 Ebd. 182.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   22DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   22 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



23

das Problem, die verglichenen Phänomene aus ihrem genuinen 
Kontext zu reißen und so »die Eigenart der betreffenden Erschei-
nung nicht zu ihrem Rechte kommen zu lassen.«19 Oder auch das 
Problem der rechten Wahl des vergleichenden Gesichtspunktes, 
des sogenannten tertium comparationis.20 Dennoch galt ihm der 
Vergleich als unerlässlich, da sich nur so Strukturen, nämlich »Re-
gelmäßigkeiten« und Gesetzmäßigkeiten«, in den Religionen und 
ihrer Entwicklung erkennen lassen.21 

Als eher unproblematisch und erhellend erweisen sich diachrone 
Vergleiche religiöser Quellen innerhalb einer einzelnen religiösen 
Traditionslinie. Ohne solche Vergleiche wäre es unmöglich, be-
stimmte Entwicklungslinien innerhalb einer Religion zu erken-
nen. Diachrone historische Rekonstruktionen arbeiten immer mit 
einer Perspektive, die die verschiedenen Etappen der Entwicklung 
miteinander vergleicht. Nun zieht jedoch gerade diese Form des 
Vergleichs auch die Möglichkeit synchron angelegter Vergleiche 
nach sich, etwa wenn sich bestimmte Entwicklungen innerhalb ei-
ner religiösen Tradition verzweigen und dadurch unterschiedliche 
Ausprägungen historischer Prozesse fassbar werden. Die Nähe zur 
Sprachwissenschaft wird hier besonders deutlich.22 Denn ähnlich 
der Bestimmung zusammengehöriger Sprachfamilien lassen sich 
auf diesem Weg auch Religionsfamilien bestimmen, also Religio-
nen, die zwar in einem unbestreitbaren historischen Überlieferungs-
zusammenhang stehen, sich aber dennoch voneinander absetzen 
und je eigene neue Prozesse der Weiterentwicklung und Ausdif-
ferenzierung hervorbringen. Doch auch voneinander unabhängige 
Religionen und Religionsfamilien lassen sich miteinander verglei-
chen, indem man ihre jeweiligen Entwicklungen und Ausprägungen 
in synchroner Zusammenschau betrachtet. Analog zum Vergleich 
unterschiedlicher Sprachfamilien lassen sich auf diesem Weg die 
Unterschiede verschiedener Religionen oder Religionsgruppen 
näher charakterisieren und damit klassifizieren beziehungsweise 

19	 Ebd. 183.
20	 Ebd. 184f.
21	 Ebd. 186.
22	 So auch Hock 2006: 71.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   23DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   23 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



24

typologisieren. Dabei ging es der Religionswissenschaft um »die 
Erfassung ihrer jeweils typischen Züge, ihrer dominierenden Eigen-
arten [...], die dann das Prinzip einer Gruppierung und Einteilung 
der Religionen bilden sollen«, wie zum Beispiel in monotheistische 
oder polytheistische Religionen, Natur- und Geschichtsreligionen 
oder die verbreitete Einteilung in prophetische und mystische Re-
ligionen.23 

Klassifikation und Typologisierung wurden jedoch nicht nur 
für Religionen oder Religionsfamilien angestrebt, sondern auch 
für die einzelnen Elemente beziehungsweise Phänomene inner-
halb derselben. Leitend war hierbei die Annahme, dass sich die 
charakteristischen Eigenschaften eines bestimmten Religions-
typus auch auf die Elemente der entsprechenden Religion oder 
Religionsfamilie beziehen lassen. Das heißt, religiöse Leitfigu-
ren, Glaubensvorstellungen, Narrative, Kulte, Kultstätten, Ideale, 
Ethiken, Ästhetiken, Empfindungen usw. nehmen, so dachte man, 
in den unterschiedlichen Religionstypen eine diesen jeweils ent-
sprechende charakteristische Form und Färbung an. Doch so ganz 
ging diese Rechnung nie auf. Zu umfangreich war die Zahl und 
Art der Parallelen zwischen den Religionen – auch zwischen Reli-
gionen unterschiedlicher Familien oder Typen. Fast alle Elemente, 
die sich in einer großen religiösen Tradition benennen lassen, 
scheinen sich auf die ein oder andere Art auch in anderen Tradi-
tionen zu finden. Dieser Befund ließ sich nicht nur, wie es etwa 
Friedrich Heiler noch versuchte, durch historische Vermischun-
gen, Beeinflussungen und Überkreuzungen erklären.24 Vielmehr 
sind Religionen, insbesondere wenn sie eine gewisse Größe und 
höheres Alter erreichen, in sich zu vielgestaltig und heterogen, 
um sich auf die Form und Wesensmerkmale eines bestimmten 
Typus festlegen zu lassen. Sie stellen nicht nur einen Teil der re-
ligiösen Vielfalt der Menschheit dar, sondern bilden als lebendige 
Traditionen in sich selbst eine eigene Vielfalt unterschiedlichster 
Erscheinungsformen aus. Dass es zwischen beiden, der interreligi-

23	 Lanczkowski 1980: 53.
24	 Vgl. Heiler [1919] 1921: 233f.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   24DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   24 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



25

ösen und der intrareligiösen Vielfalt, eine strukturelle Parallelität 
und vermutlich einen sachlichen Zusammenhang gibt, ist eine 
zentrale These dieses Buchs.

Keine Essenzialisierung von Religion

Obwohl der Religionswissenschaft von Anfang an die intrareligiöse 
Vielfalt durchaus bewusst war, hat dieser Umstand in den syste-
matischen Überlegungen der Religionswissenschaft lange Zeit nur 
eine eher untergeordnete Beachtung gefunden. Das hat sich seit 
den 6oer-Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts immer stärker ver-
ändert. Heute ist es in der Religionswissenschaft unbestritten, dass 
es so etwas wie das Christentum oder den Buddhismus im Sinne 
homogener Entitäten nicht gibt. Einen ersten Meilenstein bildete 
Wilfred Cantwell Smiths epochales, leider nie ins Deutsche über-
setzte Werk The Meaning and End of Religion (»Bedeutung, Zweck 
und Ende von Religion«25), das 1963 in erster Auflage erschien. In 
dieser Studie zur Entwicklung und Funktion des Religionsbegriffs 
machte Smith insbesondere darauf aufmerksam, dass die mit die-
sem Begriff seit der Neuzeit einhergehende Essenzialisierung der 
geschichtlichen Realität von Religionen widerspricht:

Natürlich meine ich nicht, dass das, was man bisher als Religionen 
bezeichnet hat, nicht existiert. Worauf es mir ankommt, ist vielmehr, 
dass sie, wie jeder ihrer Historiker weiß – und sie nahezu fassungs-
los macht –, quasi viel zu viel existieren. Die Schwierigkeit besteht 
gerade in dem Reichtum, der radikalen Diversität, der unaufhörli-
chen Umbrüche und Veränderungen, der Verästelung und komplexen 
Verwicklung der geschichtlichen Erscheinung von »Religion« und 
jeder einzelnen »Religion«. Was man das Christentum genannt hat, 
ist, soweit es um Geschichte geht, nicht ein Ding, sondern Millionen 
Dinge und hunderte Millionen von Personen.26 

25	 Smith spielt mit der Doppeldeutigkeit des englischen »end« als »Zweck« und »Ende«.
26	 Smith, W.C. [1963] 1978: 144f.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   25DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   25 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



26

Im Grunde, so Smith, »gibt es in der Welt so viele Religionen wie es 
in ihr Menschen gibt.«27 Um der Gefahr der Essenzialisierung von 
»Religion« vorzubeugen, regte Smith an, den Begriff »Religion« 
durch das Begriffspaar »faith« und »cumulative tradition« zu erset-
zen. »Faith« (»Gläubigkeit«) bezeichnet dabei die innere religiöse 
Haltung eines einzelnen Menschen, etwas, das nicht unmittelbar 
beobachtet werden kann. Im Unterschied hierzu steht »cumulative 
tradition« (»kumulative Tradition«) für alle beobachtbaren und 
historisch beschreibbaren Erscheinungsformen einer »Religion«. 
Beide Aspekte gehören zusammen und stehen in einem inneren 
Wechselspiel.

Smiths Anregung, den Religionsbegriff als irreführend aufzuge-
ben und durch geeignetere Konzepte zu ersetzen, hat einflussreiche 
Nachfolger gefunden. In Europa forderte in den späten 80er-Jahren 
des zwanzigsten Jahrhunderts Dario Sabbatucci die »Auflösung des 
Religionsbegriffs im Kulturbegriff«. Burkhard Gladigow pflichtete 
dem bei und sah »die eigentliche Leistung von Religionswissen-
schaft« in einer »konsequenten Überführung« ihrer Gegenstände 
»in kulturwissenschaftliche Begriffe«.28 Ähnliche Ansichten wur-
den im englischsprachigen Bereich beispielsweise von Russell T. 
McCutcheon, Timothy Fitzgerald und mit besonders großer Wir-
kung durch die Literatur- und Religionswissenschaftlerin Tomoko 
Masuzawa vertreten.29 

Ein zentrales Argument gegen die wissenschaftliche Brauch-
barkeit des Religionsbegriffs basiert auf der Feststellung, dass sich 
dieser Begriff innerhalb der westlichen Kultur entwickelt hat, sowie 
der Behauptung, es bestünden hierzu in anderen Kulturen bezie-
hungsweise »Religionen« keine echten Äquivalente. Daher müsse 
die Anwendung des Religionsbegriffs in außerwestlichen Kultur-
räumen zwangsläufig zu Missverständnissen und Verzeichnungen 
führen. Während die westliche Genese des Religionsbegriffs völlig 
unbestritten ist, sind gegen seine exklusiv westliche Natur beacht-

27	 Ebd. 233, Anm. 120.
28	 Sabbatucci 1988; Gladigow 1988: 33.
29	 McCutcheon 1997; Fitzgerald 2000; Masuzawa 2005. Zur Diskussion siehe auch Bergunder 

2011. 

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   26DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   26 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



27

liche Gegenbelege ins Feld geführt worden. Ausführliche Studien 
haben gezeigt, dass es in nicht-westlichen Kulturen zwar in der 
Tat keine exakten Entsprechungen zum Religionsbegriff gibt. Aber 
dies wäre auch schwerlich möglich, da der Begriff auch im Wes-
ten in unterschiedlichen Sprachen und zu verschiedenen Epochen 
ausgesprochen vielschichtig ist und keineswegs immer nur in einer 
einzigen exakten Bedeutung verwendet wird. Allerdings finden sich 
zu seinen unterschiedlichen Aspekten und Facetten durchaus signi-
fikante Parallelen.30 »Die [...] Position [...], dass zum europäischen 
Begriff ›Religion‹ in außereuropäischen Kulturen keine Äquiva-
lente gefunden werden können, ist also kaum haltbar«, urteilt daher 
Jens Schlieter.31 Darüber hinaus dürfte es nicht weniger schwer 
fallen, zum Kulturbegriff exakte Äquivalente in nicht-westlichen 
Sprachen und Kulturen zu finden – ist er doch ebenfalls inner-
halb des Westens entstanden und hier, sogar innerhalb westlicher 
Sprachen, alles andere als eindeutig.32 Will man daraus dann aber 
schließen, dass es außerhalb des Westens keine Kultur und Kulturen 
gibt? Oder dass die Anwendung des Kulturbegriffs außerhalb des 
Westens zwangsläufig zum Missverständnis und zur Verzerrung 
dieser »Kulturen« führt?

Wie bereits erwähnt, findet jedoch innerhalb der heutigen Reli-
gionswissenschaft die Kritik an einem essenzialistischen Verständ-
nis sowohl von Religion als solcher als auch einzelner Religionen 
breite Zustimmung, das heißt, die Kritik an einem Verständnis, das 
der Religion oder den Religionen jeweils so etwas wie ein eige-
nes, unveränderliches Wesen unterstellt. Für den Religionsbegriff 
selber bietet sich als Alternative an, diesen im Sinn einer Cluster-
kategorie, also »polythetisch«, zu verwenden.33 Demnach umfasst 
»Religion« eine Reihe einzelner Komponenten und Elemente, wie 
beispielsweise eine besondere (»religiöse«) Gemeinschaft, Ritu-
ale, ein bestimmtes Ethos, Bezüge zur sozio-politischen Dimen-

30	 Zum Beispiel Haußig 1999; Schalk et al. 2013.
31	 Schlieter 2010: 266. Ähnlich auch Seiwert 2020: 214-216.
32	 Im Englischen beispielsweise ist nicht selten »civilization« eine bessere Entsprechung zum 

deutschen Wort »Kultur« als etwa das englische »culture«. 
33	 So bereits J.Z. Smith (1982: 1-8) in einem Aufsatz aus dem Jahr 1978.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   27DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   27 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



28

sion, (»heilige«) Schriften, Mythen, Narrative, bestimmte Lehren 
oder Vorstellungen, die Bezugnahme auf einen übernatürlichen, 
transzendenten Bereich, ästhetische und spirituelle Aspekte.34 Sol-
che Komponenten – das ist für diesen Ansatz wichtig – müssen 
keineswegs immer alle in derselben Form, Gewichtung oder auch 
Anzahl vorhanden sein, um etwas sinnvollerweise als »Religion« 
oder »religiös« zu bezeichnen. Religionen ähneln einander vielmehr 
jeweils nur im Hinblick auf einzelne, untereinander variierende 
Aspekte. Der Begriff »Religion« wird nach diesem Ansatz also im 
Sinn von Wittgensteins Konzept der »Familienähnlichkeit« ver-
wendet.35 Ähnlich wie zur Familie der »Spiele« so unterschiedliche 
Dinge gehören wie Brettspiele, Kartenspiele, Ballspiele, Glücks-
spiele usw., bezeichnet auch »Religion« eine Familie höchst unter-
schiedlicher Phänomene. So wie in einer Familie einige Familien-
mitglieder dieselbe Haarfarbe haben, andere jedoch eine ähnliche 
Augenfarbe oder eine ähnlich geformte Nase, haben auch einige 
Religionen teilweise übereinstimmende Merkmale, aber nicht jede 
Religion teilt alle Merkmale und schon gar nicht in derselben Form. 

Ein solches Verständnis von »Religion« haben innerhalb der 
Religionswissenschaft neben Frank Whaling vor allem Ninian 
Smart36 und Benson Saler37 und innerhalb der Religionsphiloso-
phie John Hick38 vorgeschlagen. Eine offene Frage bleibt jedoch, 
ob dabei einer bestimmten Komponente, nämlich dem Bezug zu 
einem übernatürlichen, transzendenten Bereich, eine herausgeho-
bene Stellung zukommt. Ich stimme Frank Whaling darin zu, dass 
dies in der Tat erforderlich ist. Denn ansonsten lassen sich traditio-
nelle Religionen begrifflich nicht mehr von so etwas wie säkularen 
»Religionen« beziehungsweise Ideologien unterscheiden.39 Prob-
lematisch ist es allerdings, wenn man wie Saler die monotheisti-

34	 Whaling 1986: 37-48.
35	 Siehe Wittgensteins Philosophische Untersuchungen §§ 65-71 (Wittgenstein [1958] 1977: 

56-60).
36	 Smart 1996.
37	 Saler [1993] 2000.
38	 Hick 1989: 3-9.
39	 Schmidt-Leukel 2005: 196-199.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   28DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   28 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



29

schen Religionen, mit den für sie charakteristischen Elementen, als 
»die besten Exemplare der Kategorie« Religion betrachtet.40 Denn 
genau dies übergeht die enorme Vielgestaltigkeit und Wandelbar-
keit aller, auch der großen monotheistischen Religionen selbst und 
verfällt somit verdeckt erneut einer Essenzialisierung von Religion 
und Religionen. Die Anwendung des Religionsbegriffs im Bereich 
nicht-westlicher Kulturen muss jedenfalls nicht zwangsläufig zu 
Verzeichnungen führen, wenn die innerreligiöse Vielgestaltigkeit 
bewusst bleibt und der Religionsbegriff in seinen Bedeutungskom-
ponenten hinreichend flexibilisiert ist, ohne dabei jeglichen Inhalts 
entleert zu sein. 

Die intrareligiöse Vielgestaltigkeit und Wandelbarkeit religiöser 
Traditionen umfasst unter anderem: die Vielfalt ihrer jeweiligen 
Selbstverständnisse und Lebensformen; die häufig von Anfang an 
greifbare Vielfalt verschiedener Gruppierungen und Richtungen; 
die Tendenz, sich beständig weiter aufzuspalten in unterschiedli-
che Schulen oder Denominationen und deren weitere Verästelun-
gen; die mannigfachen Veränderungen von Religionen während 
verschiedener Epochen und innerhalb unterschiedlicher Regionen 
und Kulturräume. Aber es geht nicht allein um diese quasi »offi-
ziellen« Formen religionsinterner Vielgestaltigkeit. In den Blick 
zu nehmen ist vielmehr auch die kaum zu kontrollierende, aber 
leicht feststellbare Diversität religiöser Einstellungen, Vorstellun-
gen, Verhaltensweisen usw. auf der Ebene der einzelnen Menschen 
innerhalb bestimmter religiöser Gruppierungen. Denn die religiöse 
Vielfalt auf der individuellen Ebene stimmt keineswegs immer und 
zwangsläufig mit den offiziellen Vorgaben jener Gruppierung, De-
nomination oder Tradition überein, denen die einzelnen Menschen 
jeweils angehören beziehungsweise zugerechnet werden. In diesem 
Sinn ist eine Beobachtung von Peter Antes besonders aufschluss-
reich. Hinsichtlich der konfessionellen Vielfalt des Christentums 
hat er wiederholt vermerkt, dass es nach wie vor all die unter-
schiedlichen Formen von Christsein gibt, die sich im Verlauf seiner 
geschichtlichen Entwicklung in Form verschiedener Konfessionen 

40	 Saler [1993] 2000: 225.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   29DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   29 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



30

ausgebildet haben. Aber inzwischen, so Antes, gibt es diese Formen 
vor allem in den jeweiligen Konfessionen, sodass man die Men-
schen in ihnen eigentlich wieder neu auf die verschiedenen Kirchen 
verteilen müsste.41 Wie diese Beobachtung zeigt, tendiert religiöse 
Vielfalt nicht nur dazu, sich weiterzuverzweigen, sie repliziert sich 
scheinbar auch immer neu nach bestimmten Mustern.

Die verschiedenen Formen individueller Religiosität, die häufig 
von den offiziellen Vorgaben der jeweiligen Religionsgemeinschaft, 
denen die einzelnen Menschen angehören, abweichen, müssen – 
wie Kognitionswissenschaftler mit starken Argumenten gezeigt 
haben – anders erklärt werden als allein durch kulturellen Ein-
fluss. »Menschliches Verhalten«, so Jason Slone, »ist nicht ein-
fach ein Produkt von Kultur.«42 Vielmehr muss nach Auffassung 
der Kognitionswissenschaften sowohl für das Phänomen des von 
kulturellen oder religiösen Vorgaben abweichenden Verhaltens 
Einzelner als auch für das Auftreten ähnlicher Verhaltensmuster in 
unterschiedlichen Kulturen und Religionen auf die Einheitlichkeit 
von im menschlichen Geist/Gehirn vorgegebenen Strukturen zu-
rückgegriffen werden.43 Solche organisch verwurzelten Vorgaben 
könnten demnach sowohl für das von der jeweiligen Religionsge-
meinschaft abweichende Verhalten als auch für die Ähnlichkeit 
bestimmter Verhaltensweisen im Kontext unterschiedlicher Reli-
gionen verantwortlich oder zumindest mitverantwortlich sein. Eine 
Theorie der Religion, die sowohl der Fluidität von Religionen als 
auch bestimmten, in unterschiedlichen Religionen wiederkehren-
den Merkmalen gerecht werden will, muss nach Thomas Tweed 
beides miteinbeziehen: organisch verankerte kognitive Vorgaben 
und kulturell vermittelte Muster.44 

Im Grenzbereich dieser beiden Dimensionen bewegt sich auch 
die Religionspsychologie, die seit William James’ epochaler Studie 

41	 So wiederholt in Vorträgen; bestätigt in einer persönlichen Mail von Peter Antes vom 
14.07.2018.

42	 Slone 2005: 50.
43	 Ebd. 29-67, 121-125.
44	 Tweed 2006: 62-69. Für die Berücksichtigung kognitionswissenschaftlicher Befunde im Ver-

gleich religiöser Erfahrungen allgemein und kontemplativer Erfahrungen im Besonderen 
siehe Taves 2009 und Rose 2016.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   30DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   30 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



31

von 1902 religiöse und insbesondere auch intrareligiöse Vielfalt mit 
den unterschiedlichen psychologischen Bedürfnissen verschiede-
ner Persönlichkeitstypen verbindet.45 Aber auch auf der Ebene des 
einzelnen Menschen selbst kann sich religiöse Vielfalt widerspie-
geln. Die Religionspsychologie hat sich über längere Zeit hinweg 
mit der Frage nach der religiösen Entwicklung des Einzelnen im 
Sinne des Durchlaufens unterschiedlicher Formen und Typen von 
Religiosität befasst.46 Dass diese Unterschiede häufig wertend als 
niedere und höhere Stufen beziehungsweise verschiedene personale 
Reifegerade dargestellt wurden, ist sicherlich nicht unproblema-
tisch.47 Es ändert aber nichts daran, dass nicht wenige Menschen 
innerhalb ihrer Biographie tatsächlich mehrere Formen von Reli-
giosität durchlaufen – auch jenseits der besonders gravierenden 
biographischen Einschnitte, wie sie im Fall religiöser Konversionen 
beobachtbar sind. Zudem erfährt inzwischen das Phänomen hyb-
rider Religiosität verstärkte Aufmerksamkeit, wenn zur Zeit auch 
noch eher im Bereich theologischer und religionswissenschaftli-
cher als religionspsychologischer Studien.48 Hier zeigt sich religiöse 
Vielfalt beim Individuum nicht nur lebensgeschichtlich diachron, 
sondern auch synchron, sodass sich bisweilen für ein und dieselbe 
Person ein Oszillieren zwischen unterschiedlichen religiösen Wel-
ten feststellen lässt.49 

Kritik und Erneuerung des Religionsvergleichs

Für die Erforschung des Zusammenspiels zwischen kognitiv vorge-
gebenen, kulturell vermittelten und psychologisch beschreibbaren 
unterschiedlichen religiösen Vorstellungs-, Verhaltens- und Erleb-
nismustern sind vergleichende Studien unerlässlich. Allerdings hat 

45	 Deutsche Ausgabe: James 2014. 
46	 Büttner & Dietrich 2000.
47	 Billmann-Mahecha 2003: 128f.
48	 Siehe beispielsweise Cornille 2002; Bernhardt & Schmidt-Leukel 2008; Knitter 2012; Drew 

2011a; 2011b; Goosen 2011; D’Costa & Thompson 2016; Bidwell 2018; Sigalow 2019.
49	 Drew 2011a: 224-227; Niculescu 2012.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   31DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   31 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



32

sich, wie bereits gesagt, innerhalb der Religionswissenschaft der 
letzten Jahrzehnte immer stärker eine Abkehr vom Religionsver-
gleich vollzogen. Dies hängt zum Teil mit der Kritik an der Reli-
gionsphänomenologie und der Hinwendung zu einem Verständnis 
von Religionswissenschaft als Kulturwissenschaft zusammen. Die 
Religionsphänomenologie, die über Jahrzehnte hinweg das wissen-
schaftliche Selbstverständnis der Religionswissenschaft geprägt 
hat, betrachtet »Religion« als ein eigenständiges Menschheitsphä-
nomen, das sich nicht auf Kultur oder Gesellschaft reduzieren lässt. 
Die Besonderheit und das Wesen dieses Phänomens zu erfassen 
und besser zu verstehen galt der Phänomenologie als das eigent-
liche Ziel einer Religionswissenschaft, die daher weder Kultur-
wissenschaft noch Gesellschaftswissenschaft ist. Um diesem Ziel 
näherzukommen, bediente sich die Religionsphänomenologie vor-
wiegend des Vergleichs. Dementsprechend kam mit der Kritik der 
Religionsphänomenologie und der verstärkten Hinwendung zu ei-
nem kulturwissenschaftlichen Ansatz auch die zentrale Methode der 
Religionsphänomenologie in Verruf. In der Folge etablierten sich 
primär partikular und lokal ausgerichtete Studien mit einer engen 
thematischen, kulturellen, zeitlichen und räumlichen Begrenzung. 
Denn nun galt es, nicht mehr das Wesen von Religion zu verstehen, 
sondern bestenfalls einzelne Phänomene in anderen Kulturen zu 
untersuchen, die in irgendeinem vagen, meist aber soziologisch 
gefassten Sinn als funktionale Entsprechungen zu dem angesehen 
werden können, was sich in den westlichen Kulturen mit dem Be-
griff »Religion« verbindet. Neben solchen primär ethnologisch und 
soziologisch orientierten sowie eng lokalisierten Partikularstudien 
befasst sich Religionswissenschaft in den letzten Jahrzehnten mit 
wachsender Intensität vor allem mit sich selbst: mit der Diskussion 
ihrer Methoden und Kategorien, ihrer disziplinären Abgrenzung, 
ihrer ideologischen und politischen Verflechtung, ihrer eigenen par-
tikularen Bestimmtheit und kontextuellen Verortung usw. 

Beides, die Abkehr vom Religionsvergleich als einer zentra-
len Methode und die zunehmende Fokussierung auf sich selbst, 
lässt sich auch als Begleiterscheinung des Einflusses von Autoren 
verstehen, die postmodernen und postkolonialen Ideologien zu-

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   32DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   32 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



33

gerechnet werden. Was beide Ideologien eint, ist die sogenannte 
»Hermeneutik des Verdachts«, die weniger einen Verdacht als 
vielmehr den offenen Vorwurf artikuliert, dass westliche – oder 
gar jegliche – Wissenschaft entgegen ihrer offiziellen Zielsetzung 
nicht der Erweiterung und Vertiefung von Wissen, sondern der 
Erweiterung und Verfestigung von Macht diene. Angesichts des 
hohen Einflusses dieser Ideologien im Bereich der Sozialwis-
senschaften entbehrt es nicht einer gewissen Ironie, dass gerade 
einer der führenden Soziologen des zwanzigsten Jahrhunderts, 
Peter Berger, ihre Hermeneutik folgendermaßen charakterisiert 
und kritisiert hat: »Die grundlegende Methode besteht hier darin, 
die Bekräftigung von Wahrheit und Tugend als Ausdruck von Inte-
ressen zu interpretieren, die vermeintlich dieser Bekräftigung zu-
grunde liegen und nichts mit Wahrheit oder Tugend zu tun haben, 
sondern mit Machtinteressen, Gier oder Lust. [...] Die sogenannte 
Postmoderne verkörperte das jüngste theoretische Erblühen dieser 
Weltanschauung.«50 

Postmoderne Autoren stehen universalen Theorien und Gel-
tungsansprüchen ablehnend gegenüber (mit Ausnahme freilich 
der behaupteten universalen Geltung ihrer eigenen theoretischen 
Ansprüche). Damit verknüpft sich der Imperativ, die unverwech-
selbare Besonderheit und Eigentümlichkeit eines jeden einzelnen 
Phänomens und seines spezifischen Kontexts herauszustellen. Die 
hier betonte »Differenz« eines jeden Phänomens und seines Kon-
texts gegenüber allem anderen wird nicht selten als unüberbrückbar, 
als inkommensurabel behauptet. Dies wirft freilich die Frage auf, 
wie sich eine solche Behauptung überhaupt begründet vortragen 
lässt. Denn hierzu müsste es ja möglich sein, zwei vermeintlich in-
kommensurable Phänomene oder Kontexte dennoch beide zugleich 
so gut zu verstehen, dass ihre Inkommensurabilität erkannt wird. 
Doch wenn ein solcherart vergleichendes Verstehen möglich ist, 
dann kann die behauptete Inkommensurabilität nicht so groß sein, 
dass sie sich gegen die grundsätzliche Möglichkeit des Vergleichens 
ausspielen ließe.

50	 Berger 2014: 11. Meine Übersetzung.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   33DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   33 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



34

Im Unterschied zu postmodernen Autoren bemühen sich Vertre-
ter postkolonialer Ansätze um den gezielten Nachweis, dass sich in 
Kultur- und Religionstheorien während und seit der Kolonialzeit 
explizit oder implizit Ansprüche kultureller oder religiöser, sprich 
christlicher Dominanz artikulieren. Gegenüber dem postmodernen 
Generalverdacht haben postkoloniale Ansätze den Vorteil, dass sie 
sich eher überprüfen und damit bestätigen, aber auch falsifizieren 
lassen. Zudem werden auf diesem Weg nicht grundsätzlich alle 
Kategorien hinsichtlich ihrer Universalisierbarkeit infrage gestellt, 
sondern lediglich solche Kategorien, deren Anwendung impliziten 
oder expliziten Überlegenheitsansprüchen dient. So besteht, wie 
Michael Bergunder deutlich gezeigt hat, ein berechtigter Kritik-
punkt postkolonialer Autoren darin, dass in interkulturellen oder 
interreligiösen Vergleichen der eigentliche Vergleichspunkt, das 
tertium comparationis, häufig der Kultur oder Religion dessen 
entnommen ist, der den Vergleich durchführt, da dieser ja den Ver-
gleichspunkt seinen eigenen Interessen gemäß wählt. Auf diese 
Weise wird im konkreten Vergleich die eigene Kultur oder Religion 
zum Maßstab für die Kennzeichnung und Bewertung der anderen 
Kultur oder Religion. Jeder Unterschied der fremden Kultur oder 
Religion von der eigenen steht so in der Gefahr, als Mangel gedeutet 
zu werden. Das heißt, die eigene Kultur oder Religion entspricht 
von vornherein dem Vergleichsmaßstab in deutlich besserer Weise 
als die andere.51

Inzwischen melden sich jedoch auch innerhalb der Religions-
wissenschaft wieder einzelne Stimmen zu Wort, die trotz der ge-
nannten Kritik den Religionsvergleich als Methode rehabilitieren 
und neu konzipieren wollen.52 Denn, so der Tenor, mehrere Kri-
tikpunkte an der Praxis des Vergleichs lassen sich konstruktiv auf-
greifen, ohne die Methode des Vergleichs insgesamt zu verwerfen: 
Religionsvergleiche müssen nicht notwendig mit einem essenzia-
listischen Religionsbegriff arbeiten. Religiöse Phänomene müssen 

51	 Bergunder 2016: 36-40.
52	 Siehe beispielsweise die Beiträge in Patton & Ray 2000 und Schmidt-Leukel & Nehring 2016 

sowie die Zusammenfassung der Diskussion in Freiberger 2019: 45-79.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   34DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   34 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



35

und dürfen nicht aus ihrem Kontext gerissen werden; vielmehr sind 
die Kontexte im Vergleich konkret zu berücksichtigen. Die Ver-
gleichskategorien sowie das jeweilige Interesse am Vergleich sind 
immer kritisch zu reflektieren und auf ihre Angemessenheit hin zu 
befragen. Dass auch Religionswissenschaftler Kinder ihrer Zeit und 
ihres eigenen Kontextes sind und daher niemals völlig objektiv oder 
neutral sein können, macht Religionsvergleiche nicht automatisch 
unbrauchbar. Vielmehr verlangt diese Einsicht nach einer kritischen 
Perspektive, die den Einfluss eben solch persönlicher Faktoren auf 
den Vergleich offenlegt und kontrolliert. 

Letzteres ist im Prinzip besonders innerhalb der Theologie 
möglich, da sich diese von vornherein positioniert und über ihren 
eigenen Standpunkt Rechenschaft ablegt. Allerdings krankten in 
der Vergangenheit gerade Religionsvergleiche, die aus christlicher 
Perspektive durchgeführt wurden, besonders stark an einer theolo-
gisch-apologetischen Voreingenommenheit. Sie verzeichneten die 
Religion des anderen, um hierdurch die Überlegenheit der eigenen 
Religion darzustellen. Dies muss jedoch, wie es die heutige Dis-
kussion zeigt, nicht zwangsläufig der Fall sein. Und so hat der Re-
ligionsvergleich, zeitgleich zu seinem Bedeutungsverlust innerhalb 
der Religionswissenschaft, in der Theologie inzwischen deutlich an 
Bedeutung gewonnen.53 

1.2 Religionsvergleich in der Theologie

Religionswissenschaft und Theologie

Unter Religionswissenschaftlern hat in den letzten Jahren insbe-
sondere Oliver Freiberger substanzielle Beiträge zur Erneuerung 
der religionsvergleichenden Methode erarbeitet.54 Im Gegensatz 

53	 Siehe Schmidt-Leukel & Nehring 2016.
54	 Siehe vor allem Freiberger 2019 und seine darin genannten Vorarbeiten.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   35DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   35 01.04.2022   14:22:0001.04.2022   14:22:00



36

zum Mainstream der Religionswissenschaft nimmt Freiberger dabei 
auch die wachsende Bedeutung des Religionsvergleichs innerhalb 
der Theologie zur Kenntnis und erhofft sich von dieser positive 
Anregungen.55 Gleichzeitig distanziert er sich jedoch von einem 
theologischen Interesse am Religionsvergleich. Nach Freiberger 
umfasst die Religionswissenschaft alle Disziplinen, deren primäres 
Forschungsinteresse die Religion ist.56 Genau das, so Freiberger, 
treffe jedoch auf die Theologie nicht zu. Denn dieser gehe es – auch 
in der Form Komparativer Theologie – letztendlich nicht um ein 
besseres Verständnis von Religion, sondern des Göttlichen.57

Die Verhältnisbestimmung von Religionswissenschaft und 
Theologie ist Gegenstand langer und vielschichtiger Debatten.58 In 
diesem Kontext sind unterschiedliche Positionen zu der Frage vor-
gebracht worden, worin sich Religionswissenschaft und Theologie 
voneinander unterscheiden. Freibergers Haltung, wonach Theologie 
und Religionswissenschaft jeweils einen anderen Gegenstand haben 
– die Theologie »Gott« und die Religionswissenschaft »Religion« – 
repräsentiert nur einen unter den bisher geltend gemachten Abgren-
zungsversuchen.59 Bei näherer Betrachtung zeigt sich allerdings, 
dass diese Form der Abgrenzung zu vordergründig bleibt und sich 
hinter ihr ein weitaus gewichtigerer Unterschied verbirgt. 

Auch wenn der griechische Wortsinn der Bezeichnung »Theo-lo-
gie« nahelegt, dass es hier um das »Sprechen« (legein) von und über 
»Gott« (theos) geht, so ist sich zeitgenössische wissenschaftliche 
Theologie doch weitgehend darüber im Klaren, dass sie von Gott 
nur in der Brechung des Glaubens an Gott sprechen kann. Und die-
ser Glaube bezeugt sich in Form von Religion. Insofern behandelt 
wissenschaftliche Theologie den Gottesgedanken als Hypothese.60 
Das heißt, mit Wolfhart Pannenberg gesprochen, »dass Gott nur als 

55	 Freiberger 2019: 42, 115.
56	 Ebd. 37.
57	 Ebd. 41f.
58	 Vgl. hierzu beispielsweise Mann 1973; McCutcheon 1999; Löhr, G. 2000; Religionswissenschaft 

– Theologie 2012.
59	 Siehe hierzu Schmidt-Leukel 2012: 50-54.
60	 Pannenberg 1987: 299-303.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   36DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   36 01.04.2022   14:22:0101.04.2022   14:22:01



37

Problem, nicht als gesicherte Gegebenheit Gegenstand der Theo-
logie ist.«61 Die Einsicht, dass sich Glaube in Form von Religion 
bezeugt, impliziert, dass Theologie »die Religionen darauf befragt, 
inwiefern sich in ihren Überlieferungen Selbstbekundung göttlicher 
Wirklichkeit dokumentiert.«62 

Unter diesen beiden Gesichtspunkten offenbart sich das eigent-
liche Problem, das den diversen Abgrenzungen zwischen Theologie 
und Religionswissenschaft in der Regel zugrunde liegt. Es geht 
nicht wirklich um unterschiedliche Gegenstände, sondern um un-
terschiedliche Deutungen von Religion. Müssen wir Religion – aus 
wissenschaftlicher Sicht – als ein rein naturalistisches Phänomen 
und damit als eine Form menschlicher Selbsttäuschung betrachten? 
Oder ist es wissenschaftlich auch zulässig, mit der Hypothese einer 
möglichen Wahrheit von Religion und Religionen zu rechnen, in-
sofern sich Religionen in ihren je spezifischen Glaubensformen auf 
eine »göttliche« beziehungsweise transnaturale, eine die Grenzen 
von Raum und Zeit transzendierende Wirklichkeit beziehen? 

Wie viele andere Religionswissenschaftler zieht sich auch Frei-
berger diesbezüglich auf einen »methodologischen Agnostizismus« 
zurück, das heißt auf die Verpflichtung, sich eines Urteils hinsicht-
lich normativer Fragen nach dem Wahrheitsgehalt von Religionen 
zu enthalten. Das Problem einer solchen Urteilsenthaltung besteht 
freilich darin, dass sie gar nicht »agnostisch«, sondern hochgra-
dig normativ ist. Sie erkennt ja prinzipiell an, dass sich religiöse 
Phänomene sowohl als trügerisch wie auch als wahrheitshaltig 
deuten lassen, schließt zugleich jedoch beide Deutungen aus ihrer 
Interpretation von Religion normativ aus. Es macht aber gerade 
hinsichtlich des Verständnisses von Religion einen fundamentalen 
Unterschied, ob es sich bei Religion um eine großflächige Illusion 
oder um den Ausdruck einer Offenheit des menschlichen Geistes 
für eine transnaturale Wirklichkeit handelt. 

Mit dem methodologischen Ausschluss beider Deutungen wird 
der religionswissenschaftliche Beitrag zum Verstehen von Reli-

61	 Ebd. 303.
62	 Ebd. 317.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   37DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   37 01.04.2022   14:22:0101.04.2022   14:22:01



38

gion entgegen der erklärten Absicht von Religionswissenschaft in 
einer wissenschaftlich höchst problematischen Weise eingeengt. 
Beispielsweise führt Freiberger im Hinblick auf die Untersuchung 
von Erfahrungen der Präsenz geistiger Wesen aus: »Eine Studie, 
deren einziger Zweck in dem Nachweis besteht, dass die geistigen 
Wesen nicht existieren, würde zu unserem Verstehen von Religion 
wenig beitragen.«63 Nun, bei einer solchen Untersuchung geht es 
um die Frage der Wahrheit. Ob Religion illusionär ist oder nicht, 
ist jedoch für ihr Verstehen von zentraler Bedeutung. Gemessen an 
dem grundsätzlichen Interesse einer jeden Wissenschaft, primär der 
Erkenntnis von Wahrheit und der Beseitigung von Irrtümern zu die-
nen, muss es ausgesprochen befremdlich wirken, wenn genau das 
im Hinblick auf religiöse Phänomene und ihre wissenschaftliche 
Erforschung nicht gelten soll.64 

Ein genuiner methodologischer Agnostizismus bestünde dem-
gegenüber nicht in einem normativen Ausschluss möglicher Inter-
pretationsansätze, sondern in ihrer Kennzeichnung als Hypothesen. 
Im strengen Sinn beinhaltet Agnostizismus die Feststellung, dass 
wir bezüglich der Frage einer letztlich naturalistischen oder trans-
naturalistischen Deutung von Religion nicht über sicheres Wissen 
verfügen und daher in dieser Hinsicht die Erforschung von Religion 
unter einem hypothetischen Vorbehalt steht. Das heißt, gerade aus 
einer agnostischen Sicht müssten sowohl ein »methodologischer 
Atheismus« beziehungsweise »methodologischer Naturalismus« 
als auch »ein methodologischer Transnaturalismus« (der hypothe-
tisch von einem Wahrheitsgehalt des sich in den Religionen bekun-
denden Transzendenzbewusstseins ausgeht) zugelassen werden.65 
So gesehen schließt echter Agnostizismus einen theologischen 
Ansatz im Religionsvergleich gerade nicht aus, sondern ein, so-
fern sich dieser nicht dogmatisch, sondern hypothetisch und damit 
ergebnisoffen versteht.66

63	 Freiberger 2019: 207, Anm. 22.
64	 Vgl. Schmidt-Leukel 2020b.
65	 Vgl. hierzu Schmidt-Leukel 2012.
66	 Anders hingegen Junginger 2021, der eine naturalistische Religionsdeutung als die allein 

wissenschaftliche ansieht.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   38DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   38 01.04.2022   14:22:0101.04.2022   14:22:01



39

Der Gegensatz zwischen Religionswissenschaft und Theolo-
gie besteht folglich nicht darin, dass es Ersterer um Religion und 
Letzterer um Gott geht. In Wirklichkeit geht es um gegensätzliche 
Interpretationen von Religion. Denn trotz des vermeintlichen Aus-
schlusses von sowohl naturalistischen als auch transnaturalistischen 
Interpretationen erklärt und deutet Religionswissenschaft in ihrer 
konkreten Arbeit religiöse Phänomene ausschließlich mittels in-
nerweltlicher Faktoren und Zusammenhänge. Damit unterscheidet 
sie sich in ihrer faktischen Arbeit nicht von einer naturalistischen 
oder atheistischen Deutung, weigert sich aber zu großen Teilen, 
dies einzuräumen und sich explizit zu einem »methodologischen 
Atheismus« oder »Naturalismus« zu bekennen. Demgegenüber legt 
ein theologisch verfasster Religionsvergleich seine methodologi-
schen Prämissen und Arbeitshypothesen offen. Hierdurch trägt ein 
solcher Vergleich dem sehr viel besser Rechnung, was Freiberger 
als einen »Wissenschaftler-zentrierten Ansatz« (»scholar-centered 
approach«) bezeichnet und selbst favorisiert.67 

Mit guten Argumenten hat Freiberger die Bedeutung des einzel-
nen Religionswissenschaftlers für die konkrete Durchführung von 
vergleichenden Studien herausgestellt, das heißt den Einfluss, den 
die kulturelle und akademische Prägung des Wissenschaftlers/der 
Wissenschaftlerin, aber auch ganz persönliche Faktoren auf die An-
lage und Art der Untersuchung haben können. Es ist allerdings auf-
fällig, dass Freiberger hinsichtlich der persönlichen Faktoren zwar 
»Geschlecht, Rasse, Klasse, Lebenserfahrung, moralische und po-
litische Überzeugungen, intellektuelle Interessen, Karriere-Erwar-
tungen usw.« nennt,68 aber religiöse beziehungsweise weltanschau-
liche Überzeugungen übergeht. Man darf jedoch annehmen, dass 
gerade diese Überzeugungen bei Religionsvergleichen besonders 
wichtige Einflussfaktoren darstellen, die es im Sinne Freibergers 
zu reflektieren und transparent zu machen gilt.69 An anderer Stelle 
vermerkt Freiberger allerdings, dass die Zielsetzung theologischer 

67	 Freiberger 2019: 81-110.
68	 Ebd. 96.
69	 Ebd. 101-103.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   39DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   39 01.04.2022   14:22:0101.04.2022   14:22:01



40

Religionsvergleiche häufig apologetischer Natur sei, was notge-
drungen zu unausgewogenen, sprich schrägen Vergleichen führe. 
Er räumt jedoch ebenso ein, dass dies nicht auf alle Vergleiche im 
Raum der Theologie zutrifft und verweist hierzu auf die neuere 
Komparative Theologie.70 In der Tat gilt für die heutige Genera-
tion komparativer Theologen, dass sie einerseits »den perspekti-
vischen Charakter ihrer Vergleiche offenlegen« und andererseits 
»bereit sind, ihre theologischen Urteile im Licht der Lehren anderer 
Traditionen zu revidieren.«71 Damit, so Hugh Nicholson, sind sie 
grundsätzlich in der Lage, die tendenziöse Voreingenommenheit 
früherer theologischer Religionsvergleiche hinter sich zu lassen.72

Komparative Theologie, Theologie der Religionen  
und Interreligiöse Theologie

Für die Komparative Theologie ist der aus einem theologischen In-
teresse heraus geführte Religionsvergleich das zentrale Anliegen.73 
Gemeinsam ist allen komparativen Theologen, dass sie sich vom 
Religionsvergleich einen theologischen Erkenntnisgewinn erwar-
ten. Sie differieren jedoch erheblich hinsichtlich einer ganzen Reihe 
zentraler Fragen: Wie sehr muss der komparative Theologe an seine/
ihre eigene Tradition gebunden bleiben beziehungsweise wie weit 
kann und muss er/sie als Folge eines theologischen Lernens darüber 
hinausgehen? Setzt Komparative Theologie überhaupt zwangsläu-
fig die Partizipation an einer konkreten religiösen Tradition vor-
aus?74 Welcher Art sind die erhofften theologischen Lernprozesse? 
In welchem Verhältnis steht Komparative Theologie zur Theologie 
der Religionen? Muss dieses Verhältnis im Sinn radikaler, einan-

70	 Ebd. 40f.
71	 Nicholson 2009: 634.
72	 Ebd. 634f.
73	 Für eine erste Übersicht siehe Bernhardt & v. Stosch 2009.
74	 Innerhalb der von Jerry Martin ins Leben gerufenen Gruppierung »Theology Without Walls« 

(Theologie ohne Mauern) gibt es Tendenzen, eine solche Theologie als Möglichkeit für all 
jene zu sehen, die sich als »spirituell, aber nicht religiös« betrachten. Vgl. hierzu Mercadante 
2020.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   40DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   40 01.04.2022   14:22:0101.04.2022   14:22:01



41

der ausschließender Alternativen verstanden werden, wie es einige 
komparative Theologen zunächst verstanden hatten, oder im Sinn 
einer wechselseitigen Ergänzung, wie es inzwischen stärker gesehen 
wird? Und wie betreibt man Komparative Theologie? Sind groß-
flächig angelegte Religionsvergleiche, wie sie beispielsweise Keith 
Ward75 und Robert Neville76 durchgeführt haben, zulässig oder müs-
sen die Vergleiche, wie es vor allem Klaus von Stosch immer wieder 
fordert, »mikrologisch«, das heißt dem postmodernen Interesse am 
Partikularen folgend, eng und begrenzt angelegt sein?77 Wie lässt 
sich entscheiden, welcher Vergleich adäquat und welcher Vergleich 
theologisch bedeutsam ist? Wie werden die Vergleichsgegenstände 
gewählt und wie die Vergleichspunkte? In all diesen Fragen der The-
orie und Methodologie gibt es innerhalb der Komparativen Theologie 
keine Einheitlichkeit, wohl aber ein zunehmendes Problembewusst-
sein und eine wachsende Diskussion.78

Beide, die Komparative Theologie wie auch die Theologie der 
Religionen, sind aus dem ernsthaften Bemühen christlicher Kirchen 
um einen Dialog mit Menschen aus anderen religiösen Traditionen 
erwachsen. Während ein solcher Dialog bereits in der ersten Hälfte 
des zwanzigsten Jahrhunderts gefordert und vereinzelt praktiziert 
wurde, wurde er jedoch erst in der zweiten Hälfte zu einer auch 
seitens der Kirchen (quer durch die konfessionelle Bandbreite hin-
durch) weithin bejahten und unterstützten Aktivität.79 Stark verbreitet 
hat sich inzwischen eine ursprünglich aus der römisch-katholischen 
Kirche stammende Einteilung des interreligiösen Dialogs in vier 
unterschiedliche Formen: (1) der Dialog zwischen Menschen unter-
schiedlicher Religionen, wie er sich im Alltag ergibt (oft als »Gras-
wurzel-Dialog« bezeichnet); (2) der Dialog, der die Zusammenarbeit 
von Menschen unterschiedlicher Religionen an den Aufgaben des 

75	 Ward 1987; 1994; 1996; 1998; 2000.
76	 Neville 2001a; 2001b; 2001c.
77	 Zum Beispiel v. Stosch 2012: 194-199.
78	 Siehe Clooney & Berthrong 2014; Voss Roberts 2016; Clooney & v. Stosch 2018; Cornille 2020.
79	 Die Literatur zum interreligiösen Dialog ist inzwischen kaum noch überschaubar. Einen ersten 

Einblick vermitteln Fu & Spiegler 1989; Swidler 1990; Cornille 2013; Dehn, Caspar-Seeger 
& Bernstorff 2017; Dehn 2019. Siehe auch die von Wolfram Weisse im Waxmann Verlag 
herausgegebene Reihe Religions in Dialogue.

DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   41DD_9783579071831_1.0_INH_Schmidt-Leukel_Geflecht.indd   41 01.04.2022   14:22:0101.04.2022   14:22:01


