Vorwort zu »Lebensqualitdt und Geistige
Behinderung«

Otto Speck

Lebensqualitat ist ein Begriff, den es vor wenigen Jahrzehnten noch nicht gegeben
hat, schon gar nicht bezogen auf Menschen mit einer geistigen Behinderung, obwohl
diese damals, speziell in Anstalten, vielfach ein »Lebenc fristen mussten, das eher ein
blofles Vegetieren unter stindiger Bewachung darstellte. Es bestand tiber Jahrhun-
derte hinweg kein eigentliches offentliches Interesse an dieser Art vorenthaltener
Lebensqualitat. Ich wurde mit ihr noch wihrend meiner Ausbildung zum »Hilfs-
schullehrer« wenige Jahre nach Kriegsende direkt konfrontiert. Davon sind mir drei
Bilder haften geblieben: Zum einen eine Gruppe »geistesschwacher« Kinder in ei-
nem psychiatrischen Krankenhaus, die in einem groffen Raum auf Banken entlang
den Winden hockten und vor sich hinstarrten. Auf unsere Frage, ob diese Kinder
nicht auch Spielzeug hitten, antwortete die »Wirtering, dies habe keinen Sinn; denn
sie machten alles kaputt! Das zweite Bild: Ein Riesen-Schlafsaal in einer grofSen
Anstalt, wo etwa 50 Kinder Tag und Nacht in ihren Betten liegen oder kauern,
umgeben vom blofen Weif§ der Wande, Decken, Bettbezlige und Nachthemden. Das
dritte Bild: Eine Anstalt fiir Erwachsene: Etwa 40 Frauen sitzen auf ihren Binken
lings den Wanden und schaukeln hospitalisiert vor sich hin, ohne irgendeine Be-
schiftigung. Die Warterinnen hielten lediglich »Aufsicht«.

Derartige Zustinde einer Disqualifikation menschlichen Lebens waren noch
lange Zeit nach Kriegsende in stationiren Einrichtungen verbreitet, als sich der
allgemeine Lebensstandard schon im Bereich des Wirtschaftswunders bewegte. Sie
waren im Offentlichen Bewusstsein nicht existent.

Wichtige Anst6fe zu einer Wende erfolgten erst Ende der sechziger Jahre durch
Berichte aus den USA und aus Danemark. Sie waren mit dem Begriff der »Norma-
lisierung« verbunden, wie ihn Niels Erik Bank-Mikkelsen (Dinemark) vertrat. Er
bezog sich zunichst auf eine Deinstitutionalisierung, also die Abschaffung der
Massenunterbringungen fiir »Geistesschwache«. Sie sollten »ein Leben so normal
wie moglich« fihren kénnen. Ein starker Impuls zu dieser Neuentwicklung war von
einem Fotoband (»Weihnachten im Fegefeuer«) ausgegangen, den Burton Blatt und
Fred Kaplan (USA) 1967 herausgegeben hatten und der mit erschiitternden Bildern
tibelster Inhumanitit in US-amerikanischen Anstalten grofes Aufsehen erregt hatte.
Bengt Nirje (Schweden), der diese besuchte, sprach von »de-humanisierenden und
unpersonlichen Lebensbedingungen« fiir Menschen, die eigentlich nicht fiir richtige
Menschen gehalten wurden, denen also keine Wiirde zukam. Die ersten Berichte tiber
Erfahrungen mit dem »Normalisierungsprinzip« hatten 1974 Robert B. Kugel und
Wolf Wolfensberger (»Geistig Behinderte — Eingliederung oder Bewahrung«) in
Deutschland bekannt gemacht. Der Qualititsbegriff war noch nicht in der Diskus-
sion. Ich erinnere mich noch gern an diese Zeit, in der ich 1965 als Lehrer einer der

7



Vorwort zu »Lebensqualitat und Geistige Behinderung«

ersten Schulklassen fir geistig behinderte Schulneulinge unterrichten und miterle-
ben konnte, wie sich fiur diese und auch ihre Eltern eine neue Welt mit befreienden
Lebensperspektiven aufschloss.

Es ist generell zu begrien, dass sich die heilpddagogische Forschung im Bereich
geistiger Behinderung nun wiederum dem Thema der »Lebensqualitit« zuwendet,
nachdem die ersten Ansitze dazu durch die forcierte Diskussion des Themas der
Inklusion in den Hintergrund getreten waren. Man kann im Thema der Lebens-
qualitit auch eine wichtige Erganzung zur Inklusionsdebatte sehen und zwar da-
hingehend, dass die Formen sozialer Teilhabe auch unter dem Gesichtspunkt sub-
jektiv gewerteter Lebensqualitat ins Blickfeld genommen werden miissten.

Ein weiterer und allgemeiner Grund fiir eine zunehmende Bedeutung des Themas
Lebensqualitat kann darin gesehen werden, dass sich das Leben auf der Erde in einem
grundlegenden Wandel, in einer »Welt-Metamorphose« (Ulrich Beck), befindet, deren
Ausgang weithin offen ist. Der Bezug auf Menschen mit geistigen Behinderungen ist
ein Teilaspekt dieses Wandels, der in zunehmendem Mafe von der allgemeinen Sorge
um die dkologische Zukunft des Lebens auf der Erde bestimmt wird. Damit potentiell
verbunden konnte sich die Frage stellen, welchen Rang dabei die Sicherung der Le-
bensqualitit von Menschen mit einer geistigen Behinderung einnehmen wird, wenn
wir uns kiinftig mehr auf die »Grenzen des Wachstums« und damit auf ein weniger
aufwendiges Leben, auf ein Leben nach dem neuen Motto »All you need is less«
einzustellen haben werden. Es sollte nicht vergessen werden, dass die Humanisierung
der Behindertenhilfe im vorigen Jahrhundert wesentlich auch durch den damaligen
auflerordentlichen Wirtschaftsaufschwung bedingt war. Aus dieser Sicht kann es u. U.
notwendig werden, nicht nur die Lebensqualitit von Menschen mit Behinderungen
den allgemeinen Lebensstandards anzugleichen, wo dies noch nicht der Fall ist, son-
dern auch gegen Minderungen bisher erreichter Standards zu verteidigen. Die (rela-
tive) Messbarkeit von Lebensqualitit kann dabei von Vorteil sein, auf die allein sie sich
aber nicht reduzieren lasst. Mitentscheidend wird die Nachhaltigkeit der ethischen
Einstellungen sein, d. h. die ungeminderte Akzeptanz behinderten Lebens.

Eine inhaltliche und methodische Schwierigkeit bei der Ermittlung und Bewertung
von Lebensqualitit von Menschen mit einer kognitiven Beeintrichtigung besteht
darin, dass das, was wir als Bedingungen von Lebensqualitdt in Erfahrung bringen
wollen, weithin auf subjektiven Erfabrungen beruht und als Ausdruck personlicher
Bediirfnisse bzw. individuellen emotionalen Erlebens anzusehen ist, und dass diese
komplexe Erfahrung vom Einzelnen auf Grund seiner kognitiven Beeintrichtigung
nicht ohne weiteres als Wirklichkeit verallgemeinerbar ist. Wir sind also weithin auch
auf Begleitbeobachtungen angewiesen. Diese aber konnen auf Grund der Divergenz
heute verbreiteter Normen in einer auf Singularitit ausgerichteten Gesellschaft vom
Einzelnen relativiert bzw. irrig rezipiert und divergent ausgelegt werden, so dass es zu
Verzerrungen und Verkirzungen kommt. Eine friher allgemein anerkannte »Nor-
malitit« kann heute nicht mehr ohne weiteres vorausgesetzt werden. Hinzu kommen
allgemeine Schwierigkeiten, die sich daraus ergeben, dass generell kein Kind in seiner
Entwicklungsgeschichte dem anderen gleicht und auch jede Familie ihre Priorititen
angesichts der Komplexitét der jeweiligen Lebensbedingungen anders setzt.

Konkret sind es zwei Dimensionen, die fiir das personliche Wahrnehmen von Le-
benszufriedenheit oder Lebensgliick wichtig sind: Ich habe sie auch personale und



Vorwort zu »Lebensqualitdt und Geistige Behinderung«

soziale Integration genannt, wobei personale Integration als innere Kohirenz der Be-
durfnisse, Gefithle, Denkweisen und des Handelns verstanden wird, die in Verbindung
mit guten sozialen Bezichungen Lebenszufriedenheit bedeutet. Der Akzent liegt auf
der komplementiren Ergianzung beider Aspekte. Es wire also einseitig und unzurei-
chend, einen der beiden Aspekte in den Vordergrund zu stellen, beispielsweise den
sozialen Aspekt. »Dabeisein ist nicht alles«, lautet ein Buchtitel aus Norwegen. Das
Gleiche gilt fiir eine Priorisierung oder Absolutsetzung von »Selbstbestimmung«. Der
personale Aspekt hat zwar unter dem Einfluss des heute dominierenden Teilhabe-
Aspektes an Bedeutung eingebiifit, was sich vor allem bei der tibereilten praktischen
Durchsetzung des gemeinsamen Unterrichts zeigte, darf aber generell nicht vernach-
lassigt werden, wenn das Menschenbild insgesamt nicht verzerrt werden soll.

Dessen Bedeutung kann hier, zumal in einer Gesellschaft, die unter starkem
okonomisierendem Einfluss steht, mit einem Verweis auf Immanuel Kant (in seiner
»Grundlegung der Metaphysik der Sitten«) verdeutlicht werden, der zwischen
»Wiirde« und »Marktpreis« unterscheidet: Was dem Menschen als einzigem ver-
ninftigen Wesen einen inneren, unbedingten und unvergleichbaren Wert verleihe,
sei seine Wiirde. Diese beruhe darauf, dass er nicht determiniert einer aufleren Ord-
nung nur unterworfen sei, die ihn auch zum Mittel fiir Zwecke anderer machen
koénnte, sondern die er mit seinem eigenen Willen bejahe, d. h. die ihm, wie es Kant
nennt, eine »Autonomie des Willens« verleihe. Diese aber sei zugleich eine an ge-
meinschaftliche Gesetze gebundene, also keine selbstische. Diese Wiirde erhebe ihn
unendlich dber jeden »Marktpreis«, der von privatem Nutzen oder personlichen
Affekten bestimmt sei. Autonomie des Willens sei als »Zweck an sich selbst« ein
innerer Wert. Aus der Wiirde gehe das hervor, was wir Achtung nennen, und diese
Achtung der Menschenwiirde, der Kant sogar »Heiligkeit« zuspricht, gilt unbedingt,
d. h. auch fir Mitbirger, die in vieler Hinsicht auf Hilfe angewiesen sind, etwa durch
Bildung. Was dabei entsteht, macht deren »Identitit« aus.

Im Vordergrund steht fiir uns die padagogische und sozialpolitische Aufgabe,
geeignete Moglichkeiten des Teilhabens aller an einem menschenrechtlich und
moralisch gestiitzten Zusammenleben zu entwickeln und umzusetzen. Dabei sollte
es weder um eine blofe sachbezogene Sicherung materieller und kultureller Le-
bensbedingungen gehen noch um gleiche Chancen fiir alle auf dem Wege einer
Abblendung individueller Unterschiede, also einer »Normalisierung« durch die
Negierung von Ungleichheiten, d.h. von individuellen speziellen Bediirfnissen
(»Alles ist normal«). Dies liefe auf einen Konformismus hinaus mit der Folge, dass
gegebene individuelle Entwicklungs- und Lernhindernisse, die vielfach auch einer
arztlichen Begleitung bedirfen, in den Hintergrund treten bzw. vernachlissigt
werden. Nicht eine (ideologisch bedingte) Abblendung individueller Verschieden-
heiten sichert die Achtung der Menschenwiirde, sondern am ehesten eine allgemeine
und individuell besonderte Achtsamkeit und Verantwortlichkeit fiir die Ermogli-
chung sozialer Teilhabe der je verschiedenen Menschen.

Minchen, im Oktober 2021
Otto Speck





