





Richard Koechli

Eloly Bluss

Die 400-jahrige Reise
einer Musikseele

QD tredition’



Impressum:

© 2021 Richard Koechli (1. Auflage) www.richardkoechli.ch

Buchcover-Foto: Heinz Schiirmann
Layout, Schriftsatz: Richard Koechli, Evelyne Rosier
Lektorat, Korrektorat: Donald Meyer

Der Autor stammt aus der Schweiz, es gelten deshalb die
entsprechenden orthografischen Sonderregelungen des CH-Dudens

Verlag: tredition GmbH, Halenreie 40-44, D-22359 Hamburg

ISBN 978-3-347-42791-4 (Paperback)
ISBN 978-3-347-42792-1 (Hardcover)
ISBN 978-3-347-42793-8 (e-Book)

Das Schriftwerk, einschliefSlich seiner Teile, ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlages und des Autors unzu-
lassig. Dies gilt insbesondere fiir die elektronische oder sonstige Vervielfalti-
gung, Ubersetzung, Verbreitung und 6ffentliche Zuginglichmachung.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek: Die Deut-
sche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Herzlichen Dank: An all diese grossartigen Holy Blues-
Kinstler:innen, die unsere Musikgeschichte durch ihr Leben,
ihren Glauben und ihre Arbeit bereicherten. An alle, die halfen,
ihre Musik ans Publikum, in die Medien und in die Geschichts-
biicher zu bringen. Und an alle, die auf grossziigige Weise mit-
halfen, dieses Projekt hier zu verwirklichen: Evelyne Rosier,
Marlise und Walter Kochli, Hape Schuwey, Heinz Schiirmann,
Andy und Priska Krauer, Sylvia Frey, Bruno Amstad, Urs und
Frangoise Friderich, Thomas Bithlmann, Reinhold Weber, Gerd
und Ursi Bingemann, Marianne Frischknecht, Prof. Dr. Jacob
Thiessen, Seyde Barsimon, das Tredition-, CMS-, Fontastix- und
cede-Team. An meine langjihrige Live-Band (Fausto Medici,
David Zopfi, Michael Dolmetsch, Heini Heitz, Dani Lauk) und
mein treues, feines Publikum. Und natiirlich an Gott, seinen
Sohn Jesus Christus, die Gottesmutter Mariaund alle guten Geis-
ter — fur Beistand, Kraft, Inspiration und Trost in allen Zeiten.



Inhalt

Holy Blues - Richard Koechli, das Audio-Album
Holy Blues (Prolog)

Die 400-jihrige Geschichte des Holy Blues
Slave Songs, Work Songs

Call and Response und Polyphonie
William Wells Brown (1814 — 1884) 33

Spirituals

Isaac Watts (1674 — 1748), die musikalische Revolution
nur mit Worten

Afroamerika beginnt sich zu emanzipieren

Spirituals als politisches Instrument

Harriet Tubman (ca. 1820 — 1913) 50
Go Down Moses 50
Down by the Riverside 51
Deep River 52
Wade in the Water 52
Swing Low, Sweet Chariot 53
Follow the Drinking Gourd 53
Steal Away 53

Der Biirgerkrieg

Spirituals auf der Bithne
Fisk Jubilee Singers 56

Lieder des Uberlebens

Gospel

Die ersten Aufnahmen von schwarzer Musik
George W. Johnsons (1846 — 1914) 66
Unique Quartette 67
Dinwiddie Colored Quartet 68

Minstrel Shows
Die Schwarzen fliichten in den Norden

Die Barbershop Quartette

Die Pfingstbewegung
Azusa Street Revival 75
Holy Blues wird vermarktet
Homer Rodeheaver (1880 — 1955) 81
Jack L. Cooper (1888 — 1970) 83

Race Records 83

25
28
30

36

39
43
49

54
56

57
59
65

70
72
73
75

81



Strassenprediger und Evangelisten, die Musikrevolution
des 20. Jahrhunderts

Arizona Dranes (1889 — 1963)
Sister Rosetta Tharpe (1915 — 1973)
Robert Johnson (1911 — 1938)
Blind Joel Taggart (1892 — 1961)
Reverend J.M. Gates (1884 — 1945)
Blind Willie Johnson (1897 — 1945)
Mabhalia Jackson (1911 — 1972)
Thomas A. Dorsey (1899 — 1993)
Sallie Martin (1895 — 1988)

Holy Keyboard, die Hammond B3 Orgel
Der Durchbruch, die Gospel Quartette

Schlussworte

Black Gospel Quartette

Golden Gate Quartet

Dixie Hummingbirds

The Soul Stirrers

Samuel ’Sam’ Cooke (1931 — 1964)
The Fairfield Four

McCrary Sisters

Blind Boys of Alabama

Mountain Gospel

Bill Monroe und seine Bluegrass Boys
Southern Gospel

Charles Davis Tillman (1861 — 1943)
(Poor) Wayfaring Stranger

James D. Vaughan (1864 — 1941)

Stamps Quartet (Give The World A Smile)

Blackwood Brothers
Statesmen Quartet

Allan ’Charlie’ Rich (1932 — 1995)

Mississippi John Hurt (1892 — 1966)
Blessed Be The Name (of the Lord)
B.B. King (1925 - 2015)

Ry Cooder

Kelly Joe Phelps

Richard Broadnax (1948 — 2020)

Underrated — Unterschitzte Stars

Arizona Dranes (ca. 1889 — 1963)
Vera Hall (1902 - 1964)

Reverend Gary Davis (1896 — 1972)
Doc Watson (1923 - 2012)

Mehr von Richard Koechli

85
86
88
90
90
91
93
94
96

98
102
103
104
106
107
108
108
112
117
118
120
121
122
122
123
126
127

129
130
131
132
133
134

137
141
144
148

84

97
98

129

137

152



Downloads

Der Link zum Downloaden von Richard Koechlis Album «Holy Blues» (mp3,
320 kb/s, plus 3 Bonustracks) sowie einer englischen Buchibersetzung:

The link to download Richard Koechli's album «Holy Blues» (mp3, 320 kb/s plus
3 bonus tracks) and an English book translation (PDF-eBook):

www.richardkoechli.ch/images/downloads/holy-blues.pdf

Album Credits

01 Feel Like Going Home (Charlie Rich)
Richard Koechli: Vocals Part 1, Backing Vocals, Guitars
Bruno Amstad: Vocals Part 2

Michael Dolmetsch: Hammond B3

Fausto Medici: Drums

David Zopfi: Bass

Big thanks to the fantastic special guest contribution by Bruno Amstad, a musician
friend from the old days who is now one of the best jazz, soul and world singers in

Switzerland.

02 What Kind Of Man Jesus Is (Traditional)

Richard Koechli: Vocals, Guitars, Percussion

03 Blessed Be The Name Of The Lord (Traditional )
Richard Koechli: Vocals, Guitars



04 Holy Blues (Richard Koechli)
Richard Koechli: Guitars
Fausto Medici: Drums, Percussion

David Zopfi: Bass

05 Down In The Valley To Pray (Traditional)
Richard Koechli: Vocals, Guitar

06 Jesus Make Up My Dying Bed ('Traditional)

Richard Koechli: Vocal, Guitar, Percussion

07 Schacher Sepp (Otto Wolf, Ruedi Rymann)
Richard Koechli: Vocal, Guitars

Fausto Medici: Drums

08 Lord I Just Can't Keep From Crying ('Traditional/Blind Willie Johnson)
Richard Koechli: Vocals, Guitars, Bass
Fausto Medici: Drums

09 Nishlam (Gerd Bingemann, Richard Koechli)

Gerd Bingemann: Harmonica
Richard Koechli: Guitar, Percussion, Noises

Gerd Bingemann, a blind musician and brother in faith, improvised and recorded this
picce live with the harmonica, at the Good Friday service of the evangelical Lifechur-
chin Wil SG (Switzerland), on April 2,2021. We then arranged the number together
and searched for a suitable name. Gerd, Ursi (his wife) and I had the theme «Es ist
vollbracht» (It is finished) in mind, and thanks to the loving help of expert friends

we finally found the most suitable title: «Nischlam» or «Nishlam» from Hebrew.

Many thanks for helping us with the research:

Marianne Frischknecht (Protestant religion teacher)

Prof. Dr. Jacob Thiessen (Rector and Professor for New Testament at the University
of the Theological College Richen)

Seyde Barsimon (Christian of Aramaic origin living in Switzerland)

10 Jesus On The Waterside (Traditional)
Richard Koechli: Vocals

Bonus Tracks (free download):
Lamentation (Richard Koechli, 2002 & 2021)

Bruno Amstad has produced a wonderful and very mystical video for this song
(info: www.richardkoechli.ch/de/news/125-lamentation-new-video)

You Never Lie To Me, Lord (Richard Koechli, 2018)
Deep Water, Vers. 2 (Richard Koechli, 2007 & 2020)



Richard Koechli

Ob der Blues heilig oder wie oft behauptet des Teufels ist, da-
ritber sinnierte ich mit einer Mischung aus Ironie und Ernst-
haftigkeit bereits 2014, in meinem Buch «Dem Blues auf den
Fersen». Fred Loosli, der Protagonist der damaligen Geschich-
te, suchte vergeblich nach einer Antwort auf die Frage, warum
seit jeher zwischen Blues und Gospel unterschieden wird. Fred
hat den Unterschied nie so recht begriffen. Verstindlich — es
gibt ihn nicht, diesen Unterschied.

Die untrennbare Verbindung zwischen Gospel und Blues
wird im Musikgeschift so gut wie méglich ignoriert. Der Blues
hat dirty zu sein, bad boys und bad girls verkaufen sich besser.
An der kommerziellen Oberfliche benétigt jedes Genre seine
Etikette, das kann ich verstehen. Doch in der Tiefe und aus mu-
sikhistorischer Sicht halten solche Klischees nicht lange. Nur
schon T-Bone Walkers berithmte Aussage «the blues is just
gospel turned inside out» macht alles klar — die beiden schein-
bar gegensitzlichen Pole sind die Essenz unserer Musik. Ohne
Gospel wiirde es den Blues nicht geben.

In unserer aufgeklirten Welt hort sich das seltsam an: Musik ist
untrennbar mit dem Géttlichen verbunden. Es klingt erst mal
wie eine Metapher, natiirlich. Wenn der deutsche Musikjour-
nalist, Produzent und Jazzmusiker Joachim-Ernst Berendt von
Nada Brabhma, die Welt ist Klang sprach, meinte er das meta-
physisch, philosophisch. Musik verstand Berendt als Ausdruck
der menschlichen Existenz an sich, begreifbar im Kontext des
gesellschaftlichen und auch religiosen Zusammenhangs.



Doch selbst auf der physischen, naturwissenschaftlichen Ebe-
ne ist die Welt genau genommen Klang. «Fiir uns ist der Welt-
raum ein Ort der Stille, doch das All hat seinen eigenen Sound-
track», sagt die amerikanische Physikerin Janna Levin vom
Barnard College in New York. «Eine Komposition, die aus
dramatischen Ereignissen besteht. Der Urknall ist iiberall. Der
Weltraum wabert und schwingt. Das Lied des Urknalls klingt
immer noch um uns herum.» Tént irgendwie nach Science
Fiction, ist aber langst trockene, geerdete Erkenntnis. «Diesen
spektakuliren Urzeitsound kann jeder horen», betont Hannes
Sprado in seinem Buch Der Klang des Weltalls, «denn beim
analogen Fernsehempfang besteht 1 Prozent des Rauschens aus
dem Nachglithen des Urknalls: Zu jeder Tages- und Jahreszeit
treffen aus allen Himmelsrichtungen elektromagnetische Strah-
len mit einer Wellenlinge im Millimeter- und Zentimeterbe-
reich auf die Erdoberfliche. Aus den dunkelsten Winkeln und
den entlegensten Gegenden erreichen uns Radiowellen und
bringen Nachrichten aus einer fernen Zeit, aus dem Nichts so-
zusagen. Sie erzihlen von der Vergangenheit, sie beschreiben
die Gegenwart, und sie verkiinden die Zukunft.»

Passt irgendwie zur Schépfungsgeschichte der Bibel, wo
Gott sprach: «Es werde ...» Ein guter Freund von mir, der
blinde Musiker Gerd Bingemann, ist tiberzeugt: «Auf diese
gesprochenen Anordnungen musste sogar das Nichts reagieren
und die durch Gottes Wort herbeigerufenen Dinge hervorbrin-
gen.»

Herbeigerufenes ist dann nicht bloss metaphysisch oder
philosophisch; auch Joachim-Ernst Berendt wird sehr kon-
kret, wenn er in seiner mehrteiligen Serie Vorn Horen der Welt
— das Ohr ist der Weg ein schr interessantes Beispiel einstreut:
Die Lichtwellen der Sonne, des Mondes und verschiedener
Planeten wurden gemessen und anschliessend in den fiir das
menschliche Ohr hérbaren Frequenzbereich herunterokta-
viert — die Ergebnisse waren faszinierend: Die Erde schwingt
nach dieser Oktavierung relativ trige ratternd in einem Ton

10



nahe beim G; «also weder in einem tonlich nicht klar fassba-
ren Klangteppich noch als diffuses Gerdusch», doppelt Gerd

Bingemann nach.

Nun, dartiber zu sinnieren, kann sehr inspirierend sein. In diesem
Buch hier méchte ich den Fokus allerdings enger richten. Mich
interessiert weniger der Urknall, sondern ganz konkret die Mu-
sik unserer Kultur: Blues, Jazz, Soul, Country, Folk, Pop, Rock.
Einerseits als ausfiihrender Musiker sowie musikhistorisch Inte-
ressierter — in der Hoffnung, Songs und Klinge noch intensiver
empfinden und erzeugen zu konnen. Andererseits als Christ, um
(ganz nach Berendt) die Musik im Kontext des gesellschaftli-
chen und religiésen Zusammenhangs zu begreifen.

Religiéser Zusammenhang? Klingt nicht sehr cool fiir mo-
derne Ohren, wie gesagt. Ausgerechnet jene Musik, die den
Soundtrack unserer befreiten Individualitit verkorpert, die
Musik, die uns in den 1950er- und 1960er-Jahren die Fesseln
religioser Zwinge zu 16sen begann, mit Aberglauben und fal-
scher Moral aufriaumte - die soll gottlichen Ursprungs sein?
Fiir den aktuellen Zeitgeist reine Provokation, solche Aussagen.
Wo er, der Zeitgeist, doch voll auf die Karte Religionsbashing
setzt, uns hartnickig versichert, dass die Welt ohne Religion
tausendfach besser und friedlicher wire, dass unsere Vorfahren
abergldubische Deppen gewesen sein sollen, und dass uns das
Recht auf korsettfreie Selbstverwirklichung nun endlich zu-
stiinde. Ausgerechnet jetzt, wo dieser Zeitgeist allmahlich recht
zu erhalten scheint, die Kirchen so gut wie leer sind, das alte
Hokuspokus-Zeug sukzessive aus unserem Alltag verschwin-
det — ausgerechnet jetzt kommt der Koechli und behauptet,
dass unsere Musik von heute ohne Gott, Glauben und Religion
schlicht nicht existieren wiirde? Noch verwegener: Dass Jesus
nicht nur unsere westliche Geschichte im Allgemeinen prigte,
sondern dass wir ihm zumindest indirekt auch unsere heiss ge-
liebte, angloamerikanische Rootsmusik verdanken?

11



Mir kommt sie selber ziemlich verriickt vor, diese Erkennt-
nis. Klar, ich hatte stets im Hinterkopf, dass es Spirituals und
Gospelsongs gibt. Es ist nicht so, dass ich mich dafir nie in-
teressiert hatte; schon auf meiner allerersten CD Trains of
Thought von 1992 spielte ich eine instrumentale Version von
Go Down Moses und von Amazing Grace, weil mir solche Stii-
cke irgendwie heilig erschienen und Eindruck machten. Aber
letztlich empfand ich sie als Detail der Musikgeschichte, mehr
nicht. Mit der Zeit tauchte ich tiefer, aus mir wurde bekannt-
lich so was wie ein Bluesmusiker — doch ich hatte wihrend all
den Jahren noch immer den Eindruck, Gospel sei bestenfalls
eine fromme und deshalb nicht ganz so coole Schwester des
Blues. Ja, und jetzt, im Zuge der Recherchen fir dieses Buch
hier, wurde mir bewusst, dass Gospel nicht die Schwester ist,
sondern die Mutter. Und Jesus Christus somit eigentlich der
Vater, der Urvater!

Natiirlich, Jesus ist nicht der einzige Crack; schuld an unserer
Musik sind noch andere Cracks aus der geistigen Welt. Auch der
islamische Prophet Mohammed zum Beispiel hatte beim Blues
die Finger im Spiel, von allem Anfangan. Ebenso einige der af-
rikanischen Gotter wie Papa Legba aus der Voodoo-Religion.
Selbstverstiandlich auch Prophet Moses, der Religionsstifter des
Judentums; er war im Geiste dabei, als jiidische Kiinstler:innen
und Geschiftsleute im 20. Jahrhundert der afroamerikanischen
Musikseele den kommerziellen Durchbruch und das erfolgrei-
che Abbiegen auf den Highway der Popmusik ermdéglichten.
Und vergessen wir nicht die 6stlichen Religionen, den Hinduis-
mus, den Buddhismus; sie halfen im Zuge des Blues Revivals, der
Rockmusikgeburt und der Hippiebewegung entscheidend mit,
den enormen Hunger nach spirituellen Kicks zu stillen.

Friede, Freude, Eierkuchen in der grossen geistigen Familie
der Musikwelt also? Nicht ganz, nein. Machen wir uns nichts
vor — natiirlich versuchten die ganze Zeit auch ein paar dunkle
Gestalten dreinzufunken, so wie sie das immer tun. Die Stor-
sender-Anckdoten sind allgemein bekannt: Die berithmten

12



Crossroads-Rendezvous der alten Blueser mit dem Teufel zum
Beispiel, oder die okkulten Spielereien gewisser Rock Stars, wel-
che drogengeschwingert zeitweise schutzlos auf beelzebuben-
hafte Tricks von Aleister Crowley, Anton LaVey und Konsorten
hereinfielen. Aber letztlich konnten die Storsender, so raffiniert
sie es versuchten, keinen nachhaltigen Schaden anrichten - die
blue notes blieben in der Obhut guter Michte und verwei-
len bis heute im positiven Wirkungskreis der Weltreligionen.
«Holy Blues» eben.

Unzihlige Leben hat er gerettet, dieser heilige Blues. Und jetzt
beschert er mir als Geschenk sogar noch einen Kick, wie ihn
kein LSD-Trip dieser Welt hinkriegen wiirde — den Kick nim-
lich, dieses Buch hier zu schreiben. Halleluja!

Sie merken, liebe Leserinnen und Leser, ich packe gelegent-
lich eine Spur Ironie in mein Narrativ hinein. Darfja auch Spass
machen! Und bei dieser Gelegenheit, dass wir das auch gleich
abhaken konnen:

Ich verstehe seit 50 Jahren, seit ich schreiben und sprechen
kann, die Mehrzahl als geschlechtsneutral — mit «die Leser»
meine ich selbstverstindlich weibliche Leserinnen, minnli-
che Leser sowie simtliche Lesenden aus dem nichtbiniren,
mittlerweile rund 60 verschiedene Identititen umfassenden
Geschlechtsbereich. Aus der Sicht der Textkunst, des Leseflus-
ses, des Schriftsatzes und der Grafik wire «die Leser» fiir mein
Gefiihl perfekt. Da ich aber nun mal nicht fir mich schreibe,
sondern fiir eine Leserschaft, suche ich nach einem verniinfti-
gen Gender—Kompromiss: Keine sténdigen Doppelnennungen
(«Kiinstlerinnen und Kiinstler»), keine aus grafischer Sicht
seltsam wirkenden Schrigstriche (« Amerikaner/innen» ) oder
gar Gender-Sterne («Musiker*innen» ), sondern den optisch re-
lativ unauffilligen Gender-Doppelpunkt: «Afrikaner:innen»

Nun, ich mo6chte einen ernsthaften und inspirierenden Beitrag
zur Aufarbeitung der Geschichte des Blues und seines geisti-

13



gen Backgrounds leisten. Schon, dass Sie mich auf dieser his-
torischen Reise begleiten. Ich bin nicht der Typ Reiseleiter, der
den Weg schon unzihlige Male abgelaufen ist, jeden Stein und
Grashalm kennt, den Reisebericht herunterleiert. Ich bin selber
genauso auf Entdeckungsreise, taste mich voran, werde immer
wieder iiberrascht von neuen Erkenntnissen.

Dass der Blues auch islamische Wurzeln hat, war mir zum Bei-
spiel lange nicht klar. Die entscheidende, stilbildende Inspirati-
on fur diese Musik kam zwar bekanntlich aus der christlich ge-
pragten Spiritual- und Gospelmusik, doch die Afrikaner:innen,
welche im Zuge des transatlantischen Sklavenhandels in die
neue Welt der Kolonialmiachte verschleppt wurden, waren spi-
rituell auf diverse Weise geprigt. Afrikas Religionsgeschichte ist
vielfaltig. Und gleich vorweg: Religion ist in Afrika keine Ne-
bensache — sie umfasst beinahe alle Bereiche des Lebens, spielt
fiir die meisten Menschen eine zentrale Rolle. Afrikaner:innen
mogen keine halben Sachen. Spiritualitit ist fir sie nicht bloss
Wellness oder Gedankenspielerei; sie leben ihren Glauben hiu-
fig mit kompromissloser Intensitit und Hingabe, und sie wissen
von ihren Vorfahren, dass die Beziehung zur unsichtbaren Welt
kein Humbug ist, sondern die natiirlichste Sache der Welt.

Das Christentum und der Islam teilen sich heute die religiose
Mehrheit in Afrika; der Islam tendenziell eher im Norden und
Westen, das Christentum eher im Zentrum und im Siiden. Die
dritegrosste Gruppe ist ein Sammelbecken von traditionellen
ethnischen Religionen, und dazu kommen natiirlich zahlreiche
synkretistische Religionen, das heisst Vermischungen von eth-
nischen Religionen mit christlichen oder mit islamischen. Auch
das Judentum tibrigens spielte in Afrika wihrend Jahrtausenden
eine Rolle; judische Gemeinschaften lebten bereits sehr frith
iiber den afrikanischen Kontinent verstreut, die «Falascha»
zum Beispiel, deren Vorfahren Israeliten waren, die im 10. Jahr-
hundert vor Christus nach Athiopien ausgewandert sind.

Die afrikanischen Sklav:innen hatten also unterschiedliche

14



Backgrounds, als sie in ihre neue Heimat entfithrt wurden. Die
einen waren christlicher Herkunft (erste historische Belege fiir
eine christliche Prisenz in Afrika stammen aus dem 4. Jahrhun-
dert), andere waren muslimischer Herkunft (kurz nach dem
Tod des Propheten Mohammed im Jahre 632 hatte der Islam
sich in Afrika auszubreiten begonnen), wiederum andere hat-
ten eine Mischung im religiosen Gepick. Im Verlaufe der fuir die
Bluesgeschichte entscheidenden Jahrhunderte konvertierten
viele Afroamerikaner:innen zum Christentum — und dennoch
steckt im Blues neben den ohnehin bereits prigenden afrika-
nischen Musiktraditionen hochstwahrscheinlich auch eine isla-
mische Komponente: der Gebetsruf.

War der Field Holler (Rufgesang wihrend der Feldarbeit)
ein Gebetsruf ...> Ein Athiopier namens Bilal war gemiss Ge-
schichtsschreibung der erste Muezzin (Ausrufer); im Jahr 622
oder 623 soll er erstmals muslimische Glaubige zum Gebet geru-
fen haben. Noch nicht von einem Minarett aus (Minarette wur-
den erst nach dem Tod des Propheten errichtet), sondern von
einem Hausdach in Medina aus, im westlichen Saudi-Arabien,
in der nach Mekka zweitwichtigsten heiligen Stadt des Islams.
Pikantes Detail: Bilal war ein schwarzafrikanischer Sklave, ein
befreiter Sklave, zuvor gefoltert von seinem arabischen Herrn,
befreit schliesslich von Abu Bakr al-Sadig, einem reichen mus-
limischen Wohltiter. Aus Dank und Freude konvertierte Bilal
zum Islam, stieg aufs Dach einer kleinen Moschee und forder-
te mit langgezogenen Rufen die Leute zum Gebet auf. Der
«Adhan» war geboren - die Kunst des wohlklingenden Ge-
betsrufs. Heute wird er in der islamischen Welt in unzihligen
regionalen Nuancen gesungen, in verschiedenen «Magamen»
(Modi, Tonarten), verwurzelt in der arabischen Tradition, mit
den typischen Dreiviertelton-Intervallen arabischer Musik.

Bilals Gebetsruf aus Medina wurde nun also etwa tausend Jahre
spater mit westafrikanischen Sklav:innen nach Amerika expor-

15



tiert, brachte dort schliesslich den legendiren Field Holler her-
vor — und somit den Blues. Davon tiberzeugt sind jedenfalls die
New Yorker Sozialhistorikerin Sylviane Diouf und der oster-
reichische Musikethnologe Gerhard Kubik. Fir Diouf ist «die
Nihe des Hollers zum muslimischen Gebetsruf sehr auffillig>,
und Kubik bezeichnet den Musikstil, der sich im Holler und
im Blues des Mississippi-Deltas wiederfindet, als «arabisch-
islamisch».

Hochstwahrscheinlich steckt ein Kern Wahrheit in dieser The-
se. Das Problem ist nur, dass wir die urspriinglichen Holler der
Sklav:innen nicht kennen. Die dltesten Holler-Aufzeichnungen
stammen aus Mitte der 1930er-Jahre, einige Blues-Aufnahmen
aus den 1920er-Jahren (wie etwa Mistreatin’ Mama von Jaybird
Coleman) zeigen starke Verbindungen zur Field Holler-Tradi-
tion — dann spitestens reisst der akustische Faden jedoch ab.
Wir wissen nicht, wie diese Rufe im 17., 18. oder 19. Jahrhun-
dert tonten. Der Field Holler des 20. Jahrhunderts war erwie-
senermassen von Blues-Aufnahmen der damaligen Epoche be-
einflusst, beides war bereits vermischt zu dieser Zeit. Sylviane
Diouf bezieht sich auf den legendiren Levee Camp Holler von
W.D. Bama’ Stewart (1947 von Alan Lomax aufgezeichnet, in
cinem Arbeitsgefingnis in Mississippi). Dieser Holler verspriiht
tatsichlich eine gewisse Ahnlichkeit zum muslimischen Gebets-
ruf, und sehr gut moglich, dass Bamas Herkunft islamisch ge-
prigt war. Daraus jedoch eine direkte und eindeutige Linie vom
Blues zum Islam zu fithren, scheint mir etwas gewagt zu sein.
Und dennoch berechtigt. Ungefihr 30 Prozent der nach
Amerika verschleppten Afrikaner:innen waren Muslime; der
grossere Teil der Sklav:innen stammte aus West- und Zentral-
afrika, also aus Gebieten, die teilweise islamisch gepragt waren.
Sylviane Diouf ist iiberzeugt, dass Muslim:innen in der Sklave-
rei die islamische Glaubenspraxis so weit als méglich aufrecht-
erhielten, weiter den Koran rezitierten und zum Gebet riefen.
Historisch ist das nicht gesichert, aber durchaus naheliegend.

16



Die meisten Afroamerikaner:innen wurden spater (wahrend
der Entstehung des Gospels und Blues) zu Christen — dennoch
steckte in ihnen teilweise auch geistiges Erbgut aus der musli-
mischen Kultur.

Traditionelles afrikanisches Erbgut ohnehin; die ihrerseits
durch verschiedene Kulturen beeinflusste Musik Afrikas hat
eine reiche, jahrtausendealte Tradition. Der Gebetsruf wander-
te womdglich tatsichlich in den Field Holler, doch der Holler
ist langst nicht die einzige Wurzel des Blues. Spirituals und
kollektive Arbeitslieder zum Beispiel unterscheiden sich im
Gesangsstil deutlich vom Holler. Der afroamerikanische Hol-
ler wurde von Zeitzeugen des 19. Jahrhunderts als langer, einsa-
mer und melancholischer Ruf beschrieben, der anhebt, abebbt
und ins Falsetto kippt. Holler wurden alleine gesungen, ohne
Rhythmus, im Gegensatz zu kollektiven Arbeitsliedern. Emo-
tionales Singen war in Afrika ohnehin Tradition; das Shou-
ting (ein expressiver, gewissermassen schreiender Gesangsstil)
wihrend der Arbeit, oder das Moaning (Stohnen, Klagen) bei
Begribniszeremonien — beides uralte afrikanische Riten, und
bei beiden spiirt man eine Nihe zum spiteren Field Holler. Ich
wiirde deshalb sagen: Der muslimische Gebetsruf ist mit ei-
ner gewissen Wahrscheinlichkeit ein Blues-Gen, ja, aber lingst
nicht das einzige.

Die gesamte afrikanische Musikgeschichte trug zum Blues
bei. In Senegal oder Mali zum Beispiel ist Musik, kombiniert
mit Tanz und Erzihlung, die wichtigste kiinstlerische Aus-
drucksform seit Menschengedenken. Es gibt dort traditio-
nellerweise eine regelrechte Musiker-Kaste, die sogenannten
Griots, vergleichbar etwa mit Troubadours, mit Barden aus der
keltischen Kultur oder mit dem gewerkschaftlich organisier-
ten Musikerberuf heutzutage. Auch im Hochland Athiopien
waren solche professionellen Geschichtenerzihler unterwegs,
dort hiessen sic Azman. Das Muster war stets ungefihr dasselbe
— Storytelling begleitet von Schlag- und Saiteninstrumenten.

17



Die wichtigsten Instrumente waren die einer Laute dhnlichen
Ngoni, Xalam, Riti und Kora (in Mali und Senegal) sowie die
einsaitige Kastenspiesslaute Masinko (in Athiopien). Bei af-
rikanischen Einsaiteninstrumenten ist die Nahe zur spiteren
Slidegitarre ohnehin auffallend; stufenlose Tonhohenverschie-
bung eben.

Doch nicht nur der Link zum Bottleneckspiel fillt auf.
Die traditionelle Kora- und Ngoni-Musik mit ihrem repetiti-
ven Riff-Charakter erinnert grundsitzlich an den archaischen
Mississippi-Deltablues. In Lutz Gregors Dokumentarfilm Mali
Blues hort man denn auch den bekannten Desert Bluesmusiker
Bassekou Kouyaté aus Mali sagen, «alle wissen, dass der Blues
urspriinglich von hier kommt>. Das klingt so pauschal formu-
liert zwar auch wiederum tiberspitzt, ist mit Sicherheit aber ein
Teil der Wahrheit. Wenn einer kompetent ist, dann Kouyaté;
er wurde in Garana (Mali) in einen der bedeutendsten Griot-
Clans Afrikas hineingeboren und trug das musikalische Erbe
meisterhaft in unsere Musikkultur, durch gefeierte Auftritte zu-
sammen mit Stars wie Ali Farka Touré oder Taj Mahal.

Die Musik aus Senegal oder Mali ist alter als der Einfluss des
Islams und des Christentums. Als der transatlantische Sklaven-
handel im 16. Jahrhundert einsetzte, waren diese Gebiete noch
tiber weite Strecken in alteren afrikanischen Religionen veran-
kert. Die Islamisierung des Senegal begann zwischen dem 9. und
11. Jahrhundert im Norden des Landes, breitete sich zwischen
dem 13. und 16. Jahrhundert unter der Wolof-Aristokratie aus,
blieb jedoch weiterhin die Religion einer Minderheit und er-
reichte den heutigen Einfluss erst im 18. und 19. Jahrhundert,
als antikoloniale Bewegung sozusagen. In Mali wiederum be-
gann zwar bereits im 11. Jahrhundert ein starker islamischer
Einfluss, der sich jedoch fiir lange Zeit auf die wohlhabende
Elite (Herrscherfamilien, Hindler und Weise) der stidtischen
Zentren beschrinkte. Die Mehrheit der Bevolkerung in Mali
blieb traditionellen afrikanischen Glaubenssystemen treu; zur

18



Bildung islamischer Staaten kam es erst im 19. Jahrhundert.

Machen wir uns keine Illusion - die genauen Herkunftslinien
des Blues und Jazz werden wir nie exakt eruieren konnen. Ein
Fall fir Expertenstreitereien also. Klar ist immerhin, dass die
Roots nach Afrika fithren, und dass in Nordamerika erst die
Genres wirklich entstanden. Vor allem klar ist aber, dass ohne
Religion im Allgemeinen (wihrend der Zeit vor der Sklaverei)
und ohne Christentum im Speziellen (wihrend der stilbilden-
den Phase der Spirituals und Gospels in den USA) schlicht und
einfach kein Blues, kein Jazz und somit keine Pop- und Rock-
musik entstanden wiren.

Diese Tatsache in Vergessenheit geraten lassen zu wollen, wird
wohl des Zeitgeistes grosser Kick sein. Ohne Religion wire al-
les besser? Bullshit, pardon. Auf jeden Fall kriegt der Zeitgeist
gleich noch eine Watsche, wenn man ihn an einen weiteren ur-
alten Ast im Stammbaum des Blues erinnert: an die Indianer.
Spitestens seit Catherine Bainbridges hervorragendem Doku-
mentarfilm Rumble — Das rote Herz des Rock wissen wir, wie
stark auch der Einfluss indigener Musiker (Link Wray, Jesse Ed
Davis, Jimi Hendrix und viele mehr) auf die Entwicklung der
Rockmusik war — und wie der Einfluss bereits deutlich frither
begann, durch indigene Delta- und Chicago-Bluespioniere wie
Charley Patton oder Tampa Red. Auch der indianische Spirit
hatte beim Blues also die Hinde im Spiel, und wie religios die
Indianer waren, dariiber miissen wir ohnehin nicht diskutieren.
Mit ihrem Glauben an den einen grossen Geist, an die beseelte
Natur, an die Kraft von Visionen, Traumen und Schutzgeistern
- sind Indianer so was wie spirituelle Musterknaben. Ganz und
gar nicht spottisch gemeint, sondern mit sehr viel Respekt und
Bewunderung,.

So lassen Sie mich denn mit Freude beweisen, dass der Blues,
sein Wesen und all seine stilistischen Kinder ohne diesen geisti-

19



gen Background gar nicht erst existieren wiirden. Letztlich also
nicht bloss ein «ohne Religion wire alles schlechter», sondern
regelrecht ein «ohne Religion wire schlicht gar nichts». Tut
mir leid, lieber Zeitgeist, du hast ausgespielt ...

Keine Sorge; ich weiss, dass er sich so schnell nicht geschlagen
geben wird — und es vermutlich am besten gleich mal mit einer
todsicheren Keule versucht: «Ausgerechnet die Christen will
der Koechli als gute Bluesgeister verkaufen? Was fir ein Blod-
sinn! Christen, ha, die gréssten aller Halunken, die uns macht-
gierig diese ganze barbarische Sklaverei, diese verbrecherische
Kolonialisierung tiberhaupt erst eingebrockt haben!>

Kein schlechter Schachspieler, dieser Zeitgeist. Schwierig, da-
rauf zu antworten. Ausser, man entlarvt seinen Spielzug als
plumpe Reduktion der Weltgeschichte, als Klischee. Die weit-
verbreitete Idee, die westliche Welt, die «alten weissen Min-
ner» unserer christlichen Kultur also, hitten Kolonialisierung,
Unterdriickung und Versklavung erfunden - ist tatsichlich ein
fundamentaler Irrtum. Sklaverei ist, zur Schande unserer Spezi-
es, so alt wie die Menschheit; sie existierte in jeder Zivilisation
und auf jedem Kontinent. So auch in Afrika, und zwar lange
vor Beginn des transatlantischen Sklavenhandels. «Sklaverei
war Teil verschiedener afrikanischer Kulturen>, erklirt Abdu-
lazizi Lodhi, emeritierter Professor fiir Suaheli und Afrikani-
sche Linguistik an der Universitit von Uppsala in Schweden,
in einem Interview mit dem Sender DEUTSCHE WELLE
vom 22. August 2019. Im selben Interview betont der afrika-
nische Anthropologe und Wirtschaftswissenschaftler Tidiane
N’Diaye, dass sich «im zentralen Ostafrika Volksgruppen wie
die Yao, Makua und Marava bekriegten, ganze Volker im In-
nern des Kontinents Handel mit Menschen betrieben, die sie
durch Kriege gefangen hatten» — und dies seit jeher, also «be-
vor Siedler von ausserhalb kamen ». Als diese Siedler, arabische
Muslime, im 7. Jahrhundert schliesslich kamen, «trafen sie auf

20



