Hans Joas

Warum Kirche?

Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft

i
HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN

& M



Nachweis:

Kapitel 10 »Kirche als Moralagentur?« ist in {iberarbeiteter Form
entnommen aus: Hans Joas, Kirche als Moralagentur?, © 2016,
Kosel-Verlag, Miinchen, in der Penguin Random House Verlags-
gruppe GmbH

MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC

wwiscog  FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Satz: Carsten Klein, Torgau
Herstellung: GGP Media GmbH, P6Bneck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39064-7

ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-82501-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82502-6



Fiir Susanna Schmidt und Joachim Hake






Inhalt

LEinleitung. .. ...

2. Warum Kirche?
Ist Transzendenz organisierbar? ....................

3. Problematische Prognosen.
Religion im sdkularen Zeitalter ....................

4. Braucht der Mensch Religion?
Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz. . ..........

5. Glaube oder Selbstoptimierung?
Zur kulturellen Rolle der Kirche. ...................

6. Ein Christ durch Krieg und Revolution.
Alfred Doblins Erzdhlwerk »November 1918«.........

7. Christentum ohne Kirche?
Der Denkweg LeszekKotakowskis..................

8. Der Glaube an die Menschenwiirde

10. Kirche als Moralagentur? .........................

11. Globale Verantwortung und partikulare Verpflichtung
derKirche ...... ... o i

Literaturverzeichnis . ........... .. ... ... ...,

Personenregister ........... ...

27

195






1.
Einleitung

Den Anstol zu diesem Buch gab der Journalist Volker Resing,
langjéhriger Chefredakteur der Monatszeitschrift »Herder Korres-
pondenz, eines bedeutenden meinungsbildenden Organs der katho-
lischen Christen in Deutschland. Resing verdankte sich auch schon
die Initiative zu einer langen Diskussion zwischen dem (inzwischen
verstorbenen) grofen katholischen Philosophen Robert Spaemann
und mir, die er moderierte und in Ausziigen 2018 als Buch unter
dem Titel »Beten bei Nebel. Hat der Glaube eine Zukunft?« heraus-
gab. Bei manchem gemeinsamen Mittagessen, aber auch im erwei-
terten Kreis mit Lektoren des Herder-Verlags sprachen wir dartiber,
welche Frage heute in christlichen Kreisen hierzulande die Gemiiter
in dhnlicher Weise bewege, wie es am Anfang des ersten Jahrzehnts
im neuen Jahrhundert die Frage gewesen war, ob Religion denn
iiberhaupt noch eine Zukunft habe. Es war damals die Zeit, in der
eine Debatte immer weitere Kreise zog, die in den Sozialwissen-
schaften schon einige Jahrzehnte frither eingesetzt hatte.

Die Rede ist von den Ansitzen zur Kritik und Uberwindung
der sogenannten Sakularisierungstheorie, also der These, dass
wirtschaftliche und wissenschaftlich-technische Modernisierung
mit innerer Notwendigkeit eine Schwéchung aller Religion her-
beifiihre. Diese Debatte ergriff damals mehr als je zuvor die brei-
tere Offentlichkeit in den Kirchen und dariiber hinaus. »Braucht
der Mensch Religion?« lautete entsprechend die Frage, die auf
dem ersten jemals in Deutschland veranstalteten Okumenischen
Kirchentag im Jahr 2003 Gegenstand des ersten Hauptvortrags
war. Diesen zu halten hatte ich damals die Ehre; aus diesem Er-



1. Einleitung

eignis ging auch ein Aufsatzbidndchen von mir unter demselben
Titel im Jahr 2004 hervor.!

Nun ist es nicht so, als sei die Stimme der Vertreter der Séku-
larisierungstheorie im bezeichneten Sinne heute vollig verstummt.
Die Abwendung von den Kirchen, insbesondere von der katholi-
schen, die ohnehin in manchen Landern im Gange war, hat sich
durch die Aufdeckung zahlloser Fille sexuellen und geistlichen
Missbrauchs durch Kleriker und durch die gewohnheitsméBige
Vertuschung dieser Félle oder durch die unzureichende Einsicht
in die eigenen Verfehlungen auf Seiten kirchlicher Amtsinhaber
noch verstirkt. Diese Abwendung ist weder zu bestreiten noch ist
sie schwer nachzuvollziehen. Insofern ist es kein Wunder, wenn
die Vertreter einer in die Defensive gedrangten wissenschaftlichen
Position sich wieder verstarkt zu Wort melden und doch einen glo-
balen Niedergang der Religion konstatieren zu koénnen glauben.
Der vielleicht prominenteste Autor unter ihnen war der im Jahr
2021 verstorbene fiihrende Erforscher des Wertewandels, Ronald
Inglehart. Er hatte 2004 zusammen mit seiner Koautorin Pippa
Norris? einen originellen Weg gefunden, den Grundgedanken einer
durch Modernisierung voranschreitenden Sakularisierung mit dem
gleichzeitigen, unter diesen Voraussetzungen aber paradox wirken-
den Befund einer immer religidser werdenden Welt zu vereinbaren.
Dies geschah durch die verstirkte Beriicksichtigung der demogra-
phischen Dimension, d. h. der unterschiedlichen Kinderzahl und
des unterschiedlichen Bevdlkerungswachstums von Gesellschaf-
ten je nach dem Grad ihrer Sdkularisierung. Sein Erklédrungsvor-
schlag war zwar in vielen Hinsichten problematisch,’ aber doch
ein wichtiger Schritt vorwirts. In neueren Arbeiten setzte er aber

1 Hans Joas, Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttrans-
zendenz, Freiburg 2004.

2 Pippa Norris/Ronald F. Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics
Worldwide, Cambridge 2004.

3 Zur Kritik vgl. etwa Daniel Silver, Religion without Instrumentalization, in:
Archives européennes de sociologie 47 (2006), S. 421-434.

10



1. Einleitung

wieder verstdrkt auf die konventionelle Sakularisierungstheorie.*
Dabei diente ihm vor allem der Anstieg der Zahl von Menschen
als Beleg, die in den USA keiner Religionsgemeinschaft mehr an-
gehoren. Darauf werde ich deshalb noch zuriickkommen.

Bevor dies geschieht, ist aber noch zu schildern, dass in den
erwahnten Gespréachen leicht Einigkeit iiber einen anderen Punkt
zu erreichen war, den namlich, dass heute fiir viele Christen die
driangende Frage nicht ist, ob Religion und Christentum iiberhaupt
eine Zukunft hatten, sondern die, ob es fiir diese Zukunft eigent-
lich einer Kirche bediirfe. Viele Zeitgenossen und Zeitgenossin-
nen empfinden das christliche Ethos der Nachstenliebe zumindest
in seinem Kern als plausibel und christliche Spiritualititsformen
als attraktiv. Sie halten es deshalb nicht fiir wirklich vorstellbar,
dass dieses Erbe in der Zukunft seine Kraft vollig verlieren und
verschwinden werde. Jedenfalls sind viele von ihnen entschlos-
sen, personlich an ihm festzuhalten, selbst dann, wenn starker
Widerstand erkennbar wird. Aber sie fragen sich immer mehr, wa-
rum man nicht Christ sein kdnne, ohne einer Kirche anzugehoren.
Nicht »Braucht der Mensch Religion?« ist heute also die akute
Frage, sondern »Braucht der religiose Mensch, brauchen Chris-
ten eine Kirche?« Wire vielleicht ein freies, d. h. institutionsloses
Christentum besser fiir die Verbreitung der christlichen Botschaft?
Verdecken Kleriker und Kirche diese Botschaft mehr, als dass sie
ihr helfen? Was wiirde fehlen — so fragen sich heute katholische
Christen —, wenn es keine Priester, Bischofe, Papste mehr gdbe?

Diese Fragen sind keineswegs historisch vollig neu. In mancher
rebellischen Bewegung in der Kirchengeschichte und im Protes-
tantismus, insbesondere in seinen radikaleren Formen und in Reak-
tion auf die Erstarrung der reformierten Kirchen, wurden sie schon
vor langer Zeit gestellt. Sektenhafte Abspaltungen und mystische

4 Ronald F. Inglehart, Giving Up on God. The Global Decline of Religion, in:
Foreign Affairs 99 (2020), S. 110-118.

11



1. Einleitung

Riickzugsversuche begleiten die Geschichte der Kirchen seit jeher.
In der Theologie der Aufklarungszeit wurde die Unterscheidung
von Kirche und Christentum sogar zentral, sowohl im Sinne des
Anspruchs von Individuen, selbst zu bestimmen, was das christ-
liche Ethos von ihnen verlange, als auch darin, unbefangen das
Christentum in seiner historischen und kulturellen Vielfalt und sei-
nen Ubereinstimmungen mit anderen religidsen Traditionen wahr-
zunehmen. Es scheinen aber heute nicht vornehmlich intellektuelle
und politische Motive zu sein, aus denen sich diese Impulse erge-
ben — nicht wie in der Vergangenheit ein Protest gegen die Verfil-
zung der Kirche mit feudalen Machtstrukturen, keine utopischen
Umsturzhoffnungen der Unterschichten oder politische und in-
tellektuelle Autonomiebestrebungen des Biirgertums. Heute liegt
der Quell wohl eher in den kulturellen Tendenzen zu verstérkter
Individualisierung, die auch auflerhalb des Gebiets religioser Insti-
tutionen dazu fiihren, dass die Dauermitgliedschaft in Organisatio-
nen, lebenslange Treue zu politischen Parteien oder gar selbstloses
»Parteisoldatentum« im Verschwinden begriffen sind. Auch dafiir
gibt es Vorldufer spétestens in den religiésen Suchbewegungen um
1900 mit ihrer Unterscheidung des Spirituellen vom Religiosen
oder in den Hoffnungen von Denkern wie dem pragmatistischen
Philosophen John Dewey in den 1930er Jahren, dass das »Reli-
gidse« sich von aller institutionellen Gestalt emanzipieren miis-
se, von allen tradierten Mythologien und Dogmen und von jedem
Exklusivitdtsanspruch, um sich endlich frei entfalten zu koénnen.
Leicht fillt es unter diesen Umstidnden vielen Menschen nur, ithren
Glauben durch seine stirkende, trostende, befliigelnde Wirkung
anzupreisen und damit als etwas, was ihnen personlich hilft, viel-
leicht sogar sie zu Selbstbestimmung und zum Einsatz fiir andere
befdhigt. Schwieriger wird es fiir sie aber dann, der Kirche als In-
stitution eine konstitutive Rolle fiir ihre personliche Entwicklung

5 John Dewey, A Common Faith, New Haven 1934.

12



1. Einleitung

zuzusprechen, die katholische Kirche etwa mit der Metapher von
der »Mutter Kirche«® zu beschreiben, und auch mégliche restrikti-
ve Wirkungen des Glaubens anzuerkennen, die aus der Bindung an
Ideale folgen und eine Umpolung in der Lebensorientierung weg
von der Konzentration auf die Entfaltung der eigenen Moglichkei-
ten und der Optimierung des eigenen Selbst darstellen.

Warum Kirche also? Ganz bewusst wird im Titel dieses Buches
die Warum-Frage gestellt und nicht die Wozu-Frage. In der schon
erwéhnten Rede »Braucht der Mensch Religion?« habe ich zwei
mogliche Bedeutungen dieser Frage unterschieden.” Die Frage
kann so gemeint sein, als suchten wir nach irgendwelchen Vortei-
len, welche die Individuen, die Gesellschaft oder die Menschheit
aus der Religion bezogen, z. B. Gliick, stabile Moralitt, seelische
Gesundheit, gesellschaftlichen Zusammenhalt, Frieden. An die-
ser Frageweise stort der autosuggestive Unterton. Dabei wissen
doch letztendlich alle, dass selbst der {iberzeugendste Beweis von
der Niitzlichkeit des Glaubens nicht zum Glauben fiihrt. Deshalb
miissen wir einen anderen Sinn im Wort »braucht« entdecken, den
namlich, ob etwas unter bestimmten Voraussetzungen iiberhaupt
entbehrlich sein kann. Bei der Frage nach der Religion zielt dies
auf die menschlichen »aufler-alltdglichen« Erfahrungen, die im
Glauben artikuliert werden. Bei der Frage nach der Kirche geht
es entsprechend nicht um die Rechtfertigung einer Institution,
weil sie einen Zweck erfiillt oder sich als »funktional« fiir ein
bestimmtes »System« erweist, sondern um eine Reflexion auf die
Ursachen, welche die an Jesus Christus Glaubenden einst dazu ge-
bracht haben, eine Institution hervorzubringen und mit Leben zu
erfiillen, die sich von allen zeitgendssisch gegebenen Sozialfor-
men wie denen der Familie und Verwandtschaft, aber auch der des
politischen Gemeinwesens unterscheidet. Nicht alle Religionen

6 Hans Joas, Mutter Kirche, in: Herder Korrespondenz 75 (2021), 12, S. 15-16.
7 Hans Joas, Braucht der Mensch Religion?, (in diesem Buch S.77-79). Dieses
Kapitel ebenso wie Kapitel 8 werden hier aus dem fritheren Buch tibernommen.

13



1. Einleitung

haben ja eine solche Institution hervorgebracht. Die Reflexion auf
diese historischen Ursachen kann dann aber, wenn sie liberzeu-
gend ausfillt, selbst Griinde und Motive Gestalt annehmen lassen,
an der Sozialform Kirche auch in der Gegenwart festzuhalten, an
ihr aktiv teilzuhaben — und dies sogar bei aller Enttduschung, ja
Verzweiflung tiber ihre konkrete Gestalt in Ort und Zeit.

Darum also geht es in diesem Buch. Allerdings stellt es keine
Monographie dar, sondern eine Sammlung von Aufsétzen, die das
Thema nicht systematisch Schritt fiir Schritt behandeln, sondern
eher umkreisen. Die meisten dieser Texte sind aus konkreten An-
lassen heraus entstanden, tiber die hier kurz Auskunft gegeben
werden soll; alle wurden fiir die Aufnahme in diesen Band mehr
oder minder stark iiberarbeitet. Im Hintergrund all dieser Arbeiten
steht aber durchgehend mein langfristiges Projekt, der sogenann-
ten Sékularisierungstheorie, aber auch den groen und einflussrei-
chen Geschichtserzdhlungen von einem welthistorischen Prozess
der Entzauberung (wie bei Max Weber) oder der Weltgeschichte
als einer fortschreitenden Selbsterkenntnis der gottlichen Vernunft
(wie bei Hegel) oder der sdkularen Vernunft (wie bei Habermas)
historisch und systematisch eine Alternative entgegenzusetzen.
Diese Alternative besteht in einer Globalgeschichte des morali-
schen Universalismus, d. h. der Einsicht in die Vielfalt religioser
und philosophischer Quellen eines Ethos, das sich auf die ganze
Menschheit richtet. An dieser Stelle soll dazu nichts weiter gesagt
werden, als dass damit das Christentum in ein Licht geriickt wird,
das einen neuen Blick auch auf die Kirche erlaubt.®

Im ersten Aufsatz dieses Bandes soll dieser Zusammenhang
von moralischem Universalismus und angemessener sozialer Or-

8 Fiir die genauere Beschiftigung mit meiner hier nur angedeuteten Forschung
vgl. Hans Joas, Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Men-
schenrechte, Berlin 2011; ders., Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur
Geschichte von der Entzauberung, Berlin 2017; ders., Im Bannkreis der Frei-
heit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche, Berlin 2020 (in den beiden
letztgenannten Biichern v. a. die Schlusskapitel).

14



1. Einleitung

ganisation am direktesten angesprochen werden. In diesem Text,
der auf eine Vorlesung an der Katholischen Universitit Léwen in
Belgien und auf die Feier zur Verabschiedung des langjdhrigen
Direktors des Sozialwissenschaftlichen Instituts der EKD Ger-
hard Wegner zuriickgeht, wird grundsétzlich danach gefragt, ob
der Bezug zur Transzendenz iiberhaupt organisierbar sei. Erst auf
diesem Hintergrund, d. h. nach einer Vergewisserung des Sinns
der Institution Kirche, kann dann sinnvoll auch nach Macht, Herr-
schaft und Gewaltenteilung in der Kirche gefragt werden. Diese
Fragen stellen sich zwar in allen menschlichen Institutionen und
Organisationen; sie stellen sich aber nicht tiberall in der Weise,
die fiir die eigentlich politischen Institutionen typisch ist. Deshalb
formuliere ich hier auch Vorbehalte gegen die Parole einer not-
wendigen Demokratisierung der Kirche.

Auf diesen Schiisseltext des Bandes folgt ein Kapitel, das in
knapper Form meine Sicht auf das Scheitern der Sdkularisierungs-
und der Entzauberungs-»Prognosen« bilanziert und dies auch fiir
einige grundsitzliche Uberlegungen zu den Grenzen historischer
Prognose iiberhaupt und insbesondere derjenigen auf dem Gebiet
der Religion zum Anlass nimmt. Der Text »Problematische Prog-
nosen« geht auf eine von Judith Kdnemann und Michael Seewald
in Miinster organisierte Tagung tiber »Wandel als Thema religio-
ser Selbstdeutung« zuriick. Meine Uberlegungen an dieser Stelle
werfen die hier nicht weiter verfolgte Frage auf, wann eigentlich
in der Geschichte des Christentums der Gedanke, es konne wieder
untergehen, in der Antike zuletzt und in der »Moderne« zuerst
aufgekommen sei. Fiir mehr als ein Jahrtausend war es — so meine
Vermutung — trotz aller Bedeutung apokalyptischer Aussagen im
Christentum nicht denkbar, dass die Welt weiterbestehen konn-
te, nachdem das Christentum wieder verschwunden wire.’ Heute

9  Erste Uberlegungen dazu bei Hans Joas, Glaube als Option. Zukunftsmoglich-
keiten des Christentums, Freiburg 2012, S. 29-34 und ders., Wann glauben
Religionen an sich selbst?, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 3.8.2015, S. 9.

15



1. Einleitung

aber reden viele so, als sei unser Eintritt in ein »postchristliches«
Zeitalter eine ausgemachte Sache.

Auf diese beiden Kapitel folgen der bereits frither veroffent-
liche Vortrag auf dem Okumenischen Kirchentag 2003, in dem
meine Uberlegungen zu den Erfahrungen der Selbsttranszendenz
anschaulich entwickelt wurden, sowie eine neue, bisher nur in
schwedischer Sprache publizierte Arbeit. Verfasst als Festvortrag
zum hundertjédhrigen Jubildum der schwedischen katholischen
Kulturzeitschrift »Signum« versucht dieser Text, noch deutlicher
als der vorausgehende, den Sinn des christlichen Glaubens gegen-
iiber dem Einfluss von Selbstoptimierungsideen in der Gegenwart
abzugrenzen und daraus einige Konsequenzen fiir die kulturelle
Rolle der Kirchen in der Gegenwart abzuleiten. Besonderer Nach-
druck wird dabei auf den Zugang zu einer Sphére von Erfahrun-
gen gelegt, in denen die Individuen iiber die Grenzen ihres Selbst
hinausgehen kdnnen, etwa in der Liturgie und im Zutritt zu »heili-
gen Rdumen«. Religidse Erziehung hingt auch in ihren rationalen
Formen vom Zugang zu dieser Sphére ab.

Das nichste Kapitelpaar verbindet zwei Texte, die mir beson-
ders am Herzen liegen, die aber auf manche Leser auch irritierend
wirken mdgen. Das erste davon enthélt den Text meiner an der
Humboldt-Universitdt zu Berlin im Jahr 2015 gehaltenen Mosse
Lecture zum Thema »Konversion«. Ich habe zu diesem Anlass
eine Interpretation des groBen, im Exil entstandenen »Erzéhlwer-
kes« von Alfred Doblin zur deutschen Revolution von 1918/19
vorgetragen, weil Doblin im Kontext seiner eigenen Konversion
zum katholischen Christentum und im Licht seiner Emigrations-
und Exilerfahrungen eine Sichtweise der politischen Geschichte
Deutschlands in der ersten Hélfte des zwanzigsten Jahrhunderts
entwickelt hat, die mir unerhdrt brisant zu sein scheint. Er fragt
jenseits aller etablierten Formen des politischen Katholizismus
oder iiberhaupt sich christlich nennender Politik danach, wie ein
Mensch, der die Botschaft des Evangeliums durch und durch ernst

16



1. Einleitung

nimmt und dabei genauso durch und durch ein Realist im Blick
auf die Menschen sein will, sich in und zu dieser Geschichte hétte
verhalten miissen. Doblin tut dies in einer von Anschaulichkeit
geradezu strotzenden Prosa, hinter der alles analytische Sprechen
notwendig zuriickbleibt.

Der andere Text gilt der geistigen Entwicklung des vielleicht
grofften polnischen Philosophen im zwanzigsten Jahrhundert,
Leszek Kotakowski. Er war als Marxist, Dissident vom Marxis-
mus und Historiker des Marxismus einst sehr prominent und ist
heute ein wenig in Vergessenheit geraten. Zwei Griinde sind es,
die mich bewogen haben, ihm hier eine Studie zu widmen. Zum
einen liest sich sein Weg vom stalinistischen Religionskritiker und
Kirchenhasser in der Friihzeit des kommunistischen Polen Schritt
fiir Schritt zu einer positiven Einschétzung des Christentums und
dann sogar der Kirche wie ein Lehrstiick liber den Weg eines
sdkularen Denkers, der bei aller Skrupulositidt und Authentizitét
bis hin zum Christentum oder zumindest in dessen Nihe fiihrt.
Kotakowski scheint mir seinen Weg in der hier interessierenden
Hinsicht konsequenter gegangen zu sein als der heute ungleich
mehr diskutierte Jirgen Habermas. In meinem Artikel zu seinem
achtzigsten Geburtstag im Jahr 2007, um den mich die polnische
katholische Wochenzeitung »Tygodnik Powszechny« gebeten
hatte, hob ich hervor, dass dieser Weg von einem christentums-
fernen zu einem christentumsnahen Denken hilfreich dabei ist,
»eine neue Sprache« (so der damalige Titel) fiir den christlichen
Glauben zu finden. Diese Motive konnte ich wegen der Vorgaben
dort aber nur kurz anklingen lassen; erst hier finden sie sich des-
halb jetzt genauer dargelegt. Zum anderen hat Kotakowski auf
diesem Weg in den 1960er Jahren ein bis heute in Deutschland
praktisch unbekanntes fundamentales historisches Werk iiber die
Bestrebungen zu einem nichtkonfessionellen oder sogar nichtin-
stitutionellen Christentum in der Zeit zwischen Reformation und
Aufklarung vorgelegt, das hochst instruktiv ist fiir die Frage »Wa-

17



1. Einleitung

rum Kirche?« und deshalb hier griindlichere Beriicksichtigung
verdient.

Das vierte Paar von Kapiteln ist auf die Grundidee dessen ge-
richtet, was in der Sprache der Philosophie als moralischer Uni-
versalismus bezeichnet wird. Es geht um die Idee universeller
Menschenwiirde, der gleichen Wiirde aller Menschen, die sie
nicht durch irgendeine Leistung erworben haben und derer sie
durch keine Missetat verlustig gehen konnen. Fiir viele Christen
und Juden, aber auch fiir zahlreiche Nichtglaubige, liegt in dieser
Idee das moralische und politische Ideal schlechthin — ein Ideal,
dessen Untergang sie sich nicht vorstellen kdnnen und zu dessen
Verteidigung sie entschlossen sind. Die Frage lautet dann aber, ob
dieses universalistische Ideal und insbesondere auch seine Aus-
wirkungen auf dem Gebiet sexualmoralischer Vorstellungen und
Sensibilitdten den Kern einer neuen Religion — jenseits aller tra-
dierten Religion — darstellen oder selbst nur im Zusammenhang
mit eigenen, in diesem Sinne dann partikularen, religiosen oder
nichtreligiosen Gestaltbildungen existieren soll und kann. Dem
ist die erste Studie gewidmet, wahrend die zweite, viel kiirzere,
urspriinglich von der deutschen Wochenzeitung »Die Zeit« ange-
regte, unter dem Eindruck krasser VerstoBe gegen die Menschen-
wiirde in der Folterpraxis der US-amerikanischen Kriegfithrung
im Irak, gewissermaflen aus Erschiitterung, verfasst wurde und
danach fragt, ob denn die Vorstellung einer verbreiteten Durch-
setzung des Ideals der Menschenwiirde heute iiberhaupt noch als
realistisch zu betrachten sei oder ob es sich bei ihr nur um eine
Art Schonwetterphdnomen handele, das sich in Krisenzeiten wie
denen einer kriegerischen Auseinandersetzung rasch als illuso-
risch erweise.

Der Band wird abgeschlossen mit einer Auseinandersetzung,
die auf mein kleines Buch von 2016 »Kirche als Moralagentur?«
zuriickgeht. Ich habe damals unter dem Eindruck der bedingungs-
losen Rechtfertigung einer liberalen Einwanderungspolitik durch

18



1. Einleitung

die beiden groBen christlichen Kirchen in Deutschland nicht etwa
ihre politische Rolle iiberhaupt infrage gestellt, wie mir ver-
schiedentlich unterstellt wurde. Ich habe allerdings Vorbehalte
gegen die Eindeutigkeit geduflert, mit der auf einem einzelnen
Politikfeld christlich argumentiert wurde, und auf die Selektivi-
tdt hingewiesen, mit der in der Migrationspolitik, aber z. B. nicht
in Sachen Frieden und Abriistung, aus dem Ethos des Evange-
liums ohne grof3e Vermittlung politische Konsequenzen abgeleitet
wurden. Im ersten der beiden hier kombinierten Texte rufe ich
meine Argumentation dazu in Erinnerung, um dann im zweiten
auf die Stellungnahmen einiger der prominentesten Kritiker und
Kommentatoren (von Annette Schavan bis Peter Dabrock) meiner
Position einzugehen. Damit soll der zentrale Punkt meiner Argu-
mentation deutlich gemacht werden, dass ndmlich der moralische
Universalismus nur unter der gleichzeitigen Beriicksichtigung
inkommensurabler partikularer Verpflichtungen gelebt werden
kann. So wichtig der moralische Universalismus des Christen-
tums fiir mein Versténdnis von Kirche ist, so wenig darf Kirche
nidmlich zur bloen Moralagentur werden, auch nicht im Namen
einer universalistischen Moral.

Wie dieser Uberblick zeigt, ist dieses Buch nicht ein Mani-
fest zur Kirchenreform, kein Vademekum etwa fiir den Synoda-
len Weg in Deutschland. Das heif3t natiirlich nicht, dass ich keine
Meinungen hétte zu den umstrittenen Fragen wie dem Priestertum
der Frau, dem Pflichtzolibat der Priester, der Sexualmoral oder
der Intransparenz kirchlicher Entwicklungsprozesse. An vielen
Stellen in meinen Veroffentlichungen habe ich diese auch bereits
vorgetragen oder zu erkennen gegeben.!® Aber nicht diese Mei-
nungen und ihre Begriindungen stellen das Spezifische dar, was
ich in dieser emotional hoch aufgeladenen Krisensituation der

10 So in Hans Joas, Glaube als Option. Zukunftsméoglichkeiten des Christen-
tums, a. a. O. und in vielen kleineren Texten und Interviews.

19



1. Einleitung

Kirche beitragen mochte. Ich habe vielmehr die Hoffnung, dass
die in diesem Buch vorgetragenen Uberlegungen einen Beitrag
leisten konnten, die Auseinandersetzungen zwischen Reformern
und Bewahrern nicht einfach als Machtkampf zu fithren. Nichts
ist ja damit gewonnen, wenn eine der Seiten kurzfristig obsiegt,
aber langfristig die Institution Schaden leidet. Das gemeinsame
Ziel muss sein, alle institutionellen Fragen an den leitenden Idea-
len orientiert zu reflektieren und an der Aufgabe, die Kirche in
ihrer Mission zur Verbreitung des Ideals universaler Menschen-
wiirde zu stirken. Nur aus der verstirkten Orientierung an dieser
Aufgabe konnen auch neues Selbstbewusstsein und neue Kraft
gewonnen werden, nicht schon aus der Uberwindung von Miss-
stdnden, so wichtig diese ist. Wer die gegebenen institutionellen
Formen nur verteidigt, ohne zeigen zu konnen, dass sie diesem
Ideal gedient haben und dienen, aber auch wer sie d&ndern will und
dabei als positives Modell nur die politische Demokratie anfiihrt
und keine auf den Sinn von Kirche bezogene eigene Leitvorstel-
lung entwickelt, verfehlt in meiner Sicht die Aufgabenstellung.
An diese soll hier erinnert werden, und das scheint geboten selbst
dann, wenn keine volle Klarheit {iber den zukiinftigen Weg be-
steht.

Gerade in Deutschland finden die Debatten tiber Kirche und
Kirchenreform oft in einer Stimmung des drohenden Untergangs
statt. Diese Stimmung kontrastiert sehr stark mit dem Befund, der
sich aus der Globalisierung des Christentums ergibt, dass sich das
Christentum namlich, weltweit gesehen, gegenwiértig in einer der
grofiten Expansionsphasen seiner ganzen Geschichte befindet."
Logisch widersprechen sich europdische Schrumpfung und glo-
bale Expansion selbstverstindlich nicht; das eine kann empirisch
gleichzeitig mit dem anderen der Fall sein. AbschlieBend will ich

11 So Philip Jenkins, The Next Christendom. The Coming of Global Christianity,
Oxford 2002.

20



1. Einleitung

aber noch kurz auf die Frage eingehen, ob es nicht doch — wie
Inglehart behauptet — tiberzeugender ist, von einem globalen Nie-
dergang der Religion in unserer Zeit zu sprechen. Ich beschrin-
ke mich dabei auf Bemerkungen zu den beiden gro3en Méchten
der Gegenwart, deren welthistorische Kollision eine der groB3en
Gefahren des einundzwanzigsten Jahrhunderts darstellt: die USA
und China. Holen die USA heute die europdische Sakularisierung
mit epochaler Verzégerung nach? Wird China eine Weltmacht
ohne Religion?

Fiir die Annahme, die USA holten heute die européische Séku-
larisierung nach und bégen damit in den klassischen Weg von Mo-
dernisierung plus Sékularisierung ein, spricht die rapide Zunahme
des Anteils von Menschen, die dort bei Befragungen angeben,
keiner Religionsgemeinschaft anzugehoren. Vor allem seit den
frither 1990er Jahren ist diese Zunahme nicht mehr zu tibersehen.
Wihrend der Anteil im Jahr 1997 z. B. zehn Prozent betrug, stieg
er zehn Jahre spéter auf fiinfzehn Prozent, erreichte im Jahr 2014
zwanzig Prozent'? und nach der jiingsten, im Dezember 2021 ver-
offentlichten Erhebung des Pew Research Center jetzt sogar neun-
undzwanzig Prozent. Was einst wie ein bloBer Rundungsfehler
aussah, heil3t es deshalb,'® ist dabei, ein Viertel der amerikanischen
Bevolkerung auszumachen. Nun ist freilich der religionssoziolo-
gischen Forschung schon lange bewusst, dass es hochst riskant
ist, Aussagen iiber Religiositit hauptsdchlich auf Daten zur Mit-
gliedschaft in Kirchen und Religionsgemeinschaften zu stiitzen.
SchlieBlich kann man Mitglied sein, ohne in irgendeinem ernst-
haften Sinn dem Glauben eine orientierende Rolle fiir die eigene
Lebensfithrung zuzusprechen. Umgekehrt kann man auch glaubig
sein, ohne zum Zeitpunkt der Befragung einer religiésen Organi-

12 Zu vielen der im Folgenden auftauchenden quantitativen Angaben und zu
ihrer statistischen Interpretation vgl. Ryan P. Burge, The Nones. Where They
Come From, Who They Are, and Where They Are Going, Minneapolis 2021.

13 Ebd,, S. 4.

21



1. Einleitung

sation anzugehdren. Es ist deshalb von vornherein auszuschliefen,
die bloBe Zunahme der Nichtmitglieder (»religiously unaffilia-
ted«, »nones«) ohne weiteres als Zunahme unreligiéser oder gar
antireligioser Einstellungen zu interpretieren. Fiir eine solche wei-
tergehende Aussage muss genauer aufgeschliisselt werden, um
welche Einstellungen und Verhaltensweisen in Hinsicht auf Reli-
gion und Religionsgemeinschaften es sich bei den »nones« iiber-
haupt handelt. Ob eine solche Aufschliisselung moglich ist, hangt
dann allerdings von den in der jeweiligen Befragung iiberhaupt
vorgegebenen Kategorisierungen ab. Als hilfreich haben sich
dabei die Versuche erwiesen, immerhin zwischen entschiedenen
Atheisten, Agnostikern und Menschen zu unterscheiden, die sich
in puncto Religion als »nothing in particular« bezeichnen.
Geschieht dies, stellt sich eindeutig heraus, dass die Zahl der
entschiedenen Atheisten nur etwa ein Fiinftel aller religios Unge-
bundenen in den USA ausmacht; jeder Versuch von organisierten
Atheisten, als Sprecher aller religios Ungebundenen anerkannt zu
werden, ist deshalb zumindest in den USA nicht gerechtfertigt.
Auch die Agnostiker haben einen dhnlich groBen (bzw. kleinen)
Anteil an dieser Gruppe. Mehr als die Hélfte der religios Unge-
bundenen sind ndmlich Menschen, die sich zwar gegenwiértig
keiner spezifischen Religionsgemeinschaft zuordnen, aber kei-
neswegs in ihren Einstellungen als areligids bezeichnet werden
konnen. Wahrend mehr als ein Viertel der US-Amerikaner heute
keiner Religionsgemeinschaft angehort, bestreitet nur ein wesent-
lich kleinerer Teil (nach manchen Befunden vier Prozent oder,
wenn diejenigen hinzugezahlt werden, welche die Frage nach
Gott fiir nicht beantwortbar halten, also die »Agnostiker«, zehn
Prozent) die Existenz Gottes. Die Gruppe der Ungebundenen ist
niamlich in sich dufBerst heterogen; zu ihr gehdrt fast die Halfte
aller US-Amerikaner asiatischer Abstammung, weil deren Tradi-
tionen sich der »Konfessionalisierung« des Glaubens entziehen,
und ein wachsender Teil der schwarzen Unterschicht. Besonders

22



1. Einleitung

eindrucksvoll ist der Befund, dass in einer kurzen Zeitspanne
von vier Jahren (2010 bis 2014) jeder Vierte der Ungebundenen
sich einer Religionsgemeinschaft anschloss, meist einer christli-
chen. Dies weist daraufthin, dass fiir einen betrachtlichen Teil der
»nones« in den USA die Nichtzugehdrigkeit nur eine voriiberge-
hende Lebensphase darstellt. Das ist in anderen Léndern, in denen
es gefestigte und schon liber Generationen weitergegebene nicht-
oder antireligiose Uberzeugungen gibt, sehr anders.

Doch soll damit nicht davon abgelenkt werden, dass die Zunah-
me der »nones« tatsdchlich epochalen Charakter zu haben scheint.
In der Literatur werden verschiedene Erklarungsfaktoren dafiir
ins Spiel gebracht, etwa die Abnahme von Eheschliefungen und
Elternschaft, da Menschen ohne Ehe und Kind doppelt so hiufig
keiner Religionsgemeinschaft angehoren als die starker Familien-
gebundenen. Am stérksten scheinen aber politische Einstellungen
fiir die Verdnderung verantwortlich zu sein. Seit den 1970er Jah-
ren werden die christlichen Kirchen und Religionsgemeinschaf-
ten — die der sogenannten Mainline Protestants ebenso wie die
der Evangelikalen und auch die katholische Kirche — in den USA
immer mehr als Verbiindete der politischen Rechten wahrgenom-
men, was dazu fiihrt, dass sich Demokraten und Linksgerichtete
immer weniger von ihnen représentiert fithlen. Von ihnen abge-
stoBen, entscheiden sich dann Menschen, ihren religidsen oder
spirituellen Weg auferhalb dieser Organisationen weiterzugehen.
Das lieBe sich (in Anlehnung an den spanisch-amerikanischen
Religionssoziologen José Casanova) als die Strafe bezeichnen,
die droht, wenn christliche Kirchen und Gruppen einfach Teil der
Kulturkimpfe werden, statt Orte zu ihrer Uberwindung zu sein.

Es ist hier nicht der Ort, um diesen Problemen griindlich nach-
zugehen.™ Festgehalten werden muss aber, dass eine solche poli-

14 Weiterfiihrend Philip Gorski, Am Scheideweg. Amerikas Christen und die
Demokratie vor und nach Trump, Freiburg 2020.

23



1. Einleitung

tische Erkldrung fiir die abnehmende Bedeutung der Kirchen
etwas anderes ist als die Erklarung aus Modernisierungsprozes-
sen. Wihrend die eine den Blick darauf lenkt, in einer einseiti-
gen politischen Positionierung der Kirchen eine Ursache fiir ihren
Glaubwiirdigkeitsverlust auch unter Christen zu suchen, behan-
delt die andere die Schwichung der Kirchen als (begriiBens- oder
bedauernswerte) unvermeidliche Folge wirtschaftlichen und wis-
senschaftlich-technischen Fortschritts.

Wer schlieBlich an China mit der Brille der Modernisierungs-
theorie herantritt, miisste eigentlich dort ein hohes Religiosi-
tatsniveau erwarten, ebenso wie ein niedriges fiir die USA. Die
Befunde ergeben aber zunéchst genau das gegenteilige Bild. Es
ist ganz offensichtlich, dass fiir die Situation in China in dieser
Hinsicht die jahrzehntelange Repression aller Religionen durch
den kommunistischen Staat eine zentrale Rolle gespielt hat. Vor
allem in der maoistischen »Kulturrevolution« war diese Repres-
sion so stark, dass schon triumphierend von der Uberwindung al-
ler Religion auf chinesischem Boden gesprochen werden konnte.
Fiir diese Repressionspolitik spielte natiirlich die marxistische
Religionskritik und die Kontinuitét mit der stalinistischen Politik
in der Sowjetunion eine groBe Rolle, doch war das Ausmal der
Unterdriickung sogar stirker als in der Sowjetunion und in den
europdischen kommunistischen Staaten. Um dies zu verstehen,
muss man sich vergegenwértigen, wie sehr in China die eigenen
religiosen Traditionen schon von nichtkommunistischen Refor-
mern im zwanzigsten Jahrhundert als Hindernisse fiir wirtschaft-
liche Modernisierung aufgefasst wurden, als bloBe Kulte und
Aberglaubensformen ungleich der institutionsbildenden Kraft des
Christentums. Gerade in der Institution Kirche konnte man so die
Stiarke der Christen und des Westens begriindet sehen. Bei den
Kommunisten kam dann noch das Motiv des Kampfes gegen den
Imperialismus hinzu. Wenn die eigenen religisen Traditionen als
Modernisierungshindernis, das Christentum aber als Werkzeug

24



1. Einleitung

des westlichen Imperialismus und der Buddhismus mit seinen or-
ganisatorischen Strukturen als Werkzeug des japanischen Impe-
rialismus erschienen, dann schien nur ein radikaler Sékularismus
den Weg zur Wiedergeburt Chinas weisen zu kénnen.

Nach dem Tod Maos, aber v. a. ab dem Anfang der 1980er Jah-
re, setzte in China eine epochale religidse Revitalisierung ein, die
mit einer ebenso epochalen 6konomischen und wissenschaftlich-
technischen Modernisierung einhergeht.”> Die Wiederbelebung
der Religion betrifft die kultureigenen religiosen Traditionen
ebenso wie das Christentum. Auf die vielféltigen Ausdrucksfor-
men dieser Revitalisierung, auch ihre Bedeutung fiir ethnische
Konflikte (Uiguren, Tibet) und die Unterschiede zwischen ka-
tholischer Kirche und protestantischen Freikirchen ist hier nicht
einzugehen. Wenngleich die staatliche Repression auf religidsem
Gebiet unter Xi Jinping wieder massiv zugenommen hat, wire es
falsch, diese heute als Zeichen fiir einen tief verwurzelten chine-
sischen Sdkularismus zu deuten. Im Gegenteil: Es ist wohl an-
gebracht, die Repression auf die Wahrnehmung einer wachsenden
Attraktivitiat der Option des Glaubens in China zuriickzufiihren.
Schon vor jeder Institutionalisierung steckt darin fiir viele Men-
schen das Potential zu einer liber Geschichte und Politik hinaus-
gehenden existentiellen Sinnsuche und Selbstvergewisserung, die
schon als solches als bedrohlich fiir die gegebenen Machtstruktu-
ren betrachtet werden kann. Auf institutioneller Ebene kollidieren
dann die Anspriiche auf totale staatliche Kontrolle insbesondere
mit denen von iibernationalen religiésen Institutionen, sich eben
dieser Kontrolle nicht zu unterwerfen. Die Frage, wie diese ver-
schiedenen Anspriiche zu gewichten sind, stellt eine der groB3en
historischen Herausforderungen der Gegenwart dar. Man hat die
relative politische Widerstandslosigkeit des Konfuzianismus nach

15 Einen dufBerst anschaulichen Eindruck vermittelt das Buch des langjahrigen
amerikanischen China-Korrespondenten: Ian Johnson, The Souls of China.
The Return of Religion After Mao, New York 2017.

25



1. Einleitung

dem Zusammenbruch des Kaiserreiches 1911/12 auch darauf zu-
riickgefiihrt, dass er eben keine Kirche kannte und damit ohne
das Kaisertum zu einer »Seele ohne Korper«'¢ wurde. Es ist an-
gebracht, die Frage nach dem Sinn der Institution Kirche auch in
diese Zusammenhinge zu riicken.

Zum Schluss dieses Vorworts sei noch erwihnt, dass die Wid-
mung dieses Buches zwei Menschen gilt, die die Katholische
Akademie in Berlin zu einem der lebendigsten Orte des kultu-
rellen und religiosen Gespréchs in der deutschen Hauptstadt und
zu einem Treffpunkt aller, die bereit sind, einander zuzuhdren,
und mir personlich zur Heimat gemacht haben. Voller Dankbar-
keit und in Freundschaft widme ich Susanna Schmidt, Direkto-
rin 1997 bis 2006, und Joachim Hake, Direktor seit 2007, dieses
Buch.?”

16 Yu Yingshi, hier zitiert nach Ji Zhe, Religion, modernité et temporalité. Une
sociologie du bouddhisme chan contemporain, Paris 2016, S. 46.

17 Dank gebiihrt aulerdem Daniel Deckers fiir wertvolle inhaltliche und redakti-
onelle Hinweise zum gesamten Manuskript des Buches und meiner Mitarbei-
terin Emma Sandner fiir ihre Hilfe bei der Beschaffung von Literatur und der
Erstellung eines druckreifen Manuskripts.

26



