
Hans Joas

Warum Kirche?
Selbstoptimierung oder Glaubensgemeinschaft

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   339064_Joas_Warum_Kirche.indd   3 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022 
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de 

Satz: Carsten Klein, Torgau
Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39064-7
ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-82501-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82502-6

Nachweis:
Kapitel 10 »Kirche als Moralagentur?« ist in überarbeiteter Form 
entnommen aus: Hans Joas, Kirche als Moralagentur?, © 2016, 
Kösel-Verlag, München, in der Penguin Random House Verlags-
gruppe GmbH

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   439064_Joas_Warum_Kirche.indd   4 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



Für Susanna Schmidt und Joachim Hake

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   539064_Joas_Warum_Kirche.indd   5 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



39064_Joas_Warum_Kirche.indd   639064_Joas_Warum_Kirche.indd   6 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



Inhalt

1. Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      � 9

2. Warum Kirche?  
Ist Transzendenz organisierbar? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     � 27

3. Problematische Prognosen.  
Religion im säkularen Zeitalter  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     � 53

4. Braucht der Mensch Religion?  
Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz  . . . . . . . . . . . .            � 73

5. Glaube oder Selbstoptimierung?  
Zur kulturellen Rolle der Kirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    � 97

6. Ein Christ durch Krieg und Revolution.  
Alfred Döblins Erzählwerk »November 1918«  . . . . . . . . .         � 117

7. Christentum ohne Kirche?  
Der Denkweg LeszekKołakowskis  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  � 143

8. Der Glaube an die Menschenwürde  
als Religion der Moderne?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         � 167

9. Ist die Menschenwürde noch unser oberster Wert? . . . . . .      � 189

10. Kirche als Moralagentur? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          � 195

11. Globale Verantwortung und partikulare Verpflichtung  
der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      � 211

Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                � 229

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    � 237

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   739064_Joas_Warum_Kirche.indd   7 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



39064_Joas_Warum_Kirche.indd   839064_Joas_Warum_Kirche.indd   8 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



9

1.  
Einleitung

Den Anstoß zu diesem Buch gab der Journalist Volker Resing, 
langjähriger Chefredakteur der Monatszeitschrift »Herder Korres-
pondenz«, eines bedeutenden meinungsbildenden Organs der katho-
lischen Christen in Deutschland. Resing verdankte sich auch schon 
die Initiative zu einer langen Diskussion zwischen dem (inzwischen 
verstorbenen) großen katholischen Philosophen Robert Spaemann 
und mir, die er moderierte und in Auszügen 2018 als Buch unter 
dem Titel »Beten bei Nebel. Hat der Glaube eine Zukunft?« heraus-
gab. Bei manchem gemeinsamen Mittagessen, aber auch im erwei-
terten Kreis mit Lektoren des Herder-Verlags sprachen wir darüber, 
welche Frage heute in christlichen Kreisen hierzulande die Gemüter 
in ähnlicher Weise bewege, wie es am Anfang des ersten Jahrzehnts 
im neuen Jahrhundert die Frage gewesen war, ob Religion denn 
überhaupt noch eine Zukunft habe. Es war damals die Zeit, in der 
eine Debatte immer weitere Kreise zog, die in den Sozialwissen-
schaften schon einige Jahrzehnte früher eingesetzt hatte. 

Die Rede ist von den Ansätzen zur Kritik und Überwindung 
der sogenannten Säkularisierungstheorie, also der These, dass 
wirtschaftliche und wissenschaftlich-technische Modernisierung 
mit innerer Notwendigkeit eine Schwächung aller Religion her-
beiführe. Diese Debatte ergriff damals mehr als je zuvor die brei-
tere Öffentlichkeit in den Kirchen und darüber hinaus. »Braucht 
der Mensch Religion?« lautete entsprechend die Frage, die auf 
dem ersten jemals in Deutschland veranstalteten Ökumenischen 
Kirchentag im Jahr 2003 Gegenstand des ersten Hauptvortrags 
war. Diesen zu halten hatte ich damals die Ehre; aus diesem Er-

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   939064_Joas_Warum_Kirche.indd   9 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



10

1. Einleitung 

eignis ging auch ein Aufsatzbändchen von mir unter demselben 
Titel im Jahr 2004 hervor.1

Nun ist es nicht so, als sei die Stimme der Vertreter der Säku-
larisierungstheorie im bezeichneten Sinne heute völlig verstummt. 
Die Abwendung von den Kirchen, insbesondere von der katholi-
schen, die ohnehin in manchen Ländern im Gange war, hat sich 
durch die Aufdeckung zahlloser Fälle sexuellen und geistlichen 
Missbrauchs durch Kleriker und durch die gewohnheitsmäßige 
Vertuschung dieser Fälle oder durch die unzureichende Einsicht 
in die eigenen Verfehlungen auf Seiten kirchlicher Amtsinhaber 
noch verstärkt. Diese Abwendung ist weder zu bestreiten noch ist 
sie schwer nachzuvollziehen. Insofern ist es kein Wunder, wenn 
die Vertreter einer in die Defensive gedrängten wissenschaftlichen 
Position sich wieder verstärkt zu Wort melden und doch einen glo-
balen Niedergang der Religion konstatieren zu können glauben. 
Der vielleicht prominenteste Autor unter ihnen war der im Jahr 
2021 verstorbene führende Erforscher des Wertewandels, Ronald 
Inglehart. Er hatte 2004 zusammen mit seiner Koautorin Pippa 
Norris2 einen originellen Weg gefunden, den Grundgedanken einer 
durch Modernisierung voranschreitenden Säkularisierung mit dem 
gleichzeitigen, unter diesen Voraussetzungen aber paradox wirken-
den Befund einer immer religiöser werdenden Welt zu vereinbaren. 
Dies geschah durch die verstärkte Berücksichtigung der demogra-
phischen Dimension, d. h. der unterschiedlichen Kinderzahl und 
des unterschiedlichen Bevölkerungswachstums von Gesellschaf-
ten je nach dem Grad ihrer Säkularisierung. Sein Erklärungsvor-
schlag war zwar in vielen Hinsichten problematisch,3 aber doch 
ein wichtiger Schritt vorwärts. In neueren Arbeiten setzte er aber 

1	 Hans Joas, Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttrans-
zendenz, Freiburg 2004.

2	 Pippa Norris/Ronald F. Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics 
Worldwide, Cambridge 2004.

3	 Zur Kritik vgl. etwa Daniel Silver, Religion without Instrumentalization, in: 
Archives européennes de sociologie 47 (2006), S. 421–434.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1039064_Joas_Warum_Kirche.indd   10 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



11

1. Einleitung 

wieder verstärkt auf die konventionelle Säkularisierungstheorie.4 
Dabei diente ihm vor allem der Anstieg der Zahl von Menschen 
als Beleg, die in den USA keiner Religionsgemeinschaft mehr an-
gehören. Darauf werde ich deshalb noch zurückkommen.

Bevor dies geschieht, ist aber noch zu schildern, dass in den 
erwähnten Gesprächen leicht Einigkeit über einen anderen Punkt 
zu erreichen war, den nämlich, dass heute für viele Christen die 
drängende Frage nicht ist, ob Religion und Christentum überhaupt 
eine Zukunft hätten, sondern die, ob es für diese Zukunft eigent-
lich einer Kirche bedürfe. Viele Zeitgenossen und Zeitgenossin-
nen empfinden das christliche Ethos der Nächstenliebe zumindest 
in seinem Kern als plausibel und christliche Spiritualitätsformen 
als attraktiv. Sie halten es deshalb nicht für wirklich vorstellbar, 
dass dieses Erbe in der Zukunft seine Kraft völlig verlieren und 
verschwinden werde. Jedenfalls sind viele von ihnen entschlos-
sen, persönlich an ihm festzuhalten, selbst dann, wenn starker 
Widerstand erkennbar wird. Aber sie fragen sich immer mehr, wa-
rum man nicht Christ sein könne, ohne einer Kirche anzugehören. 
Nicht »Braucht der Mensch Religion?« ist heute also die akute 
Frage, sondern »Braucht der religiöse Mensch, brauchen Chris-
ten eine Kirche?« Wäre vielleicht ein freies, d. h. institutionsloses 
Christentum besser für die Verbreitung der christlichen Botschaft? 
Verdecken Kleriker und Kirche diese Botschaft mehr, als dass sie 
ihr helfen? Was würde fehlen – so fragen sich heute katholische 
Christen –, wenn es keine Priester, Bischöfe, Päpste mehr gäbe?

Diese Fragen sind keineswegs historisch völlig neu. In mancher 
rebellischen Bewegung in der Kirchengeschichte und im Protes-
tantismus, insbesondere in seinen radikaleren Formen und in Reak-
tion auf die Erstarrung der reformierten Kirchen, wurden sie schon 
vor langer Zeit gestellt. Sektenhafte Abspaltungen und mystische 

4	 Ronald F. Inglehart, Giving Up on God. The Global Decline of Religion, in: 
Foreign Affairs 99 (2020), S. 110–118.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1139064_Joas_Warum_Kirche.indd   11 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



12

1. Einleitung 

Rückzugsversuche begleiten die Geschichte der Kirchen seit jeher. 
In der Theologie der Aufklärungszeit wurde die Unterscheidung 
von Kirche und Christentum sogar zentral, sowohl im Sinne des 
Anspruchs von Individuen, selbst zu bestimmen, was das christ-
liche Ethos von ihnen verlange, als auch darin, unbefangen das 
Christentum in seiner historischen und kulturellen Vielfalt und sei-
nen Übereinstimmungen mit anderen religiösen Traditionen wahr-
zunehmen. Es scheinen aber heute nicht vornehmlich intellektuelle 
und politische Motive zu sein, aus denen sich diese Impulse erge-
ben – nicht wie in der Vergangenheit ein Protest gegen die Verfil-
zung der Kirche mit feudalen Machtstrukturen, keine utopischen 
Umsturzhoffnungen der Unterschichten oder politische und in-
tellektuelle Autonomiebestrebungen des Bürgertums. Heute liegt 
der Quell wohl eher in den kulturellen Tendenzen zu verstärkter 
Individualisierung, die auch außerhalb des Gebiets religiöser Insti-
tutionen dazu führen, dass die Dauermitgliedschaft in Organisatio-
nen, lebenslange Treue zu politischen Parteien oder gar selbstloses 
»Parteisoldatentum« im Verschwinden begriffen sind. Auch dafür 
gibt es Vorläufer spätestens in den religiösen Suchbewegungen um 
1900 mit ihrer Unterscheidung des Spirituellen vom Religiösen 
oder in den Hoffnungen von Denkern wie dem pragmatistischen 
Philosophen John Dewey in den 1930er Jahren, dass das »Reli-
giöse« sich von aller institutionellen Gestalt emanzipieren müs-
se, von allen tradierten Mythologien und Dogmen und von jedem 
Exklusivitätsanspruch, um sich endlich frei entfalten zu können.5 
Leicht fällt es unter diesen Umständen vielen Menschen nur, ihren 
Glauben durch seine stärkende, tröstende, beflügelnde Wirkung 
anzupreisen und damit als etwas, was ihnen persönlich hilft, viel-
leicht sogar sie zu Selbstbestimmung und zum Einsatz für andere 
befähigt. Schwieriger wird es für sie aber dann, der Kirche als In-
stitution eine konstitutive Rolle für ihre persönliche Entwicklung 

5	 John Dewey, A Common Faith, New Haven 1934.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1239064_Joas_Warum_Kirche.indd   12 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



13

1. Einleitung 

zuzusprechen, die katholische Kirche etwa mit der Metapher von 
der »Mutter Kirche«6 zu beschreiben, und auch mögliche restrikti-
ve Wirkungen des Glaubens anzuerkennen, die aus der Bindung an 
Ideale folgen und eine Umpolung in der Lebensorientierung weg 
von der Konzentration auf die Entfaltung der eigenen Möglichkei-
ten und der Optimierung des eigenen Selbst darstellen.

Warum Kirche also? Ganz bewusst wird im Titel dieses Buches 
die Warum-Frage gestellt und nicht die Wozu-Frage. In der schon 
erwähnten Rede »Braucht der Mensch Religion?« habe ich zwei 
mögliche Bedeutungen dieser Frage unterschieden.7 Die Frage 
kann so gemeint sein, als suchten wir nach irgendwelchen Vortei-
len, welche die Individuen, die Gesellschaft oder die Menschheit 
aus der Religion bezögen, z. B. Glück, stabile Moralität, seelische 
Gesundheit, gesellschaftlichen Zusammenhalt, Frieden. An die-
ser Frageweise stört der autosuggestive Unterton. Dabei wissen 
doch letztendlich alle, dass selbst der überzeugendste Beweis von 
der Nützlichkeit des Glaubens nicht zum Glauben führt. Deshalb 
müssen wir einen anderen Sinn im Wort »braucht« entdecken, den 
nämlich, ob etwas unter bestimmten Voraussetzungen überhaupt 
entbehrlich sein kann. Bei der Frage nach der Religion zielt dies 
auf die menschlichen »außer-alltäglichen« Erfahrungen, die im 
Glauben artikuliert werden. Bei der Frage nach der Kirche geht 
es entsprechend nicht um die Rechtfertigung einer Institution, 
weil sie einen Zweck erfüllt oder sich als »funktional« für ein 
bestimmtes »System« erweist, sondern um eine Reflexion auf die 
Ursachen, welche die an Jesus Christus Glaubenden einst dazu ge-
bracht haben, eine Institution hervorzubringen und mit Leben zu 
erfüllen, die sich von allen zeitgenössisch gegebenen Sozialfor-
men wie denen der Familie und Verwandtschaft, aber auch der des 
politischen Gemeinwesens unterscheidet. Nicht alle Religionen 

6	 Hans Joas, Mutter Kirche, in: Herder Korrespondenz 75 (2021), 12, S. 15–16.
7	 Hans Joas, Braucht der Mensch Religion?, (in diesem Buch S.77–79). Dieses 

Kapitel ebenso wie Kapitel 8 werden hier aus dem früheren Buch übernommen. 

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1339064_Joas_Warum_Kirche.indd   13 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



14

1. Einleitung 

haben ja eine solche Institution hervorgebracht. Die Reflexion auf 
diese historischen Ursachen kann dann aber, wenn sie überzeu-
gend ausfällt, selbst Gründe und Motive Gestalt annehmen lassen, 
an der Sozialform Kirche auch in der Gegenwart festzuhalten, an 
ihr aktiv teilzuhaben – und dies sogar bei aller Enttäuschung, ja 
Verzweiflung über ihre konkrete Gestalt in Ort und Zeit.

Darum also geht es in diesem Buch. Allerdings stellt es keine 
Monographie dar, sondern eine Sammlung von Aufsätzen, die das 
Thema nicht systematisch Schritt für Schritt behandeln, sondern 
eher umkreisen. Die meisten dieser Texte sind aus konkreten An-
lässen heraus entstanden, über die hier kurz Auskunft gegeben 
werden soll; alle wurden für die Aufnahme in diesen Band mehr 
oder minder stark überarbeitet. Im Hintergrund all dieser Arbeiten 
steht aber durchgehend mein langfristiges Projekt, der sogenann-
ten Säkularisierungstheorie, aber auch den großen und einflussrei-
chen Geschichtserzählungen von einem welthistorischen Prozess 
der Entzauberung (wie bei Max Weber) oder der Weltgeschichte 
als einer fortschreitenden Selbsterkenntnis der göttlichen Vernunft 
(wie bei Hegel) oder der säkularen Vernunft (wie bei Habermas) 
historisch und systematisch eine Alternative entgegenzusetzen. 
Diese Alternative besteht in einer Globalgeschichte des morali-
schen Universalismus, d. h. der Einsicht in die Vielfalt religiöser 
und philosophischer Quellen eines Ethos, das sich auf die ganze 
Menschheit richtet. An dieser Stelle soll dazu nichts weiter gesagt 
werden, als dass damit das Christentum in ein Licht gerückt wird, 
das einen neuen Blick auch auf die Kirche erlaubt.8

Im ersten Aufsatz dieses Bandes soll dieser Zusammenhang 
von moralischem Universalismus und angemessener sozialer Or-

8	 Für die genauere Beschäftigung mit meiner hier nur angedeuteten Forschung 
vgl. Hans Joas, Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Men-
schenrechte, Berlin 2011; ders., Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur 
Geschichte von der Entzauberung, Berlin 2017; ders., Im Bannkreis der Frei-
heit. Religionstheorie nach Hegel und Nietzsche, Berlin 2020 (in den beiden 
letztgenannten Büchern v. a. die Schlusskapitel).

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1439064_Joas_Warum_Kirche.indd   14 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



15

1. Einleitung 

ganisation am direktesten angesprochen werden. In diesem Text, 
der auf eine Vorlesung an der Katholischen Universität Löwen in 
Belgien und auf die Feier zur Verabschiedung des langjährigen 
Direktors des Sozialwissenschaftlichen Instituts der EKD Ger-
hard Wegner zurückgeht, wird grundsätzlich danach gefragt, ob 
der Bezug zur Transzendenz überhaupt organisierbar sei. Erst auf 
diesem Hintergrund, d. h. nach einer Vergewisserung des Sinns 
der Institution Kirche, kann dann sinnvoll auch nach Macht, Herr-
schaft und Gewaltenteilung in der Kirche gefragt werden. Diese 
Fragen stellen sich zwar in allen menschlichen Institutionen und 
Organisationen; sie stellen sich aber nicht überall in der Weise, 
die für die eigentlich politischen Institutionen typisch ist. Deshalb 
formuliere ich hier auch Vorbehalte gegen die Parole einer not-
wendigen Demokratisierung der Kirche. 

Auf diesen Schüsseltext des Bandes folgt ein Kapitel, das in 
knapper Form meine Sicht auf das Scheitern der Säkularisierungs- 
und der Entzauberungs-»Prognosen« bilanziert und dies auch für 
einige grundsätzliche Überlegungen zu den Grenzen historischer 
Prognose überhaupt und insbesondere derjenigen auf dem Gebiet 
der Religion zum Anlass nimmt. Der Text »Problematische Prog-
nosen« geht auf eine von Judith Könemann und Michael Seewald 
in Münster organisierte Tagung über »Wandel als Thema religiö-
ser Selbstdeutung« zurück. Meine Überlegungen an dieser Stelle 
werfen die hier nicht weiter verfolgte Frage auf, wann eigentlich 
in der Geschichte des Christentums der Gedanke, es könne wieder 
untergehen, in der Antike zuletzt und in der »Moderne« zuerst 
aufgekommen sei. Für mehr als ein Jahrtausend war es – so meine 
Vermutung – trotz aller Bedeutung apokalyptischer Aussagen im 
Christentum nicht denkbar, dass die Welt weiterbestehen könn-
te, nachdem das Christentum wieder verschwunden wäre.9 Heute 

9	 Erste Überlegungen dazu bei Hans Joas, Glaube als Option. Zukunftsmöglich-
keiten des Christentums, Freiburg 2012, S. 29–34 und ders., Wann glauben 
Religionen an sich selbst?, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 3.8.2015, S. 9.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1539064_Joas_Warum_Kirche.indd   15 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



16

1. Einleitung 

aber reden viele so, als sei unser Eintritt in ein »postchristliches« 
Zeitalter eine ausgemachte Sache. 

Auf diese beiden Kapitel folgen der bereits früher veröffent-
liche Vortrag auf dem Ökumenischen Kirchentag 2003, in dem 
meine Überlegungen zu den Erfahrungen der Selbsttranszendenz 
anschaulich entwickelt wurden, sowie eine neue, bisher nur in 
schwedischer Sprache publizierte Arbeit. Verfasst als Festvortrag 
zum hundertjährigen Jubiläum der schwedischen katholischen 
Kulturzeitschrift »Signum« versucht dieser Text, noch deutlicher 
als der vorausgehende, den Sinn des christlichen Glaubens gegen-
über dem Einfluss von Selbstoptimierungsideen in der Gegenwart 
abzugrenzen und daraus einige Konsequenzen für die kulturelle 
Rolle der Kirchen in der Gegenwart abzuleiten. Besonderer Nach-
druck wird dabei auf den Zugang zu einer Sphäre von Erfahrun-
gen gelegt, in denen die Individuen über die Grenzen ihres Selbst 
hinausgehen können, etwa in der Liturgie und im Zutritt zu »heili-
gen Räumen«. Religiöse Erziehung hängt auch in ihren rationalen 
Formen vom Zugang zu dieser Sphäre ab. 

Das nächste Kapitelpaar verbindet zwei Texte, die mir beson-
ders am Herzen liegen, die aber auf manche Leser auch irritierend 
wirken mögen. Das erste davon enthält den Text meiner an der 
Humboldt-Universität zu Berlin im Jahr 2015 gehaltenen Mosse 
Lecture zum Thema »Konversion«. Ich habe zu diesem Anlass 
eine Interpretation des großen, im Exil entstandenen »Erzählwer-
kes« von Alfred Döblin zur deutschen Revolution von 1918/19 
vorgetragen, weil Döblin im Kontext seiner eigenen Konversion 
zum katholischen Christentum und im Licht seiner Emigrations- 
und Exilerfahrungen eine Sichtweise der politischen Geschichte 
Deutschlands in der ersten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts 
entwickelt hat, die mir unerhört brisant zu sein scheint. Er fragt 
jenseits aller etablierten Formen des politischen Katholizismus 
oder überhaupt sich christlich nennender Politik danach, wie ein 
Mensch, der die Botschaft des Evangeliums durch und durch ernst 

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1639064_Joas_Warum_Kirche.indd   16 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



17

1. Einleitung 

nimmt und dabei genauso durch und durch ein Realist im Blick 
auf die Menschen sein will, sich in und zu dieser Geschichte hätte 
verhalten müssen. Döblin tut dies in einer von Anschaulichkeit 
geradezu strotzenden Prosa, hinter der alles analytische Sprechen 
notwendig zurückbleibt.

Der andere Text gilt der geistigen Entwicklung des vielleicht 
größten polnischen Philosophen im zwanzigsten Jahrhundert, 
Leszek Kołakowski. Er war als Marxist, Dissident vom Marxis-
mus und Historiker des Marxismus einst sehr prominent und ist 
heute ein wenig in Vergessenheit geraten. Zwei Gründe sind es, 
die mich bewogen haben, ihm hier eine Studie zu widmen. Zum 
einen liest sich sein Weg vom stalinistischen Religionskritiker und 
Kirchenhasser in der Frühzeit des kommunistischen Polen Schritt 
für Schritt zu einer positiven Einschätzung des Christentums und 
dann sogar der Kirche wie ein Lehrstück über den Weg eines 
säkularen Denkers, der bei aller Skrupulosität und Authentizität 
bis hin zum Christentum oder zumindest in dessen Nähe führt. 
Kołakowski scheint mir seinen Weg in der hier interessierenden 
Hinsicht konsequenter gegangen zu sein als der heute ungleich 
mehr diskutierte Jürgen Habermas. In meinem Artikel zu seinem 
achtzigsten Geburtstag im Jahr 2007, um den mich die polnische 
katholische Wochenzeitung »Tygodnik Powszechny« gebeten 
hatte, hob ich hervor, dass dieser Weg von einem christentums-
fernen zu einem christentumsnahen Denken hilfreich dabei ist, 
»eine neue Sprache« (so der damalige Titel) für den christlichen 
Glauben zu finden. Diese Motive konnte ich wegen der Vorgaben 
dort aber nur kurz anklingen lassen; erst hier finden sie sich des-
halb jetzt genauer dargelegt. Zum anderen hat Kołakowski auf 
diesem Weg in den 1960er Jahren ein bis heute in Deutschland 
praktisch unbekanntes fundamentales historisches Werk über die 
Bestrebungen zu einem nichtkonfessionellen oder sogar nichtin-
stitutionellen Christentum in der Zeit zwischen Reformation und 
Aufklärung vorgelegt, das höchst instruktiv ist für die Frage »Wa-

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1739064_Joas_Warum_Kirche.indd   17 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



18

1. Einleitung 

rum Kirche?« und deshalb hier gründlichere Berücksichtigung 
verdient.

Das vierte Paar von Kapiteln ist auf die Grundidee dessen ge-
richtet, was in der Sprache der Philosophie als moralischer Uni-
versalismus bezeichnet wird. Es geht um die Idee universeller 
Menschenwürde, der gleichen Würde aller Menschen, die sie 
nicht durch irgendeine Leistung erworben haben und derer sie 
durch keine Missetat verlustig gehen können. Für viele Christen 
und Juden, aber auch für zahlreiche Nichtgläubige, liegt in dieser 
Idee das moralische und politische Ideal schlechthin – ein Ideal, 
dessen Untergang sie sich nicht vorstellen können und zu dessen 
Verteidigung sie entschlossen sind. Die Frage lautet dann aber, ob 
dieses universalistische Ideal und insbesondere auch seine Aus-
wirkungen auf dem Gebiet sexualmoralischer Vorstellungen und 
Sensibilitäten den Kern einer neuen Religion – jenseits aller tra-
dierten Religion – darstellen oder selbst nur im Zusammenhang 
mit eigenen, in diesem Sinne dann partikularen, religiösen oder 
nichtreligiösen Gestaltbildungen existieren soll und kann. Dem 
ist die erste Studie gewidmet, während die zweite, viel kürzere, 
ursprünglich von der deutschen Wochenzeitung »Die Zeit« ange-
regte, unter dem Eindruck krasser Verstöße gegen die Menschen-
würde in der Folterpraxis der US-amerikanischen Kriegführung 
im Irak, gewissermaßen aus Erschütterung, verfasst wurde und 
danach fragt, ob denn die Vorstellung einer verbreiteten Durch-
setzung des Ideals der Menschenwürde heute überhaupt noch als 
realistisch zu betrachten sei oder ob es sich bei ihr nur um eine 
Art Schönwetterphänomen handele, das sich in Krisenzeiten wie 
denen einer kriegerischen Auseinandersetzung rasch als illuso-
risch erweise.

Der Band wird abgeschlossen mit einer Auseinandersetzung, 
die auf mein kleines Buch von 2016 »Kirche als Moralagentur?« 
zurückgeht. Ich habe damals unter dem Eindruck der bedingungs-
losen Rechtfertigung einer liberalen Einwanderungspolitik durch 

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1839064_Joas_Warum_Kirche.indd   18 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



19

1. Einleitung 

die beiden großen christlichen Kirchen in Deutschland nicht etwa 
ihre politische Rolle überhaupt infrage gestellt, wie mir ver-
schiedentlich unterstellt wurde. Ich habe allerdings Vorbehalte 
gegen die Eindeutigkeit geäußert, mit der auf einem einzelnen 
Politikfeld christlich argumentiert wurde, und auf die Selektivi-
tät hingewiesen, mit der in der Migrationspolitik, aber z. B. nicht 
in Sachen Frieden und Abrüstung, aus dem Ethos des Evange-
liums ohne große Vermittlung politische Konsequenzen abgeleitet 
wurden. Im ersten der beiden hier kombinierten Texte rufe ich 
meine Argumentation dazu in Erinnerung, um dann im zweiten 
auf die Stellungnahmen einiger der prominentesten Kritiker und 
Kommentatoren (von Annette Schavan bis Peter Dabrock) meiner 
Position einzugehen. Damit soll der zentrale Punkt meiner Argu-
mentation deutlich gemacht werden, dass nämlich der moralische 
Universalismus nur unter der gleichzeitigen Berücksichtigung 
inkommensurabler partikularer Verpflichtungen gelebt werden 
kann. So wichtig der moralische Universalismus des Christen-
tums für mein Verständnis von Kirche ist, so wenig darf Kirche 
nämlich zur bloßen Moralagentur werden, auch nicht im Namen 
einer universalistischen Moral.

Wie dieser Überblick zeigt, ist dieses Buch nicht ein Mani-
fest zur Kirchenreform, kein Vademekum etwa für den Synoda-
len Weg in Deutschland. Das heißt natürlich nicht, dass ich keine 
Meinungen hätte zu den umstrittenen Fragen wie dem Priestertum 
der Frau, dem Pflichtzölibat der Priester, der Sexualmoral oder 
der Intransparenz kirchlicher Entwicklungsprozesse. An vielen 
Stellen in meinen Veröffentlichungen habe ich diese auch bereits 
vorgetragen oder zu erkennen gegeben.10 Aber nicht diese Mei-
nungen und ihre Begründungen stellen das Spezifische dar, was 
ich in dieser emotional hoch aufgeladenen Krisensituation der 

10	 So in Hans Joas, Glaube als Option. Zukunftsmöglichkeiten des Christen-
tums, a. a. O. und in vielen kleineren Texten und Interviews.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   1939064_Joas_Warum_Kirche.indd   19 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



20

1. Einleitung 

Kirche beitragen möchte. Ich habe vielmehr die Hoffnung, dass 
die in diesem Buch vorgetragenen Überlegungen einen Beitrag 
leisten könnten, die Auseinandersetzungen zwischen Reformern 
und Bewahrern nicht einfach als Machtkampf zu führen. Nichts 
ist ja damit gewonnen, wenn eine der Seiten kurzfristig obsiegt, 
aber langfristig die Institution Schaden leidet. Das gemeinsame 
Ziel muss sein, alle institutionellen Fragen an den leitenden Idea-
len orientiert zu reflektieren und an der Aufgabe, die Kirche in 
ihrer Mission zur Verbreitung des Ideals universaler Menschen-
würde zu stärken. Nur aus der verstärkten Orientierung an dieser 
Aufgabe können auch neues Selbstbewusstsein und neue Kraft 
gewonnen werden, nicht schon aus der Überwindung von Miss-
ständen, so wichtig diese ist. Wer die gegebenen institutionellen 
Formen nur verteidigt, ohne zeigen zu können, dass sie diesem 
Ideal gedient haben und dienen, aber auch wer sie ändern will und 
dabei als positives Modell nur die politische Demokratie anführt 
und keine auf den Sinn von Kirche bezogene eigene Leitvorstel-
lung entwickelt, verfehlt in meiner Sicht die Aufgabenstellung. 
An diese soll hier erinnert werden, und das scheint geboten selbst 
dann, wenn keine volle Klarheit über den zukünftigen Weg be-
steht.

Gerade in Deutschland finden die Debatten über Kirche und 
Kirchenreform oft in einer Stimmung des drohenden Untergangs 
statt. Diese Stimmung kontrastiert sehr stark mit dem Befund, der 
sich aus der Globalisierung des Christentums ergibt, dass sich das 
Christentum nämlich, weltweit gesehen, gegenwärtig in einer der 
größten Expansionsphasen seiner ganzen Geschichte befindet.11 
Logisch widersprechen sich europäische Schrumpfung und glo-
bale Expansion selbstverständlich nicht; das eine kann empirisch 
gleichzeitig mit dem anderen der Fall sein. Abschließend will ich 

11	 So Philip Jenkins, The Next Christendom. The Coming of Global Christianity, 
Oxford 2002.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   2039064_Joas_Warum_Kirche.indd   20 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



21

1. Einleitung 

aber noch kurz auf die Frage eingehen, ob es nicht doch – wie 
Inglehart behauptet – überzeugender ist, von einem globalen Nie-
dergang der Religion in unserer Zeit zu sprechen. Ich beschrän-
ke mich dabei auf Bemerkungen zu den beiden großen Mächten 
der Gegenwart, deren welthistorische Kollision eine der großen 
Gefahren des einundzwanzigsten Jahrhunderts darstellt: die USA 
und China. Holen die USA heute die europäische Säkularisierung 
mit epochaler Verzögerung nach? Wird China eine Weltmacht 
ohne Religion?

Für die Annahme, die USA holten heute die europäische Säku-
larisierung nach und bögen damit in den klassischen Weg von Mo-
dernisierung plus Säkularisierung ein, spricht die rapide Zunahme 
des Anteils von Menschen, die dort bei Befragungen angeben, 
keiner Religionsgemeinschaft anzugehören. Vor allem seit den 
früher 1990er Jahren ist diese Zunahme nicht mehr zu übersehen. 
Während der Anteil im Jahr 1997 z. B. zehn Prozent betrug, stieg 
er zehn Jahre später auf fünfzehn Prozent, erreichte im Jahr 2014 
zwanzig Prozent12 und nach der jüngsten, im Dezember 2021 ver-
öffentlichten Erhebung des Pew Research Center jetzt sogar neun-
undzwanzig Prozent. Was einst wie ein bloßer Rundungsfehler 
aussah, heißt es deshalb,13 ist dabei, ein Viertel der amerikanischen 
Bevölkerung auszumachen. Nun ist freilich der religionssoziolo-
gischen Forschung schon lange bewusst, dass es höchst riskant 
ist, Aussagen über Religiosität hauptsächlich auf Daten zur Mit-
gliedschaft in Kirchen und Religionsgemeinschaften zu stützen. 
Schließlich kann man Mitglied sein, ohne in irgendeinem ernst-
haften Sinn dem Glauben eine orientierende Rolle für die eigene 
Lebensführung zuzusprechen. Umgekehrt kann man auch gläubig 
sein, ohne zum Zeitpunkt der Befragung einer religiösen Organi-

12	 Zu vielen der im Folgenden auftauchenden quantitativen Angaben und zu 
ihrer statistischen Interpretation vgl. Ryan P. Burge, The Nones. Where They 
Come From, Who They Are, and Where They Are Going, Minneapolis 2021.

13	 Ebd., S. 4.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   2139064_Joas_Warum_Kirche.indd   21 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



22

1. Einleitung 

sation anzugehören. Es ist deshalb von vornherein auszuschließen, 
die bloße Zunahme der Nichtmitglieder (»religiously unaffilia-
ted«, »nones«) ohne weiteres als Zunahme unreligiöser oder gar 
antireligiöser Einstellungen zu interpretieren. Für eine solche wei-
tergehende Aussage muss genauer aufgeschlüsselt werden, um 
welche Einstellungen und Verhaltensweisen in Hinsicht auf Reli-
gion und Religionsgemeinschaften es sich bei den »nones« über-
haupt handelt. Ob eine solche Aufschlüsselung möglich ist, hängt 
dann allerdings von den in der jeweiligen Befragung überhaupt 
vorgegebenen Kategorisierungen ab. Als hilfreich haben sich 
dabei die Versuche erwiesen, immerhin zwischen entschiedenen 
Atheisten, Agnostikern und Menschen zu unterscheiden, die sich 
in puncto Religion als »nothing in particular« bezeichnen.

Geschieht dies, stellt sich eindeutig heraus, dass die Zahl der 
entschiedenen Atheisten nur etwa ein Fünftel aller religiös Unge-
bundenen in den USA ausmacht; jeder Versuch von organisierten 
Atheisten, als Sprecher aller religiös Ungebundenen anerkannt zu 
werden, ist deshalb zumindest in den USA nicht gerechtfertigt. 
Auch die Agnostiker haben einen ähnlich großen (bzw. kleinen) 
Anteil an dieser Gruppe. Mehr als die Hälfte der religiös Unge-
bundenen sind nämlich Menschen, die sich zwar gegenwärtig 
keiner spezifischen Religionsgemeinschaft zuordnen, aber kei-
neswegs in ihren Einstellungen als areligiös bezeichnet werden 
können. Während mehr als ein Viertel der US-Amerikaner heute 
keiner Religionsgemeinschaft angehört, bestreitet nur ein wesent-
lich kleinerer Teil (nach manchen Befunden vier Prozent oder, 
wenn diejenigen hinzugezählt werden, welche die Frage nach 
Gott für nicht beantwortbar halten, also die »Agnostiker«, zehn 
Prozent) die Existenz Gottes. Die Gruppe der Ungebundenen ist 
nämlich in sich äußerst heterogen; zu ihr gehört fast die Hälfte 
aller US-Amerikaner asiatischer Abstammung, weil deren Tradi-
tionen sich der »Konfessionalisierung« des Glaubens entziehen, 
und ein wachsender Teil der schwarzen Unterschicht. Besonders 

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   2239064_Joas_Warum_Kirche.indd   22 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



23

1. Einleitung 

eindrucksvoll ist der Befund, dass in einer kurzen Zeitspanne 
von vier Jahren (2010 bis 2014) jeder Vierte der Ungebundenen 
sich einer Religionsgemeinschaft anschloss, meist einer christli-
chen. Dies weist daraufhin, dass für einen beträchtlichen Teil der 
»nones« in den USA die Nichtzugehörigkeit nur eine vorüberge-
hende Lebensphase darstellt. Das ist in anderen Ländern, in denen 
es gefestigte und schon über Generationen weitergegebene nicht- 
oder antireligiöse Überzeugungen gibt, sehr anders. 

Doch soll damit nicht davon abgelenkt werden, dass die Zunah-
me der »nones« tatsächlich epochalen Charakter zu haben scheint. 
In der Literatur werden verschiedene Erklärungsfaktoren dafür 
ins Spiel gebracht, etwa die Abnahme von Eheschließungen und 
Elternschaft, da Menschen ohne Ehe und Kind doppelt so häufig 
keiner Religionsgemeinschaft angehören als die stärker Familien-
gebundenen. Am stärksten scheinen aber politische Einstellungen 
für die Veränderung verantwortlich zu sein. Seit den 1970er Jah-
ren werden die christlichen Kirchen und Religionsgemeinschaf-
ten – die der sogenannten Mainline Protestants ebenso wie die 
der Evangelikalen und auch die katholische Kirche – in den USA 
immer mehr als Verbündete der politischen Rechten wahrgenom-
men, was dazu führt, dass sich Demokraten und Linksgerichtete 
immer weniger von ihnen repräsentiert fühlen. Von ihnen abge-
stoßen, entscheiden sich dann Menschen, ihren religiösen oder 
spirituellen Weg außerhalb dieser Organisationen weiterzugehen. 
Das ließe sich (in Anlehnung an den spanisch-amerikanischen 
Religionssoziologen José Casanova) als die Strafe bezeichnen, 
die droht, wenn christliche Kirchen und Gruppen einfach Teil der 
Kulturkämpfe werden, statt Orte zu ihrer Überwindung zu sein.

Es ist hier nicht der Ort, um diesen Problemen gründlich nach-
zugehen.14 Festgehalten werden muss aber, dass eine solche poli-

14	 Weiterführend Philip Gorski, Am Scheideweg. Amerikas Christen und die 
Demokratie vor und nach Trump, Freiburg 2020.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   2339064_Joas_Warum_Kirche.indd   23 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



24

1. Einleitung 

tische Erklärung für die abnehmende Bedeutung der Kirchen 
etwas anderes ist als die Erklärung aus Modernisierungsprozes-
sen. Während die eine den Blick darauf lenkt, in einer einseiti-
gen politischen Positionierung der Kirchen eine Ursache für ihren 
Glaubwürdigkeitsverlust auch unter Christen zu suchen, behan-
delt die andere die Schwächung der Kirchen als (begrüßens- oder 
bedauernswerte) unvermeidliche Folge wirtschaftlichen und wis-
senschaftlich-technischen Fortschritts.

Wer schließlich an China mit der Brille der Modernisierungs-
theorie herantritt, müsste eigentlich dort ein hohes Religiosi-
tätsniveau erwarten, ebenso wie ein niedriges für die USA. Die 
Befunde ergeben aber zunächst genau das gegenteilige Bild. Es 
ist ganz offensichtlich, dass für die Situation in China in dieser 
Hinsicht die jahrzehntelange Repression aller Religionen durch 
den kommunistischen Staat eine zentrale Rolle gespielt hat. Vor 
allem in der maoistischen »Kulturrevolution« war diese Repres-
sion so stark, dass schon triumphierend von der Überwindung al-
ler Religion auf chinesischem Boden gesprochen werden konnte. 
Für diese Repressionspolitik spielte natürlich die marxistische 
Religionskritik und die Kontinuität mit der stalinistischen Politik 
in der Sowjetunion eine große Rolle, doch war das Ausmaß der 
Unterdrückung sogar stärker als in der Sowjetunion und in den 
europäischen kommunistischen Staaten. Um dies zu verstehen, 
muss man sich vergegenwärtigen, wie sehr in China die eigenen 
religiösen Traditionen schon von nichtkommunistischen Refor-
mern im zwanzigsten Jahrhundert als Hindernisse für wirtschaft-
liche Modernisierung aufgefasst wurden, als bloße Kulte und 
Aberglaubensformen ungleich der institutionsbildenden Kraft des 
Christentums. Gerade in der Institution Kirche konnte man so die 
Stärke der Christen und des Westens begründet sehen. Bei den 
Kommunisten kam dann noch das Motiv des Kampfes gegen den 
Imperialismus hinzu. Wenn die eigenen religiösen Traditionen als 
Modernisierungshindernis, das Christentum aber als Werkzeug 

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   2439064_Joas_Warum_Kirche.indd   24 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



25

1. Einleitung 

des westlichen Imperialismus und der Buddhismus mit seinen or-
ganisatorischen Strukturen als Werkzeug des japanischen Impe-
rialismus erschienen, dann schien nur ein radikaler Säkularismus 
den Weg zur Wiedergeburt Chinas weisen zu können.

Nach dem Tod Maos, aber v. a. ab dem Anfang der 1980er Jah-
re, setzte in China eine epochale religiöse Revitalisierung ein, die 
mit einer ebenso epochalen ökonomischen und wissenschaftlich-
technischen Modernisierung einhergeht.15 Die Wiederbelebung 
der Religion betrifft die kultureigenen religiösen Traditionen 
ebenso wie das Christentum. Auf die vielfältigen Ausdrucksfor-
men dieser Revitalisierung, auch ihre Bedeutung für ethnische 
Konflikte (Uiguren, Tibet) und die Unterschiede zwischen ka-
tholischer Kirche und protestantischen Freikirchen ist hier nicht 
einzugehen. Wenngleich die staatliche Repression auf religiösem 
Gebiet unter Xi Jinping wieder massiv zugenommen hat, wäre es 
falsch, diese heute als Zeichen für einen tief verwurzelten chine-
sischen Säkularismus zu deuten. Im Gegenteil: Es ist wohl an-
gebracht, die Repression auf die Wahrnehmung einer wachsenden 
Attraktivität der Option des Glaubens in China zurückzuführen. 
Schon vor jeder Institutionalisierung steckt darin für viele Men-
schen das Potential zu einer über Geschichte und Politik hinaus-
gehenden existentiellen Sinnsuche und Selbstvergewisserung, die 
schon als solches als bedrohlich für die gegebenen Machtstruktu-
ren betrachtet werden kann. Auf institutioneller Ebene kollidieren 
dann die Ansprüche auf totale staatliche Kontrolle insbesondere 
mit denen von übernationalen religiösen Institutionen, sich eben 
dieser Kontrolle nicht zu unterwerfen. Die Frage, wie diese ver-
schiedenen Ansprüche zu gewichten sind, stellt eine der großen 
historischen Herausforderungen der Gegenwart dar. Man hat die 
relative politische Widerstandslosigkeit des Konfuzianismus nach 

15	 Einen äußerst anschaulichen Eindruck vermittelt das Buch des langjährigen 
amerikanischen China-Korrespondenten: Ian Johnson, The Souls of China. 
The Return of Religion After Mao, New York 2017.

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   2539064_Joas_Warum_Kirche.indd   25 22.02.22   16:4022.02.22   16:40



26

1. Einleitung 

dem Zusammenbruch des Kaiserreiches 1911/12 auch darauf zu-
rückgeführt, dass er eben keine Kirche kannte und damit ohne 
das Kaisertum zu einer »Seele ohne Körper«16 wurde. Es ist an-
gebracht, die Frage nach dem Sinn der Institution Kirche auch in 
diese Zusammenhänge zu rücken.

Zum Schluss dieses Vorworts sei noch erwähnt, dass die Wid-
mung dieses Buches zwei Menschen gilt, die die Katholische 
Akademie in Berlin zu einem der lebendigsten Orte des kultu-
rellen und religiösen Gesprächs in der deutschen Hauptstadt und 
zu einem Treffpunkt aller, die bereit sind, einander zuzuhören, 
und mir persönlich zur Heimat gemacht haben. Voller Dankbar-
keit und in Freundschaft widme ich Susanna Schmidt, Direkto-
rin 1997 bis 2006, und Joachim Hake, Direktor seit 2007, dieses 
Buch.17

16	 Yu Yingshi, hier zitiert nach Ji Zhe, Religion, modernité et temporalité. Une 
sociologie du bouddhisme chan contemporain, Paris 2016, S. 46.

17	 Dank gebührt außerdem Daniel Deckers für wertvolle inhaltliche und redakti-
onelle Hinweise zum gesamten Manuskript des Buches und meiner Mitarbei-
terin Emma Sandner für ihre Hilfe bei der Beschaffung von Literatur und der 
Erstellung eines druckreifen Manuskripts. 

39064_Joas_Warum_Kirche.indd   2639064_Joas_Warum_Kirche.indd   26 22.02.22   16:4022.02.22   16:40


