
11 

Endlich Unendlich.  
Von der unstillbaren Sehnsucht in Raum und Zeit 

Die Offenheit in Raum und Zeit ist ein Thema, das den Praktischen Theo-
logen Gerhard Marcel Martin seit Jahrzehnten beschäftigt und sein Werk 
leitmotivisch durchzieht. Es rahmt sein Wirken als akademischer Lehrer 
an der Philipps-Universität Marburg von der Antrittsvorlesung im Jahr 
19831 bis zur Abschiedsvorlesung 2007.2 Ein Werk, das sich nicht an Fach-
grenzen gebunden fühlt, mit einer enormen thematischen Weite, über 
ein halbes Jahrhundert gewachsen und auf verschiedene Publikations-
orte verstreut, versuchsweise gebündelt3 und doch ungezähmt. Er selbst 
hat es als enzyklopädische Anlage bezeichnet,4 in der trotz aller Vielfalt 
„Grundmuster“5 sichtbar sind, und tatsächlich ist es oft an Stichworten6 
orientiert, die mal alphabetisch, mal systematisch angeordnet seine In-
teressen spiegeln und dazu dienen, das Forschungsfeld der Praktischen 
Theologie abzustecken, es mit anderen Disziplinen ins Gespräch zu brin-
gen, Theoriediskussionen aufzunehmen oder selbst welche anzustoßen: 
„zyklisch, in kreisenden Bewegungen und mit dem Anspruch, damit theo-
logischer Bildung zu dienen“.7 

Dass ihm dies gelungen ist, weit über die Theologie hinaus, zeigen die 
vielen Weiterschreibungen, zu denen er angeregt hat und die exempla-
risch abzulesen sind an der Festschrift, die Constanze Thierfelder und 
Dietrich Hannes Eibach ihm zum 60. Geburtstag zusammengestellt haben. 
Sie trug den Titel „Resonanzen. Schwingungsräume Praktischer Theolo-
gie“8 und nahm damit einen Leitgedanken auf, den G. Marcel Martin früh 
für sein akademisches Fach entdeckt hat: in Bibelarbeit, Homiletik, Seel-
sorge oder Religionspädagogik ‒ immer geht es um den lebensweltlichen 
Anschluss vorgegebener Phänomene und Traditionen, das Wahrnehmen 
der anderen, fremden Bewegung in sich selbst, das Initiieren von Eigen-
schwingung, Kontakt und Lebendigkeit. Eine Lebendigkeit, die ohne le-
bensgeschichtliche Verortung nicht zu haben ist und die die kritische Re-
flexion der individuellen Voraussetzungen auf allen Arbeitsfeldern ein-



12 

schließt, auf denen er tätig war: Kirche, Erwachsenenbildung, Kunst und 
Wissenschaft. 

Eingespannt in Raum und Zeit sind auch die eigenen lebensge-
schichtlichen Stationen: Am 21. März 1942 wurde Gerhard Marcel Martin 
in Düsseldorf geboren. Ein Frühlingsanfang mitten im Krieg und ohne 
religiöse Rahmung. Die Eltern waren während der NS-Diktatur aus der 
Evangelischen Kirche ausgetreten, hatten sich vom kirchlichen Milieu ge-
löst9 und den aggressiv geforderten Systemvorgaben angepasst. Er selbst 
trat 1959 durch Erwachsenentaufe bewusst in die Kirche ein und stu-
dierte in der Aufbruchszeit der Studentenbewegung Evangelische Theo-
logie und Philosophie in Wuppertal, Tübingen, Heidelberg und Bonn, un-
ter anderem beim marxistisch geprägten Ernst Bloch (Tübingen), ver-
brachte aber auch einige Monate im Vorderen Orient. In Wuppertal ent-
deckte er durch Rudolf Bohren und dessen damaligen Assistenten (und 
G. Marcel Martins späteren Fachkollegen) Manfred Josuttis die Praktische 
Theologie, wurde aber zunächst Assistent in der Systematischen Theolo-
gie bei Jürgen Moltmann in Tübingen und dort 1973 mit einer Arbeit zu 
Rudolf Bultmann promoviert.10 Anschließend verbrachte er ein Studien-
jahr am Union Theological Seminary in New York und in St. Louis, be-
suchte Workshops der humanistischen Psychologie in Kalifornien und 
wurde persönlicher Schüler von Katya Delakova, einer aus Wien stam-
menden Jüdin, die in ihrer „Kunst der Bewegung“ (The Art of Moving) Kör-
perarbeit mit Theaterarbeit an jüdischen und anderen religiösen Quel-
lentexten verband und damit entscheidende Impulse lieferte – nicht nur 
für G. Marcel Martins spätere Arbeit mit dem Bibliodrama, das er gemein-
sam mit anderen konzipiert, aufgebaut, praktisch erprobt und erweitert 
hat, sondern auch für die Öffnung von Theologie und Kirche für Kunst, 
Psychologie und Pädagogik überhaupt, was mit einem durchaus pro-
grammatischen Anspruch auf mehr Vielfalt und Beweglichkeit im religi-
ösen Bereich verbunden war. Dass die Kirche als gesellschaftliche Größe 
an Selbstverständlichkeit verliert, hatte G. Marcel Martin früh erkannt, 
sah aber über „subkulturelle“ Praxis- und Theoriefelder neue Anschluss-
möglichkeiten gegeben und die Chance, sich als Institution kreativ auf die 
neuen Bedingungen einzustellen oder als Subkultur vital zu bleiben.  

Aus- und aufbauen konnte er diesen Ansatz zunächst in der Erwach-
senenbildung in seiner Funktion als Studienleiter der Evangelischen Aka-
demie Arnoldshain, die wie andere Akademien auch nach dem Ende des 



13 

Nationalsozialismus als Begegnungsraum zwischen Kirche und Gesell-
schaft geschaffen worden war, um den Umgang mit Demokratie und Viel-
falt einzuüben und die Erfordernisse der eigenen Zeit wach und kritisch 
zu begleiten. Hier war er von 1975 bis 1982, inzwischen selbst zum Pfarrer 
der Evangelischen Kirche in Hessen und Nassau ordiniert, als Studienlei-
ter, später auch als stellvertretender Direktor tätig und fand zudem An-
schluss an die Internationale Gesellschaft für Tiefenpsychologie, der er 
lange verbunden blieb. 1978 unternahm er eine Studienreise nach Indien 
und schlug dann ein neues Kapitel auf: als Professor für Praktische Theo-
logie in Marburg, wo er gleich in der Antrittsvorlesung Umberto Ecos 
Konzept vom offenen Kunstwerk für die Predigtarbeit empfahl und damit 
einen Paradigmenwechsel einläutete, der später als „ästhetische Wende“ 
markiert worden ist.11 

Mit dem Marburger Theologen Rudolf Bultmann verband G. Marcel 
Martin nicht nur das enzyklopädische Prinzip und das Interesse an einer 
mehrdimensionalen Hermeneutik, sondern auch das „Interesse an der 
existentialen Dimension im Vollzug des Theologie-Treibens“ sowie die 
Einsicht, dass die Wege der Theologie aller Öffnung des Faches zum Trotz 
doch ausgehen und immer wieder zurückführen müssen „zu den Quellen 
des jüdischen und christlichen Glaubens, zur Hebräischen Bibel und zum 
Neuen Testament, und dort ihr Zentrum haben.“12 Sein rezeptionsästhe-
tischer Ansatz bezog sich darum auch keineswegs nur auf die offene 
Kunstform Predigt, sondern beginnt schon einen Schritt früher: bei der 
Offenheit der biblischen Texte als Impulsgeber und Korrektiv,13 bei den 
unterschiedlichen Lesarten, die sich aus ihrem jeweiligen Konnotations-
feld ableiten lassen und mit zeit- und lebensgeschichtlichen Elementen 
amalgamieren in einem prinzipiell unabgeschlossenen Rezeptionsvor-
gang, der auf der Basis von Alphabet und Sprache das ABC des Evangeli-
ums immer neu durchbuchstabiert.14 Diese „das Leben liebende und för-
dernde Offenheit“ ist es, die seiner Ansicht nach aus schlichten Eindeu-
tigkeiten und innerweltlichen „Gefangenschaften“ hinausführt15 und das 
realitätsgebundene, lebensgeschichtlich verortete, erfahrungsbezogene 
Lernen um eine eschatologische Dimension erweitert, die über den von 
Bloch und Moltmann entlehnten Begriff der Hoffnung bis zur Sehnsucht 
reicht,16 in einer anhaltenden Bewegung,17 die aus dem Vorfindlichen er-
wächst und über das Vorfindliche hinausweist. 



14 

In dieser schier unendlichen, kaleidoskopartig immer neu zusammenfal-
lenden Fülle an Themen und Perspektiven hat sich G. Marcel Martin mit 
seiner Zeit auseinandergesetzt, sich in sie eingetragen, sie mitgestaltet 
und Andere καλ-εἶδo-σκοπεῖν, Schönes in schönen Formen sehen lassen, 
hat zu Offenheit und Beweglichkeit animiert und Raum zur Entfaltung 
gegeben18 – über Länder und Kontinente hinweg, nicht beliebig, sondern 
Kontexte aufsuchend und Kontexte schaffend. Seine Gastprofessuren und 
Vorträge in Kyōto während der Jahre 2006 bis 2008, dem (Zen-)Buddhis-
mus begegnend und die christliche Mystik erinnernd,19 zeugen von der 
Bewegung und dem Bewegtsein auf der unabgeschlossenen Reise, die mit 
der Suche nach den Grundimpulsen menschlicher Existenz begann bzw. 
immer wieder beginnt.20 

Viele von denen, die von seinen Ideen und Schwingungen profitiert 
haben, möchten hier anlässlich seines 80. Geburtstags noch einmal auf 
das reagieren, was sie ihm an theologischer Bildung verdanken. So schrei-
ben wir die Geschichte der Festschriften fort und haben Weggefährten, 
Kollegen und Kolleginnen, Schüler und Schülerinnen, Familie, Freundin-
nen und Freunde um einen Beitrag für den lernenden Lehrer21 gebeten. 
Der Beitrag durfte frei in Form und Gestaltung sein, jedoch gebunden an 
ein Zitat,22 mit dem Emmanuel Lévinas das Phänomen des Unendlichen 
charakterisiert und zugleich eine neue Perspektive an ihm aufzeigt hat: 

Wir haben die Metaphysik als Begehren gefaßt. Wir haben das Begehren be-
schrieben als das „Maß“ des Unendlichen, das von keinem Ziel, keiner Be-
friedigung stillgestellt wird (…).23 

Für Lévinas ist die Unendlichkeit im Endlichen gebunden an das Antlitz 
des Anderen, das zur besonderen Verantwortung, zur unendlichen Ver-
antwortung gegenüber dem Anderen herausruft.24 Denn das Antlitz sagt: 
„Du sollst nicht töten!“ Dass die Realität dem oft widerspricht, ändert da-
ran nichts.25 Im Antlitz leuchtet das Fremde des Anderen auf, das sich 
meinem eigenen Verständnis immer wieder entzieht, und so werde ich 
vom Anderen gerade darum in die Verantwortung gerufen, weil ich ihn 
nicht mit Sicherheit richtig verstehen kann: „[I]ch sehe den Anderen, 
aber ich bin nicht der Andere.“26 Weil er anders ist als ich. Unendlich an-
ders. Und eben darin manifestiert und verbirgt sich die Beziehung zum 
Unendlichen, zum Göttlichen. Für Lévinas ist Religion daher primär in-
nerweltlich. Das Göttliche ist zwischen mir und dem Anderen und sonst 



15 

nirgendwo. Für den Anderen Verantwortung abzulegen bedeute, auf ihn 
zuzugehen und dabei, im Endlichen, der Herrlichkeit des Unendlichen 
nachzuspüren. Aber es ist, mit G. Marcel Martin, doch auch in dem, was 
über diese Welt hinauszieht: in Hoffnung und Sehnsucht. 

Die vorliegenden Beiträge haben sich dieser Spiegelseite des Anders-
seins des Anderen gestellt und auf das nicht Gestillte reagiert in einer ei-
genen Vielfalt an Formen, Themen und Bezügen vom Haiku über Biogra-
phisches, Kunst und Predigt bis zum wissenschaftlichen Aufsatz, der kei-
nen Schluss findet, sondern weiter muss. Dabei offenbaren sie auf liebe-
volle Weise auch Neues über den Jubilar, der als Kind in die Tapete ver-
schwinden will, als väterlicher Vater Stofftiere segnet und als Lehrer Pur-
zelbäume schlägt. Ob wir damit G. Marcel Martin schon ganz verstanden 
haben? Mit Lévinas gesprochen: eher nicht. Verstehen ist ein fragwürdi-
ges Unterfangen.27 Man kann nie sicher sein, dass es gelungen ist. Aber 
man kann in Resonanz gehen. Auch zu dem, was man sich nicht zu Eigen 
machen kann. Und den Anderen damit zu würdigen wünschen – im Rah-
men unserer begrenzten Möglichkeiten.28 Eben dies haben wir hier ver-
sucht. 

Wir danken allen, die diese Festschrift mit ermöglicht haben, beson-
ders den Autorinnen und Autoren für ihre Texte, und denen, die uns or-
ganisatorisch geholfen haben. Die Festgabe wurde ermöglicht durch Ei-
genmittel der Professur für Praktische Theologie an der Philipps-Univer-
sität Marburg, mit Hilfe der Evangelischen Kirche von Kurhessen-Wal-
deck, wofür namentlich Frau apl. Prof. Dr. Regina Sommer zu danken ist, 
und der Evangelischen Kirche in Hessen und Nassau, namentlich Herrn 
OKR Dr. Holger Ludwig, sowie durch die großzügige Hilfe des Verlags, be-
sonders durch Herrn Dr. Sebastian Weigert, der sich mit großem persön-
lichem Einsatz für dieses Projekt engagiert hat. Unser letzter Dank aber 
gilt Gerhard Marcel Martin selbst für seine Anregungen und Gedanken in 
all den Jahren, die vieles eröffnet haben, was keinen Schlusspunkt findet. 

 
Marburg an der Lahn / Frankfurt am Main im Januar 2022 
 

Maike Schult und Peter J. Winzen 
 

 



16 

1  Die Antrittsvorlesung wurde am 14. Juni 1983 in Marburg gehalten und publiziert 
als: Predigt als „offenes Kunstwerk“? Zum Dialog zwischen Homiletik und Rezep-
tionsästhetik, in: EvTh 44 (1984), 46‒58. G. M. Martin war vom WS 1982/1983 bis 
April 2007 Professor für Praktische Theologie an der Philipps-Universität und von 
1999 bis 2007 auch Universitätsprediger. Zur Frage der Offenheit in homiletischen 
Prozessen vgl. das Interview, das anlässlich des 80. Geburtstags mit ihm geführt 
wurde: Schult, M.: Predigt als offenes Kunstwerk und die Rezeption der Rezepti-
onsästhetik: Ein Gespräch mit Gerhard Marcel Martin, in: M. Schult (2022) (Hrsg.): 
Er ist unser Friede. Lesepredigten. Textreihe II, Band 2: Trinitatis bis letzter Sonn-
tag des Kirchenjahres 2022, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 13–28. 

2  Die Abschiedsvorlesung wurde am 8. Februar 2007 gehalten. Sie trug den Titel 
„Von ‚Angst‘ bis ‚Zen‘. Kleine praktisch-theologische Enzyklopädie“ und erschien 
gekürzt als: Martin, G. M. (2017): Am Ende des Alphabets: Zeitmaße. Marburger 
Abschiedsvorlesung, in: ders.: Lebensräume – Gottesräume. Praktisch-theologi-
sche Themenfelder in enzyklopädischer Perspektive, Stuttgart: Kohlhammer, 
534‒545. 

3  Vgl. dazu den Sammelband „Lebensräume – Gottesräume“, a. a. O., mit vollstän-
diger Bibliographie (1970 bis 2016). 

4  Vgl. den ursprünglichen Titel der Abschiedsvorlesung sowie den Untertitel von 
„Lebensräume ‒ Gottesräume“. 

5  Martin, G. M.: Vorwort, in: ders.: Lebensräume ‒ Gottesräume, a. a. O., 5‒6; hier: 5. 
6  Genannt seien: Freiheit, Räume, Resonanz, Vielfalt, Offenheit, Spiel, Sucht und 

Sehnsucht. Die etymologische, analytische und assoziative Arbeit mit Wortfel-
dern gehört zu G. M. Martins bevorzugten Arbeitsweisen, um das oszillierend Of-
fene der Begriffe zum Ausgangspunkt eigener Überlegungen zu machen, ihren 
Bewegungsimpulsen intellektuell und körperlich nachzuspüren und sie herme-
neutisch und ästhetisch an den wissenschaftlichen Diskurs zurückzuspielen. 

7  Martin, G. M.: Am Ende des Alphabets, a. a. O., 534, Anm. 1. 
8  C. Thierfelder; D. H. Eibach (2002) (Hrsg.): Resonanzen. Schwingungsräume Prakti-

scher Theologie, Stuttgart: Kohlhammer. Der Band enthält zwanzig Beiträge von 
Weggefährten, von denen manche auch an diesem Buch erneut mitgewirkt haben. 

9  Zum biographischen Hintergrund vgl. Martin, G. M. (2002): Theologische Exis-
tenz, praktisch-theologisch, in: G. Lämmlin; St. Scholpp (Hrsg.): Praktische Theo-
logie der Gegenwart in Selbstdarstellungen, Tübingen/Basel: Francke, 148‒161 
und die Angaben auf der Homepage des Marburger Fachbereichs: www.uni- 
marburg.de/de/fb05/fachgebiete/fachgebiete/praktische-theologie/personal/ 
emeritierte-und-pensionierte-professor-innen/prof-dr-g-m-martin-i-r. 

10  Sie lautete ursprünglich „Dezisionismus in der Theologie Rudolf Bultmanns? 
Theologische, anthropologische und logische Probleme der theologischen Rede 
von Entscheidung“, dann veröffentlicht als: Martin, G. M. (1976): Vom Unglauben 
zum Glauben. Zur Theologie der Entscheidung bei Rudolf Bultmann, Zürich: 
Theologischer Verlag. 

 
 

 



17 

 

11  Timm, H. (1990): Das ästhetische Jahrzehnt. Zur Postmodernisierung der Religion, 
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Mohn. Nach der Emeritierung hat G. M. Mar-
tin seinen Radius noch einmal erweitert und auch in Japan und Südkorea gelehrt. 

12  Martin. G. M.: Am Ende des Alphabets, a. a. O., 534, Anm. 1. 
13  Martin, G. M. (22001): Ein praktisch-theologisches Textverständnis, in: Sachbuch 

Bibliodrama, Stuttgart: Kohlhammer, 33‒48. 
14  Vgl. dazu auch die großartige Ausstellung „Unendliches Alphabet“ des Künstlers 

Axel Malik, die Thomas Erne mit dem Institut für Kirchenbau und Kirchliche 
Kunst 2019 in der Universitätskirche und Alten Universität Marburg realisiert 
hat. 

15  Martin, G. M. (1998): Zwischen Eco und Bibliodrama. Erfahrungen mit einem neuen 
Predigtansatz, in: E. Garhammer; H.-G. Schöttler (Hrsg.): Predigt als offenes Kunst-
werk. Homiletik und Rezeptionsästhetik, München: Don Bosco, 51‒62. Neu abge-
druckt in: ders.: Lebensräume – Gottesräume, a. a. O., 205–215, hier: 208. 

16  Vgl. dazu sein parallel zu dieser Festschrift erscheinendes Buch: Martin, G. M. 
(2022): Sehnsucht leben. Erfahrungen und Konzepte, Stuttgart: Kohlhammer. Es 
führt in gewisser Weise in einem weiten Bogen auf sein erstes Werk zurück (1970): 
„Wir wollen hier auf Erden schon…“ Vom Recht auf Glück auf Erden, Stuttgart: 
Kohlhammer. 

17  Martin, G. M.: Beitrag zur Podiumsrunde mit Prof. em. Dr. mult. Jürgen Moltmann 
im Rahmen der Tagung „Theologie im Gespräch“ in der Evangelischen Akademie 
Bad Boll, 22.‒24. Oktober 2021 [unveröffentlichtes Manuskript], 4. 

18  Eine Praktische Theologie als Resonanzgeschehen, wie G. M. Martin sie konzipiert 
hat, berücksichtige, „daß religiöse Erfahrungen Zeit und Raum brauchen, um sich 
zu entfalten“, so C. Thierfelder; D. H. Eibach: Einleitung, in: dies. (Hrsg.): Resonan-
zen, a. a. O., 11‒15; hier: 12. 

19  Martin, G. M. (2010): Buddhismus krass, München: Diederichs. 
20  Martin, G. M. (1988): Werdet Vorübergehende, Stuttgart: Radius; ders. (1998): Das 

Thomas-Evangelium, Stuttgart: Radius. 
21  Martin hat seine eigenen Lehrer und Lehrerinnen oft genannt. Vgl. exemplarisch 

die Widmung in „Lebensräume ‒ Gottesräume“: „Jürgen Moltmann und Katya Dela-
kova, den beiden Menschen, bei denen ich die Kunst der Bewegung – des Geistes und des 
Leibes – am anhaltendsten und herausforderndsten, verbindlich und verbunden gelernt 
habe“. 

22  Auf dieses Zitat weist G. M. Martin in seinen Reflexionen zu Emmanuel Lévinas 
besonders hin, vgl. ders.: Sehnsucht leben, a.a.O., 82. 

23  Das Zitat entstammt seinem ersten Hauptwerk: Lévinas, E. (1987): Totalität und Un-
endlichkeit: Versuch über die Exteriorität, Freiburg/München [1961]: Alber, 442f. 

24  Schönherr-Mann, H.-M. (2003): Emmanuel Lévinas’ prophetische Motivationen 
der unendlichen Verantwortung, in: ders.: Auf der Spur des verlorenen Gottes. 
Die großen Religionsphilosophen im 20. Jahrhundert, Freiburg i. Br./Basel/Wien: 
Herder, 163‒175. 

 



18 

 

25  Sein Denken ist hier konkret geprägt durch „das Trauma der Verfolgung und des 
Holocaust“, vgl. Schönherr-Mann, H.-M., a. a. O., 163. 

26  Lévinas, E. (1984): Die Zeit und der Andere [1948], Hamburg: Meiner, 19. 
27  Schönherr-Mann, H. M., a. a. O., 163. 
28  Martin, G. M.: Zwischen Eco und Bibliodrama, in: Lebensräume – Gottesräume, 

a. a. O., 211: Denn „Möglichkeiten, die ich mir lebenslang offenzuhalten versuche, 
werden zu Unmöglichkeiten.“ 




