
Martin Breul – Aaron Langenfeld –
Sarah Rosenhauer – Fana Schiefen

Gibt es Gott wirklich?

Gründe für den Glauben. Ein Streitgespräch



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
ISBN Print 978-3-451-38735-7

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83735-7



Vorwort

Gibt es Gott wirklich? Diese alte Frage treibt Menschen seit Jahr-
tausenden um. In diesem Buch geht es um Argumente, die dafür
werben, die Frage mit Ja zu beantworten. Im Blickpunkt stehen
dabei vier Argumentationsformen, die in der Geschichte von Phi-
losophie und Theologie klassische Rechtfertigungen der Vernunft
des Glaubens waren: Der ontologische Gottesbeweis, der kosmolo-
gische Gottesbeweis, die Postulatenlehre Immanuel Kants und das
Argument aus der religiösen Erfahrung. Den Autorinnen und Au-
toren geht es aber nicht einfach um eine Verteidigung der Urform
dieser klassischen Argumente, sondern vielmehr um eine Reflexion
der Frage, ob diese Argumente auch unter den erkenntnistheoreti-
schen Bedingungen und in den sozialen Kontexten des 21. Jahr-
hunderts hilfreich sein können, die Frage nach der Existenz Gottes
zu beantworten.

Das Format des Bandes ist dialogisch angelegt: Zunächst widmen
sich die Beiträge der Rekonstruktion und Transformation einer der
genannten Argumentationsmuster. Aaron Langenfeld versucht das
ontologische Argument existenzphilosophisch zu plausibilisieren
und so neu an die Anforderungen rationaler Glaubensverantwor-
tung in der Spätmoderne heranzuführen. Fana Schiefen nimmt kos-
mologische Argumente in den Blick und verteidigt die Auffassung,
dass sie auch heute noch wichtige Aufgaben für Theologie und Phi-
losophie übernehmen, auch wenn sich ein Gottesbeweis im strengen
Sinne nicht mehr aus ihnen ableiten lässt. Konkret haben sie eine
religionskritische und eine integrative Funktion, die sie für die Ver-
antwortung des Gottesglaubens nützlich werden lassen. Martin
Breul rekonstruiert die kantische Postulatenlehre und zielt in seiner
Argumentation auf eine existenzial reformulierte Form des ‚prakti-
schen Vernunftglaubens‘ für das Projekt einer rationalen Glaubens-
verantwortung im 21. Jahrhundert. Sarah Rosenhauer widmet sich
dem Argument aus der religiösen Erfahrung und zeigt auf, dass die
Kategorie des Wunders als die Erfahrung der befreienden Interventi-
on eines Anderen in unsere Welt und unsere Freiheit gute Gründe
für die Annahme der Wirklichkeit Gottes bietet.

5



Im Anschluss an diese Haupttexte finden sich hinter jedem Bei-
trag kurze Repliken der jeweils drei anderen Autorinnen und Auto-
ren, die mit dem Haupttext in einen Dialog treten und die Chancen
und Grenzen der jeweiligen Argumentationsform in diesem ‚Streit-
gespräch‘ ausloten möchten. Auf diesem Wege ist nicht nur eine ver-
tiefte Auseinandersetzung mit den jeweiligen Argumenten möglich,
sondern auch das Aufspüren von Querverstrebungen innerhalb der
verschiedenen Argumentationsmuster für die Vernunft des Gottes-
glaubens.

An dieser Stelle möchten wir auch unseren herzlichen Dank an
Herrn Dr. Stephan Weber vom Herder Verlag zum Ausdruck bringen,
der das innovative Format des Buches von Anfang an unterstützt und
den Entstehungsprozess mit großem Engagement begleitet hat. Eben-
so gebührt Frau Theresa Oesselke und Frau Anna-Maria Rakus großer
Dank für Hilfen beim Korrekturlesen und der Redaktion des Manu-
skripts.

Wir hoffen, mit diesem Buch eine gut lesbare und zugleich diffe-
renzierte Einführung in einige gegenwärtig diskutierte Argumente
für die Vernunft des Glaubens an die Wirklichkeit Gottes zu geben.
Auch wenn wir verschiedene Wege wählen, um die im Buchtitel ge-
stellte Frage zu beantworten, so eint uns das Ziel, auf das wir zulau-
fen. Wir beantworten die Frage: ‚Gibt es Gott wirklich?‘ mit Ja – und
wir hoffen mit unseren Überlegungen zu zeigen, dass es eine Viel-
zahl attraktiver Möglichkeiten gibt, diese Antwort gut zu begründen.

Die Autorinnen und Autoren,
im Januar 2022

6 Vorwort



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Wirklichkeit begreifen
Versuch einer Plausibilisierung des ontologischen Arguments
unter existenzphilosophischen Vorzeichen . . . . . . . . . . . . 9
Aaron Langenfeld

Kommentare
Ein Begriff, der etwas erfahren hat – das nicht nur
ontologische Argument (Fana Schiefen) . . . . . . . . . . . . 36
Kann man das ontologische Argument vom Kopf auf die
Füße stellen? (Martin Breul) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
Liebe: Sein oder Sollen oder beides zugleich?
(Sarah Rosenhauer) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

„Von Nichts kommt Nichts“?
Zur integrativen und religionskritischen Funktion
kosmologischer Argumente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Fana Schiefen

Kommentare
Big Bang Theory? Warum Theismus und Kosmologie nicht
notwendig zusammengehören (Martin Breul) . . . . . . . . 71
Ein Gott, der liebt, lockt nicht, oder: warum eine Ontologie
des Ereignisses die bessere Alternative gegenüber
prozesstheologischer Kosmologie ist (Sarah Rosenhauer) . . 74
Auf welchen Gott können kosmologische Argumente
verweisen? (Aaron Langenfeld) . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

„… alles kommt in der Religion aufs Tun an.“
Chancen und Grenzen einer kantischen Postulatenlehre für die
rationale Verantwortung des Glaubens im 21. Jahrhundert . . 79
Martin Breul

Kommentare
Postulat oder Ereignis? Begründungspflichten
postulatorischer Argumente (Sarah Rosenhauer) . . . . . . . 104

7



Ist die Vernünftigkeit des Glaubens ein gutes Argument
für die Wirklichkeit Gottes? (Aaron Langenfeld) . . . . . . 106
„Nicht ohne, aber auch nicht allein mit ihr“ –
die praktische Vernunft darf hoffen (Fana Schiefen) . . . . 109

Der nahe Gott
Das Argument aus religiöser Erfahrung . . . . . . . . . . . . . 113
Sarah Rosenhauer

Kommentare
Was meinen wir mit ‚Liebe‘? (Aaron Langenfeld) . . . . . . 150
„Es soll Wunder geben“ – Normative Gründe für Gott
(Fana Schiefen) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
Kant vs. Hegel – oder: Was zeigt das Argument aus der
religiösen Erfahrung? (Martin Breul) . . . . . . . . . . . . . 155

Die Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Inhalt8



Wirklichkeit begreifen
Versuch einer Plausibilisierung des ontologischen Arguments
unter existenzphilosophischen Vorzeichen

Aaron Langenfeld

1. Die Leere des Begriffs

Ist es heute möglich, zu glauben? – Soziologisch betrachtet ist der
Glaube auch in den nordatlantischen Ländern natürlich noch im-
mer (oder nur noch) eine Option,1 aber kann man in und mit ihm
leben, ohne den Anspruch aufgeklärter Vernunft teilweise ver-
abschieden zu müssen?2 Lässt sich also der Glaube so nachvollzieh-
bar machen, dass er auch außerhalb der Religion als Option wahr-
genommen wird und nicht als vernunftwidrig erscheinen muss,
dass er eigentlich eine Unmöglichkeit für denkende Menschen dar-
stellt?

Es ist offensichtlich unmöglich, diese Frage zu beantworten, ohne
die Bedeutung von ‚Glaube‘ zu kennen. Im öffentlichen Streit um
die Religion ist allerdings an die Stelle eines Bemühens um das Ver-
stehen der Inhalte des Glaubensbegriffs nicht selten die Auffassung
getreten, diese Inhalte seien unverständlich.3 Der Annahme, religiöse
Menschen glaubten, dass Gott ein gerissener Strippenzieher hinter
den Kulissen von Natur und Geschichte sei, entspricht in der Kon-
sequenz die Annahme, dass diese Überzeugung irrational ist und
daher im Grunde keine weltanschauliche Option darstellt. Die Vor-
stellung einer Irrationalität bzw. Arationalität der Religion ist inzwi-

1 Vgl. zur Bestimmung des Glaubens als Option etwa prominent Charles Taylor,
Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a. M. 2009; Hans Joas, Glaube als Option. Zu-
kunftsmöglichkeiten des Christentums, Freiburg – Basel – Wien 2012.
2 So lautet ja im Grunde der Vorwurf neuerer Religionskritiken im Stile von Ri-
chard Dawkins, Der Gotteswahn, Berlin 82007.
3 Aufgearbeitet ist diese Problematik in hervorragender Weise bei Paul Seungoh
Chung, God at the Crossroads of Worldviews. Toward a Different Debate About
the Existence of God, Notre Dame 2016.

9



schen auch noch in wohlwollend kritischen Reflexionen des Glau-
bens selbstverständlich.4

Ein Grundproblem, das sich in diesem Zusammenhang zeigt, ist
eine Skepsis gegen den Begriff. Gemeint ist damit die mittlerweile
wieder vielfältig kritisierte, aber gerade im Alltag noch immer domi-
nante Ansicht, Erkenntnis sei identisch mit Empirie. Nur das gilt als
wertvoll für Erkenntnis, was wahrgenommen und vermessen werden
kann, nicht aber die Begriffe, mittels derer das Wahrgenommene und
Gemessene sortiert und in einen Zusammenhang gestellt wird. Das
entspricht zwar der Alltagsintuition, dass es ‚klare Fakten‘ auf der ei-
nen Seite und ‚schwammige Begriffe‘ auf der anderen gebe. Dabei
wird aber bisweilen übersehen, dass die Fakten, so evident und klar
sie auch erscheinen, nicht außerhalb unserer Begriffe erfasst werden.
Diese erkenntnistheoretische Grundeinsicht, die sich von Immanuel
Kant („Anschauungen ohne Begriffe sind blind“5) bis zu Ludwig
Wittgenstein („Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen
meiner Welt“6) nachvollziehen lässt, behauptet nicht zwangsläufig,
dass es so etwas wie ein wirklichkeitsresistentes Begriffsschema gibt.7

Sie behauptet aber, dass man vom Verstehen einer Sache nicht spre-
chen kann, ohne den Zusammenhang von Sache und ihrem Begreifen
selbst zu reflektieren. Im Verstehen ist der Begriff Teil der Sache selbst.

Die empirische Beschreibung der Wirklichkeit ist demnach zu-
gleich immer rückgebunden an das Nachdenken über die Begriffe, in
denen Wirklichkeit beschrieben wird. Treffen die gebrauchten Begriffe
das Gemeinte oder gehen sie an der Sache vorbei? Der Versuch einer
begrifflichen Erörterung von Wahrnehmungen ist für die Wahrneh-
mung selbst relevant und – wie unsere Alltagspraxis zeigt – im Spiel

4 Diese Grundstimmung wird etwa deutlich bei Jürgen Habermas, Auch eine
Geschichte der Philosophie, Berlin 2019. Zur Diskussion vgl. Franz Gruber/
Markus Knapp (Hg.), Wissen und Glauben. Theologische Reaktionen auf das
Werk von Jürgen Habermas „Auch eine Geschichte der Philosophie“, Freiburg –
Basel – Wien 2021.
5 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 75, in: Ders., Werkausgabe, Bd.
III, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M. 1974.
6 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 5.6, in: Ders., Werk-
ausgabe, Bd. 1, Frankfurt a. M. 2006.
7 Vgl. zur Adressierung dieser von Donald Davidson herkommenden Kritik,
Martin Dürnberger, Die Dynamik religiöser Überzeugungen. Postanalytische
Epistemologie und Hermeneutik im Gespräch mit Robert B. Brandom, Pader-
born u. a. 2017, 114 –125.

10 Aaron Langenfeld



des ‚Gebens und Nehmens von Gründen‘ (Wilfrid Sellars) sinnvoll
möglich. Die Arbeit am Begriff steht folglich den objektiven Daten
nicht als separater, ‚schwammiger‘ Teil eines Verstehens der Wirklich-
keit gegenüber, sondern sie stellt selbst ein Moment am Wahrgenom-
menen dar. Man muss die Wirklichkeit des Mount Everest an sich
nicht leugnen, um dafür zu argumentieren, dass der konkrete Berg
nicht ohne eine Unterscheidung von anderen Bergen als er selbst iden-
tifizierbar und folglich ohne diese Unterschiedenheit auch nicht er
selbst wäre. Natürlich basiert diese Unterscheidung wiederum auf
Wahrnehmung und Messung, aber das Unterscheiden ist eine begriff-
liche Operation.

Im Grunde ist sie nicht nur eine, sondern die begriffliche Opera-
tion schlechthin, insofern die Bestimmung, was etwas ist, nicht ohne
Unterscheidung von dem, was es nicht ist, zu denken ist.8 Sind Be-
griffe so ein unaufhebbarer Bestandteil des Verstehens von Wirklich-
keit, dann ist zunächst anzunehmen, dass auch das Nachdenken
über Begriffe selbst Erkenntnisfortschritt bewirken kann. Auch in
der Frage nach dem Verstehen des Glaubens geht es so letztlich um
die Unterscheidung eines der Vernunft nachvollziehbaren Begriffs
von einem der Vernunft nicht nachvollziehbaren Ausdruck. Selbst
wenn man aber bereit ist, diesen Schritt zu akzeptieren, wird die An-
nahme stutzig machen, dass bereits ein nachvollziehbarer Begriff
Gottes den Glauben nicht nur als eine, sondern als einzige rationale
Möglichkeit aufweisen könnte. Genau das ist aber die Grundaussage
sogenannter ontologischer Argumente: Wer den Begriff Gottes richtig
verstanden hat, kann seine Existenz nicht leugnen.

2. Die klassische Struktur des ontologischen Arguments

Die Frage, ob Gott existiert, wird in ontologischen Argumenten also
mit der Frage verknüpft, was überhaupt als existierend gedacht wer-
den soll.9 Insofern steht in der tradierten Urform ontologischer Ar-

8 Diese Idee ist offensichtlich inspiriert von G.W.F. Hegel, Phänomenologie des
Geistes, in: Ders., Werke, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1976, 40.
9 Grundlagentexte zu den verschiedensten Fassungen ontologischer Argumente
sind in so umfassender Zahl gegeben, dass hier nur zwei m. E. zur Übersicht und
vertiefenden Einführung besonders relevante Referenzen benannt werden sollen:

11Wirklichkeit begreifen



gumente bei Anselm von Canterbury zu Beginn des Nachdenkens
über die Wirklichkeit Gottes eine Bestimmung des Gottesbegriffs:
Gott wird geglaubt als etwas, über das hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann.10 Die Verschränkung von Glauben und Denken ver-
deutlicht nicht nur, dass eine wirkliche Trennung beider Bereiche
nicht vorgesehen ist, sondern auch, dass Anselm konsequenterweise
selbstverständlich ist, dass jemand, der die Voraussetzung des Glau-
bens nicht teilt, dessen Inhalt dennoch nachvollziehen kann.

Der Beweis der Existenz Gottes ist streng genommen ‚nur‘ eine
Entfaltung dieses Begriffs, der zwar im Glauben gewonnen, im Den-
ken aber einsichtig wird.11 Einer Atheistin – Anselm spricht vom
Toren – ist es möglich, sich etwas vorzustellen, worüber hinaus Grö-
ßeres nicht gedacht werden kann. Sie kann den Begriff ‚hören und
verstehen‘, unabhängig davon, ob sie glaubt, dass das Bezeichnete
existiert oder nicht. Kann sie aber denken, dass dasjenige, worüber
hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, nur eine Vorstellung
ist? Denn wäre es nur eine Vorstellung, dann müsste man doch an-
nehmen, dass etwas Größeres gedacht werden kann, nämlich etwas,
das nicht bloße Vorstellung ist. Schon bei einer Pizza Caprese gilt ja,
dass sie den Hunger nicht stillt, wenn sie nur erdacht ist. Eine wirk-
lich existierende Pizza Caprese ist in diesem Sinne besser als eine
bloß vorgestellte. Umso mehr ist diese Regel aber auf dasjenige We-
sen anzuwenden, über das objektiv nichts Größeres gedacht werden
kann. Denn während sich über eine Pizza Caprese hinaus Größeres
denken lässt (etwa Kalorienfreiheit), vermeidet Anselms Definition
des Gottesbegriffs ja genau diese Möglichkeit; über Gott darf aus be-

Vgl. Joachim Bromand/Guido Kreis (Hg.), Gottesbeweise. Von Anselm bis Gö-
del, Frankfurt a. M. 52016 und Winfried Löffler, Einführung in die Religions-
philosophie, 2. überarb. Aufl., Darmstadt 2013, 52–59. Zur ersten Einführung vgl.
Martin Breul, Art. Ontologischer Gottesbeweis, in: Cornelia Dockter/Mar-
tin Dürnberger/Aaron Langenfeld (Hg.), Theologische Grundbegriffe. Ein
Handbuch (Grundwissen Theologie), Paderborn u. a. 2021, 127f.
10 Vgl. Anselm von Canterbury, Proslogion. Untersuchungen, Lateinisch-deut-
sche Ausgabe, von F. S. Schmitt, Stuttgart – Bad Cannstatt 1962, Kap. 2.
11 Damit ist auf Anselms Grundbestimmung eines nach Einsicht suchenden Glau-
bens (fides quaerens intellectum) verwiesen. Vgl. zur Einführung in das Projekt ei-
nes vernünftigen Glaubens bei Anselm insgesamt Stephan Ernst, Anselm von
Canterbury, in: Martin Breul/Aaron Langenfeld, Kleine Philosophie-
geschichte. Eine Einführung für das Theologiestudium (Grundwissen Theologie),
Paderborn u. a. 2017, 67–77.

12 Aaron Langenfeld



grifflichen Gründen hinaus nichts Größeres gedacht werden, weil
Gott präzise dadurch bestimmt ist, dasjenige zu sein, worüber hi-
naus Größeres nicht zu denken ist.

Dann ist aber ausgeschlossen, ihn als nicht existierend zu den-
ken – eben weil sich dann wieder etwas Größeres denken ließe, das
eigentlich Gott genannt werden müsste. In Anselms eigenen Worten
im zweiten Kapitel des Proslogion: „Wenn also das, über das hinaus
Größeres nicht gedacht werden kann, im Verstande allein ist, so ist
eben das, über das hinaus Größeres nicht gedacht werden kann, das-
jenige über das hinaus Größeres gedacht werden kann. Das aber
kann mit Sicherheit nicht der Fall sein.“

Dasjenige, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann,
nur als Vorstellung zu denken, wird so als Selbstwiderspruch identi-
fiziert. Übersetzt bedeutet dies aber, dass es ein Selbstwiderspruch
ist, Gott als bloße Vorstellung oder Projektion zu begreifen. Man
verfehlt den Begriff Gottes, wenn dieser nicht die Annahme seiner
Existenz beinhaltet. Wer also den Ausdruck ‚Gott‘ richtig versteht,
muss annehmen, dass er Existenz als Eigenschaft notwendig um-
fasst, woraus folgt, dass Gott existieren muss.

Diese Einsicht in die begriffliche Notwendigkeit ist insbesondere
hervorgehoben worden von René Descartes: Dass Gott als existie-
rend gedacht werden muss, kalorienfreie Caprese-Pizzen (oder ge-
flügelte Pferde) aber nicht, liegt nicht an einer besonderen Denk-
begabung oder einer besonders ausgeprägten Fantasie, sondern am
Zwang des Begriffs und – weil eben darin die Existenz Gottes aus-
gewiesen ist – demnach an Gott selbst. „Denn es steht mir nicht frei,
Gott ohne Existenz (also das höchstvollkommenste Seiende ohne die
höchste Vollkommenheit) zu denken, wie es mir freisteht, mir ein
Pferd entweder mit oder ohne Flügel vorzustellen.“12

3. Die klassische Kritik ontologischer Argumente

Genau diese von Descartes stark gemachte Intuition greifen die klas-
sischen Kritiken ontologischer Argumente an und betonen ihrerseits
die Unterschiedenheit von Denken und Sein. Schon bei Anselms Zeit-

12 René Descartes, Mediationes de prima philosophia, Lateinisch – Deutsch,
Hamburg 2008, 137.

13Wirklichkeit begreifen



genosse Gaunilo von Marmoutiers geht es um den unterstellten Fehl-
schluss von einer als vollkommen gedachten Insel auf deren tatsäch-
liche Existenz. Allerdings tappt Gaunilo damit genau in die Falle, die
oben mit Descartes noch einmal scharf gestellt wurde: Die Vorstellung
einer Insel, sei sie auch noch so vollkommen, enthält die Bestimmung
der Existenz doch niemals notwendig, sondern immer nur durch den
Wunsch bzw. Willen der Denkenden. Der Begriff Gottes unterscheidet
sich generisch von Vorstellungen, die von Inseln und Pizzen handeln,
weil es sich bei jenen um endliche Größen handelt, über die wegen
ihrer Endlichkeit immer Größeres hinaus gedacht werden kann, bei
diesem aber nicht. Denn ‚Gott‘ bezeichnet als dasjenige, worüber hi-
naus Größeres nicht gedacht werden kann, präzise die Negation des
Endlichen, Bedingten als das Un-endliche, Un-bedingte, er bezeichnet
das Notwendige gegenüber dem Kontingenten.

Immanuel Kant, dessen Kritik ontologischer Argumente ohne
Zweifel zu den einflussreichsten und treffsichersten zählt, sieht die-
sen Punkt auch völlig klar:13 Notwendige Existenz gehört zum Um-
fang des Gottesbegriffs. Aber, so Kants kritische Einsicht, folgt aus
der Tatsache, dass ich den Begriff so bilden muss, tatsächlich, dass
es sich auch in Wirklichkeit so verhalten muss? Folgt also aus der
Tatsache, dass ich nicht anders denken kann, dass dem Gedachten
auch eine Wirklichkeit entspricht? Kant selbst greift zur Beantwor-
tung der Frage das Beispiel eines Dreiecks auf: Zwar ist zuzugeben,
dass Dreiecke notwendig drei Winkel haben, aus dieser Tatsache
folgt nun aber keineswegs, dass es dreiwinklige Dreiecke geben
muss, sondern nur, dass existierende Dreiecke immer drei Winkel
haben müssen. Anselm und Descartes, so Kant, hätten notwendige
Existenz gleich der Bestimmung ‚dreiwinklig‘ auf den Gottesbegriff
bezogen und damit den Schein erzeugt, dass das Denken die Wirk-
lichkeit des Gedachten verbürgen könnte. Dabei folgt aus dem so ge-
bildeten Gottesbegriff doch nur, dass Gott notwendig existiert, wenn
er existiert. Weil notwendige Existenz zu seinem Begriff gehört, ist es
ebenso ausgeschlossen, dass Gott kontingenterweise existiert, wie es
von einem real existierenden Dreieck ausgeschlossen ist, dass es kei-
ne drei Winkel hat. Der Begriff, so Kant, verändert sich nicht durch

13 Vgl. zum Folgenden Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: Ders.,
Werke in sechs Bänden, Bd. II, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1983,
B620–631.

14 Aaron Langenfeld



die Tatsache, dass das mit ihm Bezeichnete existiert. Und gerade
deshalb kann Existenz keine Eigenschaft des Begriffs sein.

Um wirklich über die Existenz Gottes urteilen zu können,
bräuchte es nach Kant Anschauung, sinnliche Wahrnehmung, die
eine Entsprechung von Denken und Gedachtem erkenntnistheo-
retisch überprüfbar machen würde. Genau das scheint aber bei Gott,
dessen Wesen dem Begriff nach nicht vermittels menschlicher Sin-
neseindrücke erkannt werden kann, unmöglich. Deshalb, so schließt
Kant, führen keine Wege des reinen Denkens zu Gott.

4. Denken und Geschehen14

Kants Einwand ist bestechend bis heute. Durch reine Spekulation
wird man zu keiner Erkenntnis über die Wirklichkeit kommen, selbst
dann nicht, wenn sich Ideen als notwendig für unser Denken darstel-
len. Das ist für ihn der ‚Abgrund der Vernunft‘, die dem Denken zu-
gängliche Idee der Unzuverlässigkeit des Denkens. Ohne die sinnliche
Außenwelt, das ‚Ding an sich‘, bleiben für Kant unsere Begriffe leer,
können wir keinen Erkenntniszuwachs verbuchen. Damit stellt Kant
einen Riss zwischen Denken und Sein, zwischen Subjekt und Objekt
fest, der selbst zum Gegenstand der Kritik wurde und so eine bedeut-
same Transformation des ontologischen Arguments eingeleitet hat.15

Für Georg Wilhelm Friedrich Hegel ist die von Kant diagnosti-
zierte Spaltung von Subjekt und Objekt Ausweis eines Mangels einer
Philosophie, die vom Subjekt ausgeht und so nie die komplexe Ein-
heit von Subjekt und Objekt erfassen kann.16 Was Kant als unter-
schieden denkt, ist nach Hegel sowohl als Differenz als auch als Ein-
heit zu begreifen: Das Denken ist mit dem Sein nicht identisch, aber
eben auch nicht so von ihm verschieden, dass es eine eigene Sphäre
bilden würde, die möglicherweise sogar berührungslos neben dem

14 Dieses Kapitel verdankt wesentliche Impulse Jürgen Werbick, Gott verbind-
lich. Eine theologische Gotteslehre, Freiburg – Basel – Wien 2007, 105–119.
15 Zur Einführung in Kants Erkenntnistheorie vgl. Bernhard Nitsche/Florian
Baab, Immanuel Kant, in: Breul/Langenfeld (Hg.), Kleine Philosophie-
geschichte, 141–151, besonders 143–147.
16 Einfluss auf die hier zur Geltung kommende Hegel-Lesart hat der hermeneuti-
sche Zugang Kurt Appels genommen. Vgl. Ders., Zeit und Gott. Mythos und Lo-
gos der Zeit im Anschluss an Hegel und Schelling, Paderborn u. a. 2008.

15Wirklichkeit begreifen



Sein stünde. Vielmehr wird sich das Sein im Denken selbst durch-
sichtig; der Geist erfasst im Denken das Sein so, dass das Denken
selbst als Moment am Sein aufscheint und, weil das Sein das Denken
umschließt, das Sein folgerichtig ein Moment am Denken ist. Wäh-
rend Kant also den Zugriff des Subjekts auf ein Objekt durch bloßes
Denken versperrt sieht, geht Hegel davon aus, dass es ein ‚objektfrei-
es‘ Subjekt gar nicht geben kann, dass das Sein eine ursprüngliche
Einheit mit dem Denken bildet und deshalb ein Zugriff des Denkens
auf das Sein nicht nur möglich, sondern Grundstruktur eines Be-
greifens von Wirklichkeit im Zusammenhang ist.

Folglich zielt Hegels Rekonstruktion des ontologischen Arguments
auch nicht mehr auf den Beweis der Wirklichkeit einer Wesenheit au-
ßerhalb des Denkens durch das Denken, sondern auf die Durchsichtig-
keit der Vernünftigkeit des Seienden in der höchsten Idee der Ver-
nunft. Hegel interpretiert das ontologische Argument als Einsicht in
den Zusammenhang von Denken und Sein überhaupt und so als Ar-
gument für die Vernünftigkeit der Vernunft. Denn weil das als vernünf-
tig Erkannte schon immer Erkennen an der Wirklichkeit ist, kann die
Vernunft der Vernunft – anders als bei Kant – nicht mehr an der
Wirklichkeit zerschellen.17 Die Selbstdurchdringung des Seins im
Denken ist allerdings ein Werden, Geschehen, d. h. die Einsicht in
die Vernünftigkeit der Wirklichkeit liegt nicht jenseits der Geschichte,
sondern der Prozess des Einsichtigwerdens ist selbst Moment an der
Einsicht.18 Die Übereinstimmung des Denkens mit dem Sein ist in
diesem Sinne Geschehen, die Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes aus
reiner Vernunft zugleich reines Widerfahrnis des Seins.

Man mag der Ansicht sein, dass Hegel damit im Grunde die klas-
sische Idee der Gottesbeweise verabschiedet bzw. immanentistisch
aufgelöst hat.19 Möglich und plausibel ist aber auch eine Interpreta-
tion, die in Hegels Rekonstruktion des anselmschen Arguments ei-
nen dynamischen Aspekt offenlegt, der auch in Kants Kritik noch
unterbestimmt ist: Versteht man die ursprüngliche Form des onto-
logischen Arguments nämlich – wie oben dargelegt – als Entfaltung

17 Vgl. zu dieser Rekonstruktion Gunnar Hinrichs, Zur kritischen Theorie,
Frankfurt a. M. 2020.
18 Vgl. Hegel, Phänomenologie des Geistes, 25.
19 Zu dieser Einschätzung kommen tendenziell Bromand/Kreis, Gottesbeweise,
235f.

16 Aaron Langenfeld



des vorausgesetzten Begriffs Gottes als desjenigen, worüber hinaus
Größeres nicht gedacht werden kann, dann lässt sich schon bei An-
selm selbst eine komparative Logik anzeigen, die eher auf die Prü-
fung konkreter Inhalte des Gottesbegriffs, denn auf eine materiale
Festlegung desselben verpflichtet.20 Schon in der Urfassung des Ar-
guments ist also offen, was genau eigentlich gemeint ist mit dem,
worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann. Diese Offen-
heit muss man aber nicht als Anselms Versäumnis deuten, sondern
kann sie als methodische Unbestimmtheit verstehen, die ermöglicht,
jeweils mögliche Begriffe und Attribute Gottes auf ihre Adäquanz
hin zu überprüfen. Wäre es also bspw. nicht hochgradig unplausibel,
Gott als kleinmütig-rachsüchtigen Despoten darzustellen, wenn
doch von ihm als demjenigen zu denken ist, worüber hinaus Größe-
res nicht gedacht werden kann?21

Anselm selbst erfasst damit den Begriff Gottes als Instrument der
Unterscheidung von der Wirklichkeit Gottes entsprechenden Begrif-
fen. Wie aber kommt die Vernunft auf den Inhalt dieser Entspre-
chungen? Hegel trägt das Moment des Werdens in diese Unterschei-
dung ein und damit sowohl den Prozess des Zu-sich-Kommens
eines adäquaten Gottdenkens als auch die ursprüngliche Bindung
des Denkens im Werden an das, was der Fall ist. Die Erkenntnis Got-
tes im Denken, das ursprünglich nicht außerhalb des Seins steht, er-
hält so Geschehenscharakter.

Diese Einsicht wird bei Friedrich Wilhelm Josef Schelling auf-
genommen und kritisch weiterentwickelt. Schelling verhandelt das
ontologische Argument im Kontext der Philosophie der Offenbarung
und nimmt damit ein entscheidendes Moment in die Verhältnis-
bestimmung von Denken und Sein auf. Der Ausdruck ‚Offenbarung‘
beschreibt für Schelling das Sich-Zeigen eines Grundverhältnisses
Gottes zum Menschen, das „ein nicht bloß ideales, durch Vernunft
oder freie Erkenntnis vermitteltes [ist], sondern ein reales Verhältnis
zu Gott; denn es gibt ein älteres, ins Sein selbst zurückgehendes Ver-

20 Vgl. zu dieser Logik etwa Klaus von Stosch, Größer als am größten? Unter-
suchungen zum Gottesbegriff Anselms von Canterbury, in: ThZ 62 (2006)
420–432.
21 Vgl. zum Verständnis dieser Logik der Gottesrede in soteriologischer Perspek-
tive Aaron Langenfeld, Das Schweigen brechen. Christliche Soteriologie im
Kontext islamischer Theologie (Beiträge zur Komparativen Theologie; 22), Pader-
born u. a. 2016, 127–140.

17Wirklichkeit begreifen



hältnis des Menschen zu Gott, als das Erkennen.“22 Weil Hegels phi-
losophischer Ansatz versucht, die Übereinstimmung von Denken
und Sein und so die Vernünftigkeit des Seins zu rechtfertigen, ver-
mutet Schelling darin eine Unterwerfung der Wirklichkeit unter die
von Kant kritisch analysierten Notwendigkeiten des Denkens, die die
Freiheit der Schöpfung und damit die Unableitbarkeit des von Hegel
richtig erkannten Geschehens von Wirklichkeitserkenntnis nicht adä-
quat darstellen kann.23 Insofern findet sich bei Schelling eine entschei-
dende Fortbestimmung der Hegelschen Transformation des ontologi-
schen Arguments. Der Beweis der Wirklichkeit Gottes im Denken
ereignet sich hier nun als streng unableitbares Geschehen, „quo maius
nil fieri potest“24, worüber hinaus Größeres nicht geschehen kann. Die
Vernünftigkeit des Seins wird dem Denken also nicht gewissermaßen
automatisch transparent, sondern sie muss sich erweisen – womit zu-
gleich die Annahme gesetzt ist, dass dieses Geschehen theoretisch aus-
bleiben könnte. Weil sich aber in der Gestalt Jesu Christi schon ereig-
net hat, worüber hinaus Größeres nicht geschehen kann, ist das
Ausbleiben des Sich-Zeigens des Grundverhältnisses von Gott und
Welt eben nur noch theoretisch möglich.

Schellings Beharren auf die dem Denken unableitbare Qualität
des Geschehens der Wirklichkeit wird man mit Recht als Grundfigur
existentialer Philosophie bezeichnen können.25 Denn die Frage nach
der Erkennbarkeit Gottes und des Seins im Allgemeinen wird im
Horizont der Bedeutung für den Menschen verortet und schafft so
Raum für den existentialistisch zentralen Begriff der Erfahrung, der
zugleich nicht auf einen Empirismus im kantischen Sinne be-
schränkt ist. In Camus’ Zurückweisung der Erkennbarkeit der Ver-
nunft des Daseins wird genau diese von Schelling eingeleitete Span-
nung deutlich: „Ich weiß nicht, ob diese Welt einen Sinn hat, der
über sie hinausgeht. Aber ich weiß, dass ich diesen Sinn nicht kenne

22 F. W. J. Schelling, Philosophie der Offenbarung, hrsg. u. eingel. von Manfred
Frank, Frankfurt a. M. 52016, 257.
23 Vgl. zur Kritik ebd., 132–134.
24 F.W.J. Schelling, Urfassung der Philosophie der Offenbarung, Bd. 2, hrsg. v.
Walter Erhardt, Hamburg 1992, 423.
25 Vgl. Manfred Frank, Einleitung, in: Schelling, Philosophie der Offen-
barung, 9–84, hier: 30. Frank verweist darauf, dass Schelling nach einem Bericht
Karl Rosenkranz’ seine Philosophie selbst mit dem Begriff ‚Existentialphilosophie‘
bezeichnet hat.

18 Aaron Langenfeld



und daß es mir vorerst auch nicht möglich ist, ihn zu kennen. Was
bedeutet mir ein Sinn, der außerhalb meiner conditio liegt?“26

In der (katholischen) Theologie der Gegenwart zeigt sich regel-
mäßig eine Hermeneutik des ontologischen Gottesbeweises, die
mehr oder weniger explizit an die skizzierte Linie neuzeitlicher
Transformationen anschließt und folglich das Argument selbst nicht
mehr als Aufweis der Existenz Gottes aus reiner Vernunft begreift,
sondern als Nachvollzug der im Glauben bereits gedeuteten Wirk-
lichkeit. Oft wird damit die Annahme verbunden, dem Argument
ginge es damit ‚bloß‘ um eine glaubensinterne Klärung bzw. Selbst-
vergewisserung. Allerdings unterschätzt diese Perspektive den bei
Hegel und Schelling ausdrücklichen Anspruch einer Einheit von
Sein und Denken im Geschehen und der Erfahrung dessen, was der
Fall ist. Jede interne Selbstvergewisserung ist so aber immer auch Be-
greifen des ‚externen‘ Allgemeinen, jede Deutung Moment am Ge-
deuteten, wechselseitig nicht ineinander aufgehend, aber auch nicht
ohneeinander gegeben.27 Auch der Glaube wird so nicht außerhalb
der Gesamtwirklichkeit stehen können; auch er ist vielmehr als Be-
greifen von Wirklichkeit in der Wirklichkeit zu verorten. In diesem
Sinne ist es möglicherweise doch nicht zufällig, dass Anselm sein Ar-
gument im Rahmen eines Gebets formulierte. Denn im Gebet ist ge-
rade kein reines Nachdenken über Gott angestrebt, sondern zugleich
erfahrungsverarbeitende, performative Inanspruchnahme Gottes ge-
geben. Jede theologische Verteidigung des ontologischen Arguments
erhebt also streng genommen keinen bereichsspezifischen glaubens-
internen, sondern einen allgemeinen Geltungsanspruch. Lässt sich
ein solcher Geltungsanspruch aber über die bloße Behauptung hi-
naus konkret plausibilisieren?

Karl Rahner ist als Schüler Heideggers sichtbar von Impulsen He-
gels und Schellings beeinflusst. So ist sein theologisches Hauptwerk

26 Albert Camus, Der Mythos des Sisyphos, Reinbek 122010, 69.
27 Vgl. zu dieser Dialektik auch Johannes Grössl/Matthias Remenyi, Glück-
liches Scheitern. Über Grenze und Größe der Gottesbeweise, in: IKaZ – commu-
nio 50 (1/2021) 22–36. Grössl und Remenyi geht es dabei eher um den wahrheits-
theoretischen Status der Gottesbeweise bzw. um die Adäquanz eines zumindest
schwachen metaphysischen Realismus, als um die hermeneutische Verschränkung
von Begriff und Anschauung. Gleichwohl ist es interessant, dass sich hier eine An-
näherung von eher hermeneutischen und eher analytisch geprägten Aneignungs-
versuchen annehmen lassen könnte.

19Wirklichkeit begreifen



geprägt von der fundamentalen Annahme, dass wirkliche Gottes-
erkenntnis nur aus Offenbarung, aus dem Sich-Zeigen Gottes mög-
lich ist.28 Zugleich verortet er diese Offenbarung allerdings in der dia-
lektischen Spannung von Ereignis und subjektiver Teilhabe am
Ereignis. Gottes Offenbarung zeigt sich also nicht nur in der Wirklich-
keit des gesprochenen Wortes (Christus), sondern auch in der Mög-
lichkeit diesem Wort im eigenen Handeln zu entsprechen (Geist).29

Dabei gilt, dass Wirklichkeit und Möglichkeit streng gleichursprüng-
lich zu denken sind, insofern Möglichkeit logische Bedingung der
Wirklichkeit ist, Wirklichkeit aber faktische Bedingung von Möglich-
keit. Gottes Offenbarung ist in diesem Sinne rekonstruierbar als ur-
sprüngliches Beziehungsereignis, in dem der Mensch einerseits Ange-
sprochener und (möglicher) Sprechender zugleich ist. Dieser Form
entspricht dabei der Inhalt der Offenbarung in Christus, der die Liebe
in Wort und Tat als Zentrum des Weltverhältnisses Gottes identifi-
ziert. Auf Basis dieser Struktur lässt sich nach Rahner der Begriff der
Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes bestimmen:30 In der ge-
schichtlich konkreten Wirklichkeit Christi und in der subjektiv mög-
lichen Nachfolge Christi ereignet sich Gottes Wesen als Liebe, geschieht
dasjenige, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann.31 Nur

28 Vgl. dazu etwa Rahners Bemerkungen zur Erkenntnis Gottes und der Fokussie-
rung auf die (transzendentale) Erfahrung in: Ders., Grundkurs des Glaubens.
Einführung in den Begriff des Christentums, in: Ders., Sämtliche Werke, Bd. 26,
Freiburg – Basel – Wien 1999, 1–442, hier: 55–72. In der äußerst kurzen Auseinan-
dersetzung mit den Gottesbeweisen wird deutlich, dass Rahner dieselben lediglich
als reflexen Ausdruck eines alltäglichen Erfahrungs- und Deutungszusammen-
hangs des immer vorrangig sich zeigenden Seins überhaupt ist.
29 Vgl. zu diesem Begriffspaar meine Überlegungen im Anschluss an Karl Rahner
in Aaron Langenfeld, Frei im Geist. Studien zum Begriff direkter Proportiona-
lität in pneumatologischer Absicht (Innsbrucker Theologische Studien; 98), Inns-
bruck 2021, 329–333.
30 Zur erkenntnislogischen Zentralstellung des Begriffs der Selbstmitteilung vgl.
Rahner, Grundkurs des Glaubens, 116–136. Entscheidend ist hier m. E., dass
die zentrale Rolle der transzendentalen Erfahrung nicht als exklusiver Anknüp-
fungspunkt der Gotteserkenntnis durch Offenbarung begriffen wird, sondern
dass sie als Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung überhaupt phänomenolo-
gisch als Apperzeption konkreter Erfahrung verstanden wird. In diesem Sinne
weist Rahner darauf hin, dass auch die transzendentale Erfahrung und mit ihr
jede Erkenntnis Gottes aposteriorisch ist. (Vgl. dazu ebd., 55)
31 Vgl. zum Begriff der Liebe bei Hegel auch in erkenntnistheoretischer Absicht
G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Bd. II, in: Ders.,

20 Aaron Langenfeld



dadurch aber, dass es geschieht und so Bedeutung für den Menschen
haben kann – hier bricht sich die existenzphilosophische Perspektive
Bahn –, ist das Geschehene als dasjenige bestimmbar, über das Größe-
res hinaus nicht gedacht werden kann. Im Geschehen der Liebe nicht
an Freiheit zu verlieren, sondern die Liebe als fundamentalen Zu-
spruch und darin zugleich als eigentliche Möglichkeit der Freiheit zu
erfahren, aus der Beziehung heraus man selbst sein zu dürfen, das ist
nach Rahner im christlichen Verständnis die Relevanz des höchsten
Gedankens und Geschehens.32

Erst vom Inhalt der Offenbarung her ist ersichtlich, was der Be-
griff dessen, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden kann,
bezeichnet.33 Genau in diesem Sinne versteht Rahner die klassischen
Gottesbeweise als subjektives Begreifen des Alltags, in dem der
Mensch (bewusst oder nicht) der Wirklichkeit der Liebe als der Lie-
be Gottes begegnet.34 Damit sind diese Gottesbeweise aber eben
nicht ‚bloßes Denken‘, sondern – im Sinne der dialektischen Struk-
tur von Offenbarung – subjektive Teilhabe am kategorialen Sein.
Das Begreifen der Liebe als demjenigen, worüber hinaus Größeres
nicht gedacht werden kann, steht der Erfahrung der Liebe als demje-
nigen, worüber hinaus Größeres nicht geschehen kann, nicht so ge-
genüber, als handelte es sich um zwei getrennte Bereiche der Wirk-
lichkeit. Vielmehr ist das Begreifen von Liebe als Liebe selbst ein
Moment an der Erfahrung und umgekehrt die Erfahrung Moment
am Begreifen überhaupt.

Werke, Bd. 17, Frankfurt a. M. 102018, 222: „Liebe ist ein Unterscheiden zweier,
die doch füreinander schlechthin nicht unterschieden sind. Das Bewußtsein, Ge-
fühl dieser Identität, dieses, außer mir und in dem Andern zu sein, ist die Liebe:
ich habe mein Selbstbewußtsein nicht in mir, sondern im Andern, aber dies An-
dere, indem nur ich befriedigt bin, meinen Frieden mit mir habe, – und ich bin
nur, indem ich Frieden mit mir habe; habe ich den nicht, so bin ich der Wider-
spruch der auseinanderfällt, – dies Andere, indem es ebenso außer sich ist, hat
sein Selbstbewußtsein nur in mir, und beide sind nur dies Bewußtsein ihres Au-
ßersichseins und ihrer Identität, dies Anschauen, dies Wissen der Einheit. Das ist
Liebe, und es ist ein leeres Reden, das Reden von Liebe, ohne zu wissen, daß sie das
Unterscheiden und das Aufheben des Unterschiedes ist.“
32 Vgl. zu dieser These, die zuletzt in der Axiomatik direkter Proportionalität von
göttlichem Wirken und menschlicher Wirklichkeit begründet ist, ausführlich
Langenfeld, Frei im Geist, 87–146.
33 Vgl. dazu auch Schelling, Philosophie der Offenbarung, 254f.
34 Vgl. Rahner, Grundkurs des Glaubens, 71.

21Wirklichkeit begreifen




