Martin Breul — Aaron Langenfeld —
Sarah Rosenhauer — Fana Schiefen

Gibt es Gott wirklich?

Griinde fiir den Glauben. Ein Streitgesprach

/i
HERDER 7

FREIBURG - BASEL - WIEN

M

L



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gvfsc s FSC®C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
ISBN Print 978-3-451-38735-7
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83735-7



Vorwort

Gibt es Gott wirklich? Diese alte Frage treibt Menschen seit Jahr-
tausenden um. In diesem Buch geht es um Argumente, die dafiir
werben, die Frage mit Ja zu beantworten. Im Blickpunkt stehen
dabei vier Argumentationsformen, die in der Geschichte von Phi-
losophie und Theologie klassische Rechtfertigungen der Vernunft
des Glaubens waren: Der ontologische Gottesbeweis, der kosmolo-
gische Gottesbeweis, die Postulatenlehre Immanuel Kants und das
Argument aus der religiosen Erfahrung. Den Autorinnen und Au-
toren geht es aber nicht einfach um eine Verteidigung der Urform
dieser klassischen Argumente, sondern vielmehr um eine Reflexion
der Frage, ob diese Argumente auch unter den erkenntnistheoreti-
schen Bedingungen und in den sozialen Kontexten des 21. Jahr-
hunderts hilfreich sein konnen, die Frage nach der Existenz Gottes
zu beantworten.

Das Format des Bandes ist dialogisch angelegt: Zunichst widmen
sich die Beitrdge der Rekonstruktion und Transformation einer der
genannten Argumentationsmuster. Aaron Langenfeld versucht das
ontologische Argument existenzphilosophisch zu plausibilisieren
und so neu an die Anforderungen rationaler Glaubensverantwor-
tung in der Spitmoderne heranzufithren. Fana Schiefen nimmt kos-
mologische Argumente in den Blick und verteidigt die Auffassung,
dass sie auch heute noch wichtige Aufgaben fiir Theologie und Phi-
losophie iibernehmen, auch wenn sich ein Gottesbeweis im strengen
Sinne nicht mehr aus ihnen ableiten lisst. Konkret haben sie eine
religionskritische und eine integrative Funktion, die sie fiir die Ver-
antwortung des Gottesglaubens niitzlich werden lassen. Martin
Breul rekonstruiert die kantische Postulatenlehre und zielt in seiner
Argumentation auf eine existenzial reformulierte Form des ,prakti-
schen Vernunftglaubens® fiir das Projekt einer rationalen Glaubens-
verantwortung im 21. Jahrhundert. Sarah Rosenhauer widmet sich
dem Argument aus der religiosen Erfahrung und zeigt auf, dass die
Kategorie des Wunders als die Erfahrung der befreienden Interventi-
on eines Anderen in unsere Welt und unsere Freiheit gute Griinde
fiir die Annahme der Wirklichkeit Gottes bietet.



6 Vorwort

Im Anschluss an diese Haupttexte finden sich hinter jedem Bei-
trag kurze Repliken der jeweils drei anderen Autorinnen und Auto-
ren, die mit dem Haupttext in einen Dialog treten und die Chancen
und Grenzen der jeweiligen Argumentationsform in diesem ,Streit-
gespriach‘ ausloten mochten. Auf diesem Wege ist nicht nur eine ver-
tiefte Auseinandersetzung mit den jeweiligen Argumenten moglich,
sondern auch das Aufspiiren von Querverstrebungen innerhalb der
verschiedenen Argumentationsmuster fir die Vernunft des Gottes-
glaubens.

An dieser Stelle mochten wir auch unseren herzlichen Dank an
Herrn Dr. Stephan Weber vom Herder Verlag zum Ausdruck bringen,
der das innovative Format des Buches von Anfang an unterstiitzt und
den Entstehungsprozess mit groflem Engagement begleitet hat. Eben-
so gebiihrt Frau Theresa Oesselke und Frau Anna-Maria Rakus grof3er
Dank fir Hilfen beim Korrekturlesen und der Redaktion des Manu-
skripts.

Wir hoffen, mit diesem Buch eine gut lesbare und zugleich diffe-
renzierte Einfithrung in einige gegenwirtig diskutierte Argumente
fiir die Vernunft des Glaubens an die Wirklichkeit Gottes zu geben.
Auch wenn wir verschiedene Wege wihlen, um die im Buchtitel ge-
stellte Frage zu beantworten, so eint uns das Ziel, auf das wir zulau-
fen. Wir beantworten die Frage: ,Gibt es Gott wirklich? mit Ja — und
wir hoffen mit unseren Uberlegungen zu zeigen, dass es eine Viel-
zahl attraktiver Moglichkeiten gibt, diese Antwort gut zu begriinden.

Die Autorinnen und Autoren,
im Januar 2022



Inhalt

Vorwort . . . ..

Wirklichkeit begreifen

Versuch einer Plausibilisierung des ontologischen Arguments
unter existenzphilosophischen Vorzeichen . . . . . .. . .. ..
Aaron Langenfeld

Kommentare
Ein Begriff, der etwas erfahren hat — das nicht nur
ontologische Argument (Fana Schiefen) . . . . . . . . .. ..
Kann man das ontologische Argument vom Kopf auf die
Fifle stellen? (Martin Breul) . . . . . . . .. . ... ... ...
Liebe: Sein oder Sollen oder beides zugleich?
(Sarah Rosenhauer) . . . . . . . .. . ... ... ... .....

»Von Nichts kommt Nichts“?

Zur integrativen und religionskritischen Funktion
kosmologischer Argumente . . . . . ... ... ... ... . ...
Fana Schiefen

Kommentare

Big Bang Theory? Warum Theismus und Kosmologie nicht
notwendig zusammengehoren (Martin Breul) . . . . . . ..
Ein Gott, der liebt, lockt nicht, oder: warum eine Ontologie
des Ereignisses die bessere Alternative gegeniiber
prozesstheologischer Kosmologie ist (Sarah Rosenhauer) . .
Auf welchen Gott kénnen kosmologische Argumente
verweisen? (Aaron Langenfeld) . . . ... . .. . ... . . ..

»-.. alles kommt in der Religion aufs Tun an.*

Chancen und Grenzen einer kantischen Postulatenlehre fiir die
rationale Verantwortung des Glaubens im 21. Jahrhundert . .
Martin Breul

Kommentare
Postulat oder Ereignis? Begriindungspflichten
postulatorischer Argumente (Sarah Rosenhauer) . . . . . . .

36

38

42

45

71

74

76

79



8 Inhalt

Ist die Verntinftigkeit des Glaubens ein gutes Argument

fir die Wirklichkeit Gottes? (Aaron Langenfeld) . . . . . . 106
,Nicht ohne, aber auch nicht allein mit ihr* —
die praktische Vernunft darf hoffen (Fana Schiefen) . . . . 109

Der nahe Gott
Das Argument aus religioser Erfahrung . . . . . . ... .. .. 113
Sarah Rosenhauer

Kommentare
Was meinen wir mit ,Liebe? (Aaron Langenfeld) . . . . . . 150
»Es soll Wunder geben“ — Normative Griinde fiir Gott
(Fana Schiefen) . . . . ... ... ... ... ... . ... ... 152
Kant vs. Hegel — oder: Was zeigt das Argument aus der
religiosen Erfahrung? (Martin Breul) . . . . . . . . . . . .. 155

Die Autorinnen und Autoren . . . . . . ... ... ... .. ... 159



Wirklichkeit begreifen

Versuch einer Plausibilisierung des ontologischen Arguments
unter existenzphilosophischen Vorzeichen

Aaron Langenfeld

1. Die Leere des Begriffs

Ist es heute maoglich, zu glauben? — Soziologisch betrachtet ist der
Glaube auch in den nordatlantischen Lindern natiirlich noch im-
mer (oder nur noch) eine Option,' aber kann man in und mit ihm
leben, ohne den Anspruch aufgeklirter Vernunft teilweise ver-
abschieden zu miissen?® Lisst sich also der Glaube so nachvollzieh-
bar machen, dass er auch auflerhalb der Religion als Option wahr-
genommen wird und nicht als vernunftwidrig erscheinen muss,
dass er eigentlich eine Unmoglichkeit fiir denkende Menschen dar-
stellt?

Es ist offensichtlich unmoglich, diese Frage zu beantworten, ohne
die Bedeutung von ,Glaube‘ zu kennen. Im 6ffentlichen Streit um
die Religion ist allerdings an die Stelle eines Bemiithens um das Ver-
stehen der Inhalte des Glaubensbegriffs nicht selten die Auffassung
getreten, diese Inhalte seien unverstindlich.” Der Annahme, religiose
Menschen glaubten, dass Gott ein gerissener Strippenzieher hinter
den Kulissen von Natur und Geschichte sei, entspricht in der Kon-
sequenz die Annahme, dass diese Uberzeugung irrational ist und
daher im Grunde keine weltanschauliche Option darstellt. Die Vor-
stellung einer Irrationalitdt bzw. Arationalitit der Religion ist inzwi-

' Vgl. zur Bestimmung des Glaubens als Option etwa prominent CHARLES TAYLOR,
Ein sikulares Zeitalter, Frankfurt a. M. 2009; HaNs Joas, Glaube als Option. Zu-
kunftsmoglichkeiten des Christentums, Freiburg — Basel — Wien 2012.

* So lautet ja im Grunde der Vorwurf neuerer Religionskritiken im Stile von Ri-
cHARD Dawkins, Der Gotteswahn, Berlin $2007.

’ Aufgearbeitet ist diese Problematik in hervorragender Weise bei PAuL SEUNGOH
CHUNG, God at the Crossroads of Worldviews. Toward a Different Debate About
the Existence of God, Notre Dame 2016.



10 Aaron Langenfeld

schen auch noch in wohlwollend kritischen Reflexionen des Glau-
bens selbstverstindlich.*

Ein Grundproblem, das sich in diesem Zusammenhang zeigt, ist
eine Skepsis gegen den Begriff. Gemeint ist damit die mittlerweile
wieder vielfiltig kritisierte, aber gerade im Alltag noch immer domi-
nante Ansicht, Erkenntnis sei identisch mit Empirie. Nur das gilt als
wertvoll fiir Erkenntnis, was wahrgenommen und vermessen werden
kann, nicht aber die Begriffe, mittels derer das Wahrgenommene und
Gemessene sortiert und in einen Zusammenhang gestellt wird. Das
entspricht zwar der Alltagsintuition, dass es ,klare Fakten® auf der ei-
nen Seite und ,schwammige Begriffe’ auf der anderen gebe. Dabei
wird aber bisweilen iibersehen, dass die Fakten, so evident und klar
sie auch erscheinen, nicht auflerhalb unserer Begriffe erfasst werden.
Diese erkenntnistheoretische Grundeinsicht, die sich von Immanuel
Kant (,Anschauungen ohne Begriffe sind blind“’) bis zu Ludwig
Wittgenstein (,,Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen
meiner Welt“’) nachvollziehen ldsst, behauptet nicht zwangsliufig,
dass es so etwas wie ein wirklichkeitsresistentes Begriffsschema gibt.”
Sie behauptet aber, dass man vom Verstehen einer Sache nicht spre-
chen kann, ohne den Zusammenhang von Sache und ihrem Begreifen
selbst zu reflektieren. Im Verstehen ist der Begriff Teil der Sache selbst.

Die empirische Beschreibung der Wirklichkeit ist demnach zu-
gleich immer riickgebunden an das Nachdenken iiber die Begriffe, in
denen Wirklichkeit beschrieben wird. Treffen die gebrauchten Begriffe
das Gemeinte oder gehen sie an der Sache vorbei? Der Versuch einer
begrifflichen Erorterung von Wahrnehmungen ist fiir die Wahrneh-
mung selbst relevant und — wie unsere Alltagspraxis zeigt — im Spiel

* Diese Grundstimmung wird etwa deutlich bei JorRGeN HaBERMAS, Auch eine
Geschichte der Philosophie, Berlin 2019. Zur Diskussion vgl. FRaANz GRUBER/
Markus Knapp (Hg.), Wissen und Glauben. Theologische Reaktionen auf das
Werk von Jiirgen Habermas ,,Auch eine Geschichte der Philosophie, Freiburg —
Basel — Wien 2021.

> ImMANUEL KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 75, in: DErs., Werkausgabe, Bd.
1L, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M. 1974.

¢ LupwiG WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, 5.6, in: Ders., Werk-
ausgabe, Bd. 1, Frankfurt a. M. 2006.

7 Vgl. zur Adressierung dieser von Donald Davidson herkommenden Kritik,
MARTIN DURNBERGER, Die Dynamik religioser Uberzeugungen. Postanalytische
Epistemologie und Hermeneutik im Gesprach mit Robert B. Brandom, Pader-
born u. a. 2017, 114-125.



Wirklichkeit begreifen 11

des ,Gebens und Nehmens von Griinden‘ (Wilfrid Sellars) sinnvoll
moglich. Die Arbeit am Begriff steht folglich den objektiven Daten
nicht als separater, ,schwammiger‘ Teil eines Verstehens der Wirklich-
keit gegeniiber, sondern sie stellt selbst ein Moment am Wahrgenom-
menen dar. Man muss die Wirklichkeit des Mount Everest an sich
nicht leugnen, um dafiir zu argumentieren, dass der konkrete Berg
nicht ohne eine Unterscheidung von anderen Bergen als er selbst iden-
tifizierbar und folglich ohne diese Unterschiedenheit auch nicht er
selbst wire. Natiirlich basiert diese Unterscheidung wiederum auf
Wahrnehmung und Messung, aber das Unterscheiden ist eine begriff-
liche Operation.

Im Grunde ist sie nicht nur eine, sondern die begriffliche Opera-
tion schlechthin, insofern die Bestimmung, was etwas ist, nicht ohne
Unterscheidung von dem, was es nicht ist, zu denken ist.* Sind Be-
griffe so ein unaufhebbarer Bestandteil des Verstehens von Wirklich-
keit, dann ist zunichst anzunehmen, dass auch das Nachdenken
iiber Begriffe selbst Erkenntnisfortschritt bewirken kann. Auch in
der Frage nach dem Verstehen des Glaubens geht es so letztlich um
die Unterscheidung eines der Vernunft nachvollziehbaren Begriffs
von einem der Vernunft nicht nachvollziehbaren Ausdruck. Selbst
wenn man aber bereit ist, diesen Schritt zu akzeptieren, wird die An-
nahme stutzig machen, dass bereits ein nachvollziehbarer Begriff
Gottes den Glauben nicht nur als eine, sondern als einzige rationale
Moglichkeit aufweisen konnte. Genau das ist aber die Grundaussage
sogenannter ontologischer Argumente: Wer den Begriff Gottes richtig
verstanden hat, kann seine Existenz nicht leugnen.

2. Die klassische Struktur des ontologischen Arguments

Die Frage, ob Gott existiert, wird in ontologischen Argumenten also
mit der Frage verkniipft, was iiberhaupt als existierend gedacht wer-
den soll.” Insofern steht in der tradierten Urform ontologischer Ar-

® Diese Idee ist offensichtlich inspiriert von G.W.E. HEGEL, Phinomenologie des
Geistes, in: DErs., Werke, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1976, 40.

° Grundlagentexte zu den verschiedensten Fassungen ontologischer Argumente
sind in so umfassender Zahl gegeben, dass hier nur zwei m. E. zur Ubersicht und
vertiefenden Einfithrung besonders relevante Referenzen benannt werden sollen:



12 Aaron Langenfeld

gumente bei Anselm von Canterbury zu Beginn des Nachdenkens
tiber die Wirklichkeit Gottes eine Bestimmung des Gottesbegriffs:
Gott wird geglaubt als etwas, iiber das hinaus Gréferes nicht gedacht
werden kann." Die Verschrinkung von Glauben und Denken ver-
deutlicht nicht nur, dass eine wirkliche Trennung beider Bereiche
nicht vorgesehen ist, sondern auch, dass Anselm konsequenterweise
selbstverstidndlich ist, dass jemand, der die Voraussetzung des Glau-
bens nicht teilt, dessen Inhalt dennoch nachvollziehen kann.

Der Beweis der Existenz Gottes ist streng genommen ,nur‘ eine
Entfaltung dieses Begriffs, der zwar im Glauben gewonnen, im Den-
ken aber einsichtig wird." Einer Atheistin — Anselm spricht vom
Toren — ist es moglich, sich etwas vorzustellen, woriiber hinaus Gro-
Beres nicht gedacht werden kann. Sie kann den Begriff ;héren und
verstehen®, unabhingig davon, ob sie glaubt, dass das Bezeichnete
existiert oder nicht. Kann sie aber denken, dass dasjenige, wortiber
hinaus Groferes nicht gedacht werden kann, nur eine Vorstellung
ist? Denn wire es nur eine Vorstellung, dann miisste man doch an-
nehmen, dass etwas Grofleres gedacht werden kann, nimlich etwas,
das nicht blofle Vorstellung ist. Schon bei einer Pizza Caprese gilt ja,
dass sie den Hunger nicht stillt, wenn sie nur erdacht ist. Eine wirk-
lich existierende Pizza Caprese ist in diesem Sinne besser als eine
blof} vorgestellte. Umso mehr ist diese Regel aber auf dasjenige We-
sen anzuwenden, tiber das objektiv nichts Grof8eres gedacht werden
kann. Denn wihrend sich tiber eine Pizza Caprese hinaus Grofieres
denken lisst (etwa Kalorienfreiheit), vermeidet Anselms Definition
des Gottesbegriffs ja genau diese Moglichkeit; iiber Gott darf aus be-

Vgl. JoacHiM BromaNnD/Guipo Kreis (Hg.), Gottesbeweise. Von Anselm bis Go-
del, Frankfurt a. M. >2016 und WINERIED LOFFLER, Einfithrung in die Religions-
philosophie, 2. tiberarb. Aufl., Darmstadt 2013, 52-59. Zur ersten Einfithrung vgl.
MaRrTIN BrEUL, Art. Ontologischer Gottesbeweis, in: CORNELIA DOCKTER/MAR-
TIN DURNBERGER/AARON LANGENFELD (Hg.), Theologische Grundbegriffe. Ein
Handbuch (Grundwissen Theologie), Paderborn u. a. 2021, 127f.

1 Vgl. ANSELM VON CANTERBURY, Proslogion. Untersuchungen, Lateinisch-deut-
sche Ausgabe, von F. S. Schmitt, Stuttgart — Bad Cannstatt 1962, Kap. 2.

" Damit ist auf Anselms Grundbestimmung eines nach Einsicht suchenden Glau-
bens (fides quaerens intellectum) verwiesen. Vgl. zur Einfithrung in das Projekt ei-
nes verniinftigen Glaubens bei Anselm insgesamt STEPHAN ErNsT, Anselm von
Canterbury, in: MARTIN BREUL/AARON LANGENFELD, Kleine Philosophie-
geschichte. Eine Einfithrung fiir das Theologiestudium (Grundwissen Theologie),
Paderborn u. a. 2017, 67-77.



Wirklichkeit begreifen 13

grifflichen Griinden hinaus nichts Grofleres gedacht werden, weil
Gott prizise dadurch bestimmt ist, dasjenige zu sein, woriiber hi-
naus Grofleres nicht zu denken ist.

Dann ist aber ausgeschlossen, ihn als nicht existierend zu den-
ken — eben weil sich dann wieder etwas Grofleres denken liefle, das
eigentlich Gott genannt werden miisste. In Anselms eigenen Worten
im zweiten Kapitel des Proslogion: ,Wenn also das, tiber das hinaus
Grofleres nicht gedacht werden kann, im Verstande allein ist, so ist
eben das, tiber das hinaus Grof3eres nicht gedacht werden kann, das-
jenige iiber das hinaus Grofleres gedacht werden kann. Das aber
kann mit Sicherheit nicht der Fall sein.“

Dasjenige, woriiber hinaus Grofleres nicht gedacht werden kann,
nur als Vorstellung zu denken, wird so als Selbstwiderspruch identi-
fiziert. Ubersetzt bedeutet dies aber, dass es ein Selbstwiderspruch
ist, Gott als blole Vorstellung oder Projektion zu begreifen. Man
verfehlt den Begriff Gottes, wenn dieser nicht die Annahme seiner
Existenz beinhaltet. Wer also den Ausdruck ,Gott* richtig versteht,
muss annehmen, dass er Existenz als Eigenschaft notwendig um-
fasst, woraus folgt, dass Gott existieren muss.

Diese Einsicht in die begriffliche Notwendigkeit ist insbesondere
hervorgehoben worden von René Descartes: Dass Gott als existie-
rend gedacht werden muss, kalorienfreie Caprese-Pizzen (oder ge-
flugelte Pferde) aber nicht, liegt nicht an einer besonderen Denk-
begabung oder einer besonders ausgeprigten Fantasie, sondern am
Zwang des Begriffs und — weil eben darin die Existenz Gottes aus-
gewiesen ist — demnach an Gott selbst. ,Denn es steht mir nicht frei,
Gott ohne Existenz (also das hochstvollkommenste Seiende ohne die
hochste Vollkommenbheit) zu denken, wie es mir freisteht, mir ein
Pferd entweder mit oder ohne Fliigel vorzustellen.“"

3. Die klassische Kritik ontologischer Argumente
Genau diese von Descartes stark gemachte Intuition greifen die klas-

sischen Kritiken ontologischer Argumente an und betonen ihrerseits
die Unterschiedenheit von Denken und Sein. Schon bei Anselms Zeit-

2 RENE DEscARTES, Mediationes de prima philosophia, Lateinisch — Deutsch,
Hamburg 2008, 137.



14 Aaron Langenfeld

genosse Gaunilo von Marmoutiers geht es um den unterstellten Fehl-
schluss von einer als vollkommen gedachten Insel auf deren tatsich-
liche Existenz. Allerdings tappt Gaunilo damit genau in die Falle, die
oben mit Descartes noch einmal scharf gestellt wurde: Die Vorstellung
einer Insel, sei sie auch noch so vollkommen, enthilt die Bestimmung
der Existenz doch niemals notwendig, sondern immer nur durch den
Wunsch bzw. Willen der Denkenden. Der Begriff Gottes unterscheidet
sich generisch von Vorstellungen, die von Inseln und Pizzen handeln,
weil es sich bei jenen um endliche Groflen handelt, iiber die wegen
ihrer Endlichkeit immer Grofleres hinaus gedacht werden kann, bei
diesem aber nicht. Denn ,Gott‘ bezeichnet als dasjenige, woriiber hi-
naus Grofleres nicht gedacht werden kann, prizise die Negation des
Endlichen, Bedingten als das Un-endliche, Un-bedingte, er bezeichnet
das Notwendige gegentiber dem Kontingenten.

Immanuel Kant, dessen Kritik ontologischer Argumente ohne
Zweifel zu den einflussreichsten und treffsichersten zihlt, sieht die-
sen Punkt auch vollig klar:” Notwendige Existenz gehort zum Um-
fang des Gottesbegriffs. Aber, so Kants kritische Einsicht, folgt aus
der Tatsache, dass ich den Begriff so bilden muss, tatsidchlich, dass
es sich auch in Wirklichkeit so verhalten muss? Folgt also aus der
Tatsache, dass ich nicht anders denken kann, dass dem Gedachten
auch eine Wirklichkeit entspricht? Kant selbst greift zur Beantwor-
tung der Frage das Beispiel eines Dreiecks auf: Zwar ist zuzugeben,
dass Dreiecke notwendig drei Winkel haben, aus dieser Tatsache
folgt nun aber keineswegs, dass es dreiwinklige Dreiecke geben
muss, sondern nur, dass existierende Dreiecke immer drei Winkel
haben missen. Anselm und Descartes, so Kant, hitten notwendige
Existenz gleich der Bestimmung ,dreiwinklig® auf den Gottesbegriff
bezogen und damit den Schein erzeugt, dass das Denken die Wirk-
lichkeit des Gedachten verbiirgen konnte. Dabei folgt aus dem so ge-
bildeten Gottesbegriff doch nur, dass Gott notwendig existiert, wenn
er existiert. Weil notwendige Existenz zu seinem Begriff gehort, ist es
ebenso ausgeschlossen, dass Gott kontingenterweise existiert, wie es
von einem real existierenden Dreieck ausgeschlossen ist, dass es kei-
ne drei Winkel hat. Der Begriff, so Kant, verandert sich nicht durch

" Vgl. zum Folgenden IMMANUEL KaNT, Kritik der reinen Vernunft, in: DErs.,
Werke in sechs Binden, Bd. II, hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1983,
B620-631.



Wirklichkeit begreifen 15

die Tatsache, dass das mit ihm Bezeichnete existiert. Und gerade
deshalb kann Existenz keine Eigenschaft des Begriffs sein.

Um wirklich iiber die Existenz Gottes urteilen zu konnen,
brauchte es nach Kant Anschauung, sinnliche Wahrnehmung, die
eine Entsprechung von Denken und Gedachtem erkenntnistheo-
retisch tiberpriifbar machen wiirde. Genau das scheint aber bei Gott,
dessen Wesen dem Begriff nach nicht vermittels menschlicher Sin-
neseindriicke erkannt werden kann, unmdoglich. Deshalb, so schlief3t
Kant, fithren keine Wege des reinen Denkens zu Gott.

4. Denken und Geschehen'

Kants Einwand ist bestechend bis heute. Durch reine Spekulation
wird man zu keiner Frkenntnis tiber die Wirklichkeit kommen, selbst
dann nicht, wenn sich Ideen als notwendig fiir unser Denken darstel-
len. Das ist fiir ihn der ,Abgrund der Vernunft’, die dem Denken zu-
gingliche Idee der Unzuverlissigkeit des Denkens. Ohne die sinnliche
Auflenwelt, das ,Ding an sich, bleiben fiir Kant unsere Begriffe leer,
koénnen wir keinen Erkenntniszuwachs verbuchen. Damit stellt Kant
einen Riss zwischen Denken und Sein, zwischen Subjekt und Objekt
fest, der selbst zum Gegenstand der Kritik wurde und so eine bedeut-
same Transformation des ontologischen Arguments eingeleitet hat."
Fir Georg Wilhelm Friedrich Hegel ist die von Kant diagnosti-
zierte Spaltung von Subjekt und Objekt Ausweis eines Mangels einer
Philosophie, die vom Subjekt ausgeht und so nie die komplexe Ein-
heit von Subjekt und Objekt erfassen kann.'® Was Kant als unter-
schieden denkt, ist nach Hegel sowohl als Differenz als auch als Ein-
heit zu begreifen: Das Denken ist mit dem Sein nicht identisch, aber
eben auch nicht so von ihm verschieden, dass es eine eigene Sphire
bilden wiirde, die moglicherweise sogar berithrungslos neben dem

' Dieses Kapitel verdankt wesentliche Impulse JURGEN WERBICK, Gott verbind-
lich. Eine theologische Gotteslehre, Freiburg — Basel — Wien 2007, 105-119.

> Zur Einfithrung in Kants Erkenntnistheorie vgl. BERNHARD Ni1TSCHE/FLORIAN
BaaB, Immanuel Kant, in: BrReur/LANGENFELD (Hg.), Kleine Philosophie-
geschichte, 141-151, besonders 143-147.

'* Einfluss auf die hier zur Geltung kommende Hegel-Lesart hat der hermeneuti-
sche Zugang Kurt Appels genommen. Vgl. DERs., Zeit und Gott. Mythos und Lo-
gos der Zeit im Anschluss an Hegel und Schelling, Paderborn u. a. 2008.



16 Aaron Langenfeld

Sein stiinde. Vielmehr wird sich das Sein im Denken selbst durch-
sichtig; der Geist erfasst im Denken das Sein so, dass das Denken
selbst als Moment am Sein aufscheint und, weil das Sein das Denken
umschlief3t, das Sein folgerichtig ein Moment am Denken ist. Wih-
rend Kant also den Zugriff des Subjekts auf ein Objekt durch blofles
Denken versperrt sieht, geht Hegel davon aus, dass es ein ,objektfrei-
es‘ Subjekt gar nicht geben kann, dass das Sein eine urspriingliche
Einheit mit dem Denken bildet und deshalb ein Zugriff des Denkens
auf das Sein nicht nur moglich, sondern Grundstruktur eines Be-
greifens von Wirklichkeit im Zusammenhang ist.

Folglich zielt Hegels Rekonstruktion des ontologischen Arguments
auch nicht mehr auf den Beweis der Wirklichkeit einer Wesenheit au-
Berhalb des Denkens durch das Denken, sondern auf die Durchsichtig-
keit der Verntinftigkeit des Seienden in der hochsten Idee der Ver-
nunft. Hegel interpretiert das ontologische Argument als Einsicht in
den Zusammenhang von Denken und Sein tiberhaupt und so als Ar-
gument fiir die Verniinftigkeit der Vernunft. Denn weil das als verniinf-
tig Erkannte schon immer Erkennen an der Wirklichkeit ist, kann die
Vernunft der Vernunft — anders als bei Kant — nicht mehr an der
Wirklichkeit zerschellen.”” Die Selbstdurchdringung des Seins im
Denken ist allerdings ein Werden, Geschehen, d. h. die Einsicht in
die Verniinftigkeit der Wirklichkeit liegt nicht jenseits der Geschichte,
sondern der Prozess des Finsichtigwerdens ist selbst Moment an der
Einsicht."” Die Ubereinstimmung des Denkens mit dem Sein ist in
diesem Sinne Geschehen, die Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes aus
reiner Vernunft zugleich reines Widerfahrnis des Seins.

Man mag der Ansicht sein, dass Hegel damit im Grunde die klas-
sische Idee der Gottesbeweise verabschiedet bzw. immanentistisch
aufgelost hat.” Moglich und plausibel ist aber auch eine Interpreta-
tion, die in Hegels Rekonstruktion des anselmschen Arguments ei-
nen dynamischen Aspekt offenlegt, der auch in Kants Kritik noch
unterbestimmt ist: Versteht man die urspriingliche Form des onto-
logischen Arguments nimlich — wie oben dargelegt — als Entfaltung

7 Vgl. zu dieser Rekonstruktion Gun~Nar HinNricHS, Zur kritischen Theorie,
Frankfurt a. M. 2020.

" Vgl. HEGEL, Phinomenologie des Geistes, 25.

¥ Zu dieser Einschitzung kommen tendenziell BRomanD/KRE1s, Gottesbeweise,
235f.



Wirklichkeit begreifen 17

des vorausgesetzten Begriffs Gottes als desjenigen, woriiber hinaus
Grofleres nicht gedacht werden kann, dann lésst sich schon bei An-
selm selbst eine komparative Logik anzeigen, die eher auf die Prii-
fung konkreter Inhalte des Gottesbegriffs, denn auf eine materiale
Festlegung desselben verpflichtet.*® Schon in der Urfassung des Ar-
guments ist also offen, was genau eigentlich gemeint ist mit dem,
woriiber hinaus Groferes nicht gedacht werden kann. Diese Offen-
heit muss man aber nicht als Anselms Versiumnis deuten, sondern
kann sie als methodische Unbestimmtheit verstehen, die ermoglicht,
jeweils mogliche Begriffe und Attribute Gottes auf ihre Adidquanz
hin zu tiberpriifen. Wire es also bspw. nicht hochgradig unplausibel,
Gott als kleinmiitig-rachsiichtigen Despoten darzustellen, wenn
doch von ihm als demjenigen zu denken ist, woriiber hinaus Grofe-
res nicht gedacht werden kann?*

Anselm selbst erfasst damit den Begriff Gottes als Instrument der
Unterscheidung von der Wirklichkeit Gottes entsprechenden Begrif-
fen. Wie aber kommt die Vernunft auf den Inhalt dieser Entspre-
chungen? Hegel trigt das Moment des Werdens in diese Unterschei-
dung ein und damit sowohl den Prozess des Zu-sich-Kommens
eines addquaten Gottdenkens als auch die urspriingliche Bindung
des Denkens im Werden an das, was der Fall ist. Die Erkenntnis Got-
tes im Denken, das urspriinglich nicht auflerhalb des Seins steht, er-
hilt so Geschehenscharakter.

Diese Einsicht wird bei Friedrich Wilhelm Josef Schelling auf-
genommen und kritisch weiterentwickelt. Schelling verhandelt das
ontologische Argument im Kontext der Philosophie der Offenbarung
und nimmt damit ein entscheidendes Moment in die Verhiltnis-
bestimmung von Denken und Sein auf. Der Ausdruck ,Offenbarung’
beschreibt fir Schelling das Sich-Zeigen eines Grundverhiltnisses
Gottes zum Menschen, das ,ein nicht blo ideales, durch Vernunft
oder freie Erkenntnis vermitteltes [ist], sondern ein reales Verhiltnis
zu Gott; denn es gibt ein ilteres, ins Sein selbst zuriickgehendes Ver-

* Vgl. zu dieser Logik etwa KLaus voN Stosch, Grofler als am grofiten? Unter-
suchungen zum Gottesbegriff Anselms von Canterbury, in: ThZ 62 (2006)
420-432.

' Vgl. zum Verstidndnis dieser Logik der Gottesrede in soteriologischer Perspek-
tive AARON LANGENFELD, Das Schweigen brechen. Christliche Soteriologie im
Kontext islamischer Theologie (Beitrige zur Komparativen Theologie; 22), Pader-
born u. a. 2016, 127-140.



18 Aaron Langenfeld

hiltnis des Menschen zu Gott, als das Erkennen.“** Weil Hegels phi-
losophischer Ansatz versucht, die Ubereinstimmung von Denken
und Sein und so die Verniinftigkeit des Seins zu rechtfertigen, ver-
mutet Schelling darin eine Unterwerfung der Wirklichkeit unter die
von Kant kritisch analysierten Notwendigkeiten des Denkens, die die
Freiheit der Schopfung und damit die Unableitbarkeit des von Hegel
richtig erkannten Geschehens von Wirklichkeitserkenntnis nicht adi-
quat darstellen kann.” Insofern findet sich bei Schelling eine entschei-
dende Fortbestimmung der Hegelschen Transformation des ontologi-
schen Arguments. Der Beweis der Wirklichkeit Gottes im Denken
ereignet sich hier nun als streng unableitbares Geschehen, ,,quo maius
nil fieri potest“*, woriiber hinaus Grofieres nicht geschehen kann. Die
Verniinftigkeit des Seins wird dem Denken also nicht gewissermafien
automatisch transparent, sondern sie muss sich erweisen — womit zu-
gleich die Annahme gesetzt ist, dass dieses Geschehen theoretisch aus-
bleiben kénnte. Weil sich aber in der Gestalt Jesu Christi schon ereig-
net hat, woriiber hinaus Grofleres nicht geschehen kann, ist das
Ausbleiben des Sich-Zeigens des Grundverhiltnisses von Gott und
Welt eben nur noch theoretisch moglich.

Schellings Beharren auf die dem Denken unableitbare Qualitit
des Geschehens der Wirklichkeit wird man mit Recht als Grundfigur
existentialer Philosophie bezeichnen kénnen.” Denn die Frage nach
der Erkennbarkeit Gottes und des Seins im Allgemeinen wird im
Horizont der Bedeutung fiir den Menschen verortet und schafft so
Raum fiir den existentialistisch zentralen Begriff der Erfahrung, der
zugleich nicht auf einen Empirismus im kantischen Sinne be-
schrankt ist. In Camus’ Zuriickweisung der Erkennbarkeit der Ver-
nunft des Daseins wird genau diese von Schelling eingeleitete Span-
nung deutlich: ,Ich weifl nicht, ob diese Welt einen Sinn hat, der
tiber sie hinausgeht. Aber ich weif3, dass ich diesen Sinn nicht kenne

? F. W. J. SCHELLING, Philosophie der Offenbarung, hrsg. u. eingel. von Manfred
Frank, Frankfurt a. M. °2016, 257.

» Vgl. zur Kritik ebd., 132-134.

* FEW.J. SCHELLING, Urfassung der Philosophie der Offenbarung, Bd. 2, hrsg. v.
Walter Erhardt, Hamburg 1992, 423.

» Vgl. MANFRED FrANK, Einleitung, in: ScHELLING, Philosophie der Offen-
barung, 9-84, hier: 30. Frank verweist darauf, dass Schelling nach einem Bericht
Karl Rosenkranz’ seine Philosophie selbst mit dem Begriff ,Existentialphilosophie*
bezeichnet hat.



Wirklichkeit begreifen 19

und daf3 es mir vorerst auch nicht méglich ist, ihn zu kennen. Was
bedeutet mir ein Sinn, der auflerhalb meiner conditio liegt?“*

In der (katholischen) Theologie der Gegenwart zeigt sich regel-
miflig eine Hermeneutik des ontologischen Gottesbeweises, die
mehr oder weniger explizit an die skizzierte Linie neuzeitlicher
Transformationen anschlief3t und folglich das Argument selbst nicht
mehr als Aufweis der Existenz Gottes aus reiner Vernunft begreift,
sondern als Nachvollzug der im Glauben bereits gedeuteten Wirk-
lichkeit. Oft wird damit die Annahme verbunden, dem Argument
ginge es damit ,blof}‘ um eine glaubensinterne Kldrung bzw. Selbst-
vergewisserung. Allerdings unterschitzt diese Perspektive den bei
Hegel und Schelling ausdriicklichen Anspruch einer Einheit von
Sein und Denken im Geschehen und der Erfahrung dessen, was der
Fall ist. Jede interne Selbstvergewisserung ist so aber immer auch Be-
greifen des ,externen‘ Allgemeinen, jede Deutung Moment am Ge-
deuteten, wechselseitig nicht ineinander aufgehend, aber auch nicht
ohneeinander gegeben.” Auch der Glaube wird so nicht aulerhalb
der Gesamtwirklichkeit stehen kénnen; auch er ist vielmehr als Be-
greifen von Wirklichkeit in der Wirklichkeit zu verorten. In diesem
Sinne ist es moglicherweise doch nicht zufillig, dass Anselm sein Ar-
gument im Rahmen eines Gebets formulierte. Denn im Gebet ist ge-
rade kein reines Nachdenken iiber Gott angestrebt, sondern zugleich
erfahrungsverarbeitende, performative Inanspruchnahme Gottes ge-
geben. Jede theologische Verteidigung des ontologischen Arguments
erhebt also streng genommen keinen bereichsspezifischen glaubens-
internen, sondern einen allgemeinen Geltungsanspruch. Lisst sich
ein solcher Geltungsanspruch aber iiber die blole Behauptung hi-
naus konkret plausibilisieren?

Karl Rahner ist als Schiiler Heideggers sichtbar von Impulsen He-
gels und Schellings beeinflusst. So ist sein theologisches Hauptwerk

* ALBERT CaMus, Der Mythos des Sisyphos, Reinbek 125010, 69.

77 Vgl. zu dieser Dialektik auch JoHANNES GROsSSL/MaTTHIAS REMENYI, Gliick-
liches Scheitern. Uber Grenze und Grofle der Gottesbeweise, in: IKaZ — commu-
nio 50 (1/2021) 22-36. Grossl und Remenyi geht es dabei eher um den wahrheits-
theoretischen Status der Gottesbeweise bzw. um die Addquanz eines zumindest
schwachen metaphysischen Realismus, als um die hermeneutische Verschrankung
von Begriff und Anschauung. Gleichwohl ist es interessant, dass sich hier eine An-
niherung von eher hermeneutischen und eher analytisch geprigten Aneignungs-
versuchen annehmen lassen konnte.



20 Aaron Langenfeld

gepriagt von der fundamentalen Annahme, dass wirkliche Gottes-
erkenntnis nur aus Offenbarung, aus dem Sich-Zeigen Gottes mog-
lich ist.*® Zugleich verortet er diese Offenbarung allerdings in der dia-
lektischen Spannung von Ereignis und subjektiver Teilhabe am
Ereignis. Gottes Offenbarung zeigt sich also nicht nur in der Wirklich-
keit des gesprochenen Wortes (Christus), sondern auch in der Mdg-
lichkeit diesem Wort im eigenen Handeln zu entsprechen (Geist).”
Dabei gilt, dass Wirklichkeit und Moglichkeit streng gleichurspriing-
lich zu denken sind, insofern Moglichkeit logische Bedingung der
Wirklichkeit ist, Wirklichkeit aber faktische Bedingung von Moglich-
keit. Gottes Offenbarung ist in diesem Sinne rekonstruierbar als ur-
spriingliches Beziehungsereignis, in dem der Mensch einerseits Ange-
sprochener und (moglicher) Sprechender zugleich ist. Dieser Form
entspricht dabei der Inhalt der Offenbarung in Christus, der die Liebe
in Wort und Tat als Zentrum des Weltverhiltnisses Gottes identifi-
ziert. Auf Basis dieser Struktur ldsst sich nach Rahner der Begriff der
Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes bestimmen:* In der ge-
schichtlich konkreten Wirklichkeit Christi und in der subjektiv mog-
lichen Nachfolge Christi ereignet sich Gottes Wesen als Liebe, geschieht
dasjenige, woriiber hinaus Grof8eres nicht gedacht werden kann.” Nur

* Vgl. dazu etwa Rahners Bemerkungen zur Erkenntnis Gottes und der Fokussie-
rung auf die (transzendentale) Erfahrung in: DErs., Grundkurs des Glaubens.
Einfithrung in den Begriff des Christentums, in: DErs., Sdmtliche Werke, Bd. 26,
Freiburg — Basel — Wien 1999, 1-442, hier: 55-72. In der duf8erst kurzen Auseinan-
dersetzung mit den Gottesbeweisen wird deutlich, dass Rahner dieselben lediglich
als reflexen Ausdruck eines alltidglichen Erfahrungs- und Deutungszusammen-
hangs des immer vorrangig sich zeigenden Seins iiberhaupt ist.

» Vgl. zu diesem Begriffspaar meine Uberlegungen im Anschluss an Karl Rahner
in AARON LANGENFELD, Frei im Geist. Studien zum Begriff direkter Proportiona-
litdt in pneumatologischer Absicht (Innsbrucker Theologische Studien; 98), Inns-
bruck 2021, 329-333.

0 Zur erkenntnislogischen Zentralstellung des Begriffs der Selbstmitteilung vgl.
RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 116—-136. Entscheidend ist hier m. E., dass
die zentrale Rolle der transzendentalen Erfahrung nicht als exklusiver Ankniip-
fungspunkt der Gotteserkenntnis durch Offenbarung begriffen wird, sondern
dass sie als Bedingung der Moglichkeit von Erfahrung iiberhaupt phinomenolo-
gisch als Apperzeption konkreter Erfahrung verstanden wird. In diesem Sinne
weist Rahner darauf hin, dass auch die transzendentale Erfahrung und mit ihr
jede Erkenntnis Gottes aposteriorisch ist. (Vgl. dazu ebd., 55)

' Vgl. zum Begriff der Liebe bei Hegel auch in erkenntnistheoretischer Absicht
G.W.E HEeGEL, Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion, Bd. II, in: DERrs.,



Wirklichkeit begreifen 21

dadurch aber, dass es geschieht und so Bedeutung fiir den Menschen
haben kann — hier bricht sich die existenzphilosophische Perspektive
Bahn —, ist das Geschehene als dasjenige bestimmbar, iiber das Grof3e-
res hinaus nicht gedacht werden kann. Im Geschehen der Liebe nicht
an Freiheit zu verlieren, sondern die Liebe als fundamentalen Zu-
spruch und darin zugleich als eigentliche Moglichkeit der Freiheit zu
erfahren, aus der Beziehung heraus man selbst sein zu diirfen, das ist
nach Rahner im christlichen Verstindnis die Relevanz des hochsten
Gedankens und Geschehens.”

Erst vom Inhalt der Offenbarung her ist ersichtlich, was der Be-
griff dessen, woriiber hinaus Groferes nicht gedacht werden kann,
bezeichnet.”” Genau in diesem Sinne versteht Rahner die klassischen
Gottesbeweise als subjektives Begreifen des Alltags, in dem der
Mensch (bewusst oder nicht) der Wirklichkeit der Liebe als der Lie-
be Gottes begegnet.** Damit sind diese Gottesbeweise aber eben
nicht ,blofles Denken®, sondern — im Sinne der dialektischen Struk-
tur von Offenbarung — subjektive Teilhabe am kategorialen Sein.
Das Begreifen der Liebe als demjenigen, woriiber hinaus Grof3eres
nicht gedacht werden kann, steht der Erfahrung der Liebe als demje-
nigen, woriiber hinaus Gréf8eres nicht geschehen kann, nicht so ge-
geniiber, als handelte es sich um zwei getrennte Bereiche der Wirk-
lichkeit. Vielmehr ist das Begreifen von Liebe als Liebe selbst ein
Moment an der Erfahrung und umgekehrt die Erfahrung Moment
am Begreifen iiberhaupt.

Werke, Bd. 17, Frankfurt a. M. 1°2018, 222: ,Liebe ist ein Unterscheiden zweier,
die doch fiireinander schlechthin nicht unterschieden sind. Das Bewuf3tsein, Ge-
fithl dieser Identitit, dieses, aufler mir und in dem Andern zu sein, ist die Liebe:
ich habe mein Selbstbewuf3tsein nicht in mir, sondern im Andern, aber dies An-
dere, indem nur ich befriedigt bin, meinen Frieden mit mir habe, — und ich bin
nur, indem ich Frieden mit mir habe; habe ich den nicht, so bin ich der Wider-
spruch der auseinanderfillt, — dies Andere, indem es ebenso aufler sich ist, hat
sein Selbstbewufitsein nur in mir, und beide sind nur dies Bewuf3tsein ihres Au-
Bersichseins und ihrer Identitit, dies Anschauen, dies Wissen der Einheit. Das ist
Liebe, und es ist ein leeres Reden, das Reden von Liebe, ohne zu wissen, daf} sie das
Unterscheiden und das Autheben des Unterschiedes ist.“

* Vgl. zu dieser These, die zuletzt in der Axiomatik direkter Proportionalitit von
gottlichem Wirken und menschlicher Wirklichkeit begriindet ist, ausfiihrlich
LANGENFELD, Frei im Geist, 87—146.

* Vgl. dazu auch ScHELLING, Philosophie der Offenbarung, 254f.

** Vgl. RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 71.






