
Unterwegs zum Geheimnis



Schriften des Pius-Parsch-Instituts
Klosterneuburg

Band 9

Begründet von Norbert W. Höslinger
und Johannes H. Emminghaus,

herausgegeben von Andreas Redtenbacher



Unterwegs zum Geheimnis

Handbuch der Liturgiepädagogik

Herausgegeben von
Michael Langer, Andreas Redtenbacher und

Clauß Peter Sajak



Gefördert durch

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © MichaelSvoboda/GettyImages
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39177-4
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83177-5



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Einleitung: Liturgische Bildung und Liturgiepädagogik –
eine Grundlegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Andreas Redtenbacher

A. Erkundungen

Liturgie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Winfried Haunerland

Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
Clemens Leonhard

Subjekte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
Winfried Haunerland

Ästhetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
Stephan Wahle

Geheimnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Gunda Brüske

Räume . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
Albert Gerhards

Zeiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61
Liborius Olaf Lumma

Kunst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
Egon Kapellari

Musik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
Martin Lüstraeten

Lernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
Clauß Peter Sajak

5



B. Vollzüge

Anfangen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87
Melanie Steffens

Wahrnehmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Carmen Edler

Schauen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
Linda Michalke

Hören . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Anne Oeldemann

Berühren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Barbara Bader / Christiane Gehltomholt

Essen und Trinken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 118
Barbara Bader / Christiane Gehltomholt

Erfahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
David Walbelder

Staunen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131
Ana-Maria Petrović

Beten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
Katharina Schulze Pröbsting

Loben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
Lucia Janzen

Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Karolin Thater

Klagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
Jennifer Mennicken / Martha Radtke

Trauern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
Lisa-Marie Mansfeld

Trösten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169
Hannah Braucks

Freuen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
Felix Neugart

Inhalt6



Feiern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
Wolfgang Michalke-Leicht

Singen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184
Johann Hausreither

Tanzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193
Anne Hilpert

Segnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200
Katharina Olgun

Verabschieden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
Paulina Hiller

C. Sakramentalien

Gesegnet: Personensegnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213
Markus Mischendahl

Gesegnet: Beziehungssegnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 218
David Walbelder

Gesegnet: Tiersegnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227
Michael Rosenberger

Gesegnet: Natursegnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
Michael Rosenberger

Gesegnet: Sach- und Ortssegnungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239
Hans-Jürgen Feulner

Angesprochen: Wortgottesfeiern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245
Marco Benini

Unterwegs: Prozessionen und Umgänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252
Johannes Kittler

Pilgernd: Wallfahrten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
Irmgard Jehle

Befreit: Heilungsgebete . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 262
Michael Langer

Inhalt 7



Verabschiedet: Begräbnisliturgie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269
Martin Sindelar

D. Sakramente

Beginnen: Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277
Bertram Stubenrauch / Andreas Redtenbacher

Bereuen: Buße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287
Bertram Stubenrauch / Daniel Seper

Begegnen: Eucharistie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296
Bertram Stubenrauch / Claudia Hofrichter

Besiegelt: Firmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 307
Bertram Stubenrauch / Patrik C. Höring

Gesandt: Weihe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 315
Bertram Stubenrauch / Marius Linnenborn

Verbunden: Ehe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 324
Bertram Stubenrauch / Matthias Mühl

Gestärkt: Krankensalbung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335
Bertram Stubenrauch / Basilius J. Groen

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . 344

Bildnachweis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347

Inhalt8



Vorwort

Säkularisierung und Traditionsabbruch bestimmen seit Jahrzehnten so-
wohl das religiöse als auch das kirchliche Leben im deutschsprachigen
Raum. Von vielen Seiten ist die Klage zu hören, dass in allen Altersstufen
nicht nur elementare Kenntnisse des christlichen Glaubens verloren ge-
gangen, sondern auch die Fähigkeiten zur Teilnahme an den einfachsten
liturgischen Vollzügen der Kirche schlicht nicht mehr vorhanden seien.
Durch die weitgehende Aufgabe einer regelmäßigen Gottesdienstpraxis
entstehen nicht nur Wissenslücken im Bereich der liturgischen Realien-
kunde, es wächst auch das Unvermögen, religiöse Zeichenhandlungen
als solche zu verstehen und sich selbst in diesen Kommunikationsformen
auszudrücken.1

Zugleich ist seit vielen Jahren eine wachsende Sehnsucht nach tragen-
den Riten, lebensbegleitenden Feiern und neuen, spirituellen Zugängen
zum unbegreiflichen Geheimnis Gottes erkennbar. Gerade weil in den
christlichen Familien die Pflege und Tradition dieser verbindlichen Voll-
züge inzwischen weitgehend ausfällt, kommen nicht nur den konfessio-
nellen Kindertageseinrichtungen und Schulen, sondern auch der Gemein-
dekatechese und der Erwachsenenbildung eine eminent wichtige Aufgabe
bei der Vermittlung religiöser Bildung in diesem Bereich des gelebten
Glaubens zu. Angesichts dieser religionspädagogischen Herausforderun-
gen ist es erstaunlich, dass es weder Grundlagenliteratur zu einer Litur-
giepädagogik, zur liturgischen Bildung oder zu einer der Didaktik der Li-
turgie noch wirklich einschlägige Praxismaterialien zum liturgischen
Lernen in den verschiedenen Kontexten von Familie, Gemeinde und
Schule gibt.2 Diesem Mangel will diese Publikation abhelfen.

Das vorliegende Praxisbuch für Liturgiepädagogik will sich der litur-
gischen Bildung aus interdisziplinärer Perspektive nähern, um Inspirati-
on, Anregung und Unterstützung für die religionspädagogische Praxis
zu geben. Zu diesem Zweck gliedert sich das Werk in vier große Kapitel:
Ein erster Teil (A.) sondiert unter der Überschrift „Erkundungen“ reli-

1 Zu dieser Trias von Gegenstandsbereichen liturgischen Lernens vgl. Daniel Seper:
Liturgie als Lernort in der Schule, in: Heiliger Dienst. Zeitschrift für Liturgie und Bibel
73 (2019) 109–115, hier 110.
2 Eine aktuelle Übersicht liefern Clauß Peter Sajak/Katharina Schulze Pröbsting:
Art. Liturgische Bildung, in: Wissenschaftlich-Religionspädagogisches Lexikon im In-
ternet (WiReLex): https://doi.org/10.23768/wirelex.Bildung_liturgische.200853.

9



giöse und profane Grundfragen aus dem Bereich der Liturgie. Dabei
kommen Themenfelder wie Liturgie, Geheimnis, Ästhetik, Räume, Kunst
u. a. in den Fokus. Auf diesem Hintergrund werden in einem zweiten Teil
spirituelle und rituelle „Vollzüge“ (B.) anhand anthropologischer Grund-
fragen thematisiert und praxisbezogen unter anderem mit Hinweisen
und Hilfestellungen für die Schule oder die Gemeinde erschlossen. Im
dritten und vierten Teil werden unter den Überschriften „Sakramenta-
lien“ (C.) und „Sakramente“ (D.) Knotenpunkt der Begegnung von
Gott und Mensch ausgeleuchtet. Auch in diesem Teil wird auf die Ver-
bindung von fundierter theologischer Grundlegung und innovativer reli-
gionspädagogischer Gestaltung Wert gelegt.

Mit dieser vierteiligen Struktur, die in den drei Kapiteln „Vollzüge“,
„Sakramentalien“ und „Sakramente“ zu allen Stichworten sowohl eine
theoretische Einführung als auch jeweils eine Anregung für die unter-
richtliche oder pastorale Praxis liefert, hoffen wir, ermutigende Impulse
für das liturgische Lernen an den verschiedenen Lernorten der Kirche ge-
ben zu können. Dabei beschränkt sich unser Handbuch bewusst auf den
Bereich der katholischen Liturgie. Ein ökumenisches Kompendium ist
und bleibt erstrebenswert, hätte uns aber mit Blick auf die Fülle der un-
terschiedlichen liturgischen Traditionen in den Kirchen des christlichen
Ostens und den Kirchen der Reformation mit ihren ganz unterschiedli-
chen Praxen redaktionell wie finanziell überfordert.

Möglich geworden ist unser Projekt, dessen Idee bei einem Besuch in
Stift Klosterneuburg im März 2019 entstand, durch die großzügige För-
derung des dort angesiedelten Pius-Parsch-Instituts für Liturgiewissen-
schaft und Sakramententheologie. Im Herder-Verlag hat Clemens Carl
unsere Idee aufgenommen und uns zu diesem Kompendium ermutigt.
An der Professur für Religionspädagogik und Didaktik des Religions-
unterrichts der Katholisch-Theologischen Fakultät der Westfälischen
Wilhelms-Universität in Münster hat Katharina Brinkrolf unser Manu-
skript von Anfang an zusammengestellt, betreut und für die Drucklegung
vorbereitet. Ihnen allen sei herzlich Dank gesagt. Wir danken aber vor
allem auch unseren Beiträgerinnen und Beiträgern aus dem gesamten
deutschen Sprachraum für ihre Kooperations- und Hilfsbereitschaft.
Ohne sie hätte unser Handbuch der Liturgiepädagogik nicht erscheinen
können.

Vor allem im zweiten Teil des Buches, der Anregungen für die Ein-
übung in grundlegende liturgische Vollzüge geben will, haben eine ganze
Reihe junger Religionslehrerinnen und -lehrer innovative Ideen aus ihrer

Vorwort10



eigenen Praxis eingebracht und ausgestaltet: Ihre tagtägliche liturgiepä-
dagogische Arbeit in den Schulen und Gemeinden lässt uns hoffen, dass
es gerade auch bei der heranwachsenden Generation von Theologinnen
und Theologen eine große Offenheit für die Anliegen liturgischer Bildung
gibt. Wenn ihnen dieses Kompendium Material und Hilfestellungen lie-
fern kann, haben wir unser Anliegen erreicht.

Zu guter Letzt: Es ist nicht nur das Wort, welches uns das Geheimnis
erahnen lässt. In vorzüglicher Weise tut dies auch die Kunst. In diesem
Sinne wollen die zwölf Bildtafeln aus dem Alten und Neuen Bund des
Verduner Altars in Klosterneuburg zum Schauen und Staunen einladen.
Dieses Ende des 12. Jahrhunderts entstandene Werk zählt zu den bedeu-
tendsten Zeugnissen der europäischen Kunst- und Theologiegeschichte.
Ohne große Mühe findet der Betrachter der Bilder die Bezüge zu Themen
unseres Buches. Wir danken dem Kulturreferat des Stiftes und Herrn Ge-
rald Hammerer sehr herzlich für die Vorlagen und die Abdruckgenehmi-
gung.

Wien, Vallendar und Münster, am 1. Januar 2022,
dem Hochfest der Gottesmutter Maria

Michael Langer / Andreas Redtenbacher / Clauß Peter Sajak

Vorwort 11





Abb. 1: Die Kundschafter mit der Traube





Einleitung: Liturgische Bildung und Liturgiepädagogik –
eine Grundlegung

Andreas Redtenbacher

Feier und Verkündigung – ein Blick auf den Ursprung

Gottesdienst ist nicht nur jene Grundfunktion der Kirche, in der sie feiert,
was sie glaubt. Er ist ihr ureigener, in Zeichen und Wort fassbarer Wesens-
ausdruck. Er ist, wie das Zweite Vatikanische Konzil (1962–1965) in
seiner bahnbrechenden Konstitution zur Liturgiereform Sacrosanctum
Concilium (= SC) vom 4. Dezember 1963 eindringlich darlegt, der „Hö-
hepunkt, dem das Tun der Kirche zustrebt, und zugleich die Quelle, aus
der all ihre Kraft strömt“ (Art. 10). Es kann nicht überraschen, dass die
liturgische Praxis daher nicht nur chronologisch an den Anfang der Kir-
che heranreicht, sondern sie ist diesem Anfang koextensiv eingeschrieben.
Ohne gottesdienstliche Versammlung keine christliche Urgemeinde, ohne
Liturgie folglich keine Kirche – durch die Geschichte hindurch bis in un-
sere Gegenwart1. Jesus selbst hat mit den Jüngern an den gottesdienst-
lichen Versammlungen des Judentums im Tempel und in der Synagoge
teilgenommen, er hat aber auch den eigenen „liturgischen“ Auftrag gege-
ben, sein Gedächtnis in einer spezifischen Mahlfeier (Eucharistie) zu be-
gehen und zu feiern. Darüber hinaus haben er und seine Jünger sich gän-
giger Zeichen (z. B. Handauflegung, Ölsalbung, Wasserbad) bedient, um
das mit ihm angebrochene Reich Gottes den Menschen gegenwärtig und
erfahrbar zu machen. Damit war der Anfang der sakramentlichen Voll-
züge gegeben, die die frühe Kirche im Geist Jesu stiftungsgemäß entfal-
tet2, im Lauf der weiteren Geschichte theologisch reflektiert und in der
Feier nach und nach konkret ausgestaltet hat.

Jesus als gekreuzigten und auferstandenen Herrn zu verkündigen,
konnte davon nicht absehen: Die gottesdienstliche Feier war von Anfang
an und aus innerer Notwendigkeit zugleich Ziel jeder Verkündigung,

1 Vgl.: Andreas Redtenbacher: Liturgie und Leben. Erneuerung aus dem Ursprung.
Liturgiewissenschaftliche Beiträge. Mit einem Vorwort von Franz Kardinal König.
Würzburg 2002, 19.
2 Zur Stiftungsgemäßheit vgl.: Herbert Vorgrimler: Art. Sakrament IV, Systematisch-
theologisch, in: LThK3 Bd. 9. 1443f.

15



denn in ihr ereignet sich lebendig, was zuvor im Wort angesagt war: die
das Heil schaffende, verwandelnde, lebensrelevante und personale Bezie-
hung (Communio) mit Christus selbst, der reale „Lebensaustausch zwi-
schen Gott und Mensch“3. Insofern ist der in der Liturgie gefeierte
Glaube nicht nur die höchste authentische Antwort auf das Wort der Ver-
kündigung, sondern zugleich die Höchstform der Verkündigung selbst4:
Sie feiert den verkündigten und im Glauben ergriffenen „Inhalt“5 der
Botschaft – jetzt auch in Zeichen sichtbar und vor allem: konkret erfahr-
bar! Ganz selbstverständlich und von Anfang an klar war, dass alle Ein-
führung in die Heilsbotschaft zugleich Einführung in diesen real-sym-
bolischen Zusammenhang des gottesdienstlichen Geschehens sein muss.
Dort erst ist die lebensschaffende Gemeinschaft mit Christus so verwirk-
licht, dass sie den Menschen in seiner jeweiligen Geschichtsstunde tat-
sächlich erreicht – chronologisch weiter gedacht: den Menschen jeder
folgenden Epoche, geographisch weiter gedacht: den Menschen jeder Re-
gion, wohin die Botschaft bisher und künftig gelangt.

Erfahrung und Mystagogie

In der erfahrenen Feier und im Lobpreis der Liturgie spricht sich der „In-
halt“ (der ja Person ist: nämlich Christus) so aus, dass er in zeichenhafter
Dichte zugleich zur Offenbarung Christi und seines Heils für die Men-
schen wird. Offenbarende Begegnung mit Christus wird hier zum Ereig-
nis und zur Erfahrung. Selbstredend werden dabei Feier und Lobpreis zur
ersten Stufe bewusst gewordenen und ins Wort bzw. ins sprechende Zei-
chen gebrachten Glaubens, und können daher die „theologia prima“6 ge-
nannt werden – noch vor jeder dogmatischen Theologie. Das bedeutet
dreierlei: Erstens muss die Feier wirklich „sprechen“ und durch Klarheit
ihres zeichenhaften Erlebens sich schon selbst mystagogisch erschließen.
Anders gesagt: Die Feier muss selbst ihre eigene Mystagogie sein, sie zu-

3 Eberhard Amon: Lebensaustausch zwischen Gott und Mensch. Zum Liturgiever-
ständnis Johannes Pinsks. Regensburg 1988 (StPaLi 6).
4 Karl Rahner: Art. Wort Gottes und Theologie, in: Herders Theologisches Taschen-
lexikon. Freiburg i. Br. 1973, Bd. 8. 210–214; Rahner spricht in dem Zusammenhang
vom „exhibitiven Wort“.
5 Der „Inhalt“ = die Person Christi selbst.
6 Näheres in: Andreas Redtenbacher / Markus Schulze (Hg.): Sakramentale Feier
und theologia prima. Der Vollzug der Liturgie als Anfang und Mitte der Theologie.
Klosterneuburger Symposion 2018. Freiburg i. Br. 2019 (Pius-Parsch-Studien 16).

Andreas Redtenbacher16



mindest „mitbringen“, sodass das gegenwärtig wirksame Mysterium
Christi sich dem Menschen tatsächlich als lebendige Erfahrung erschlie-
ßen kann. Das hat erhebliche Folgen für die Gestalt und die sachgerechte
Gestaltung der Liturgie. Zweitens folgt daraus, dass Liturgie lernen und
verstehen den Vollzug der Liturgie zumindest anfanghaft voraussetzt.
Anders gesagt: Liturgie lernt man, indem man Liturgie feiert. In ihr Ver-
stehen eindringen heißt: sie „einüben“. So war schon die Liturgie-
katechese der Kirchenväter (Asterios Sophistes, Cyrill von Jerusalem,
Ambrosius vom Mailand, Augustinus von Hippo, Leo der Große) als
„mystagogische Katechese“ an die Feier selbst gebunden und hob in der
Erfahrung der eigenen Initiationsfeier in der Osternacht an. Damit ist
aber noch nicht alles gesagt. Denn drittens verlief der „rote Faden“7 in
dem zum Christsein hinführenden Katechumenat der frühen Kirche (mit
ihren liturgieeinübenden Katechumenatsriten), aber auch in ihrer ge-
samten Verkündigungspraxis – sei es die glaubensweckende Erstverkün-
digung des Kerygmas, sei es die weiterführende Katechese, sei es die be-
gleitende Gemeindepredigt – stets entlang des in der Liturgie sich
entfaltenden und offenbarenden Christusgeheimnisses und dessen lebens-
relevanten Konsequenzen. „Seht, was ihr seid, und werdet, was ihr emp-
fangt: der Leib Christi“, ruft Augustinus seiner Gemeinde zu8; „Christ,
erkenne deine Würde … lebe nicht unter deiner Würde: durch das Sakra-
ment der Taufe wurdest du ein Tempel des Heiligen Geistes“, ermahnt
Papst Leo der Große die Seinen9. Anders gesagt: die gesamte Glaubens-
vermittlung war immer eine, die „unterwegs zum Geheimnis“ und so in
ihrem Kern „Liturgische Bildung“ und folglich auch „Liturgiepädago-
gik“ war.

Liturgische Bildung und die Liturgische Bewegung

In der wechselvollen Geschichte der Kirche haben Liturgievermittlung
und Liturgische Bildung epochenbedingt kontextuell unterschiedliche
Weisen angenommen. Darauf einzugehen, sprengt den vorgegebenen
Rahmen10. Aber jedenfalls ist zu verweisen auf die umfassende Evangeli-

7 Vgl. dazu Andreas Redtenbacher: Gottesdienst als „Roter Faden“ in den Pfarren.
Liturgie in Wien – 25 Jahre nach dem Konzil, in: Wiener Kirchenzeitung 29. Okt.
1989, 24.
8 Augustinus von Hippo: Osterpredigt für Neugetaufte, Sermo 272.
9 Leo der Große: Sermo de Natale Domini 1, 1–3.
10 Näheres dazu in: Geschichte der Liturgie in den Kirchen des Westens. Rituelle Ent-

Einleitung: Liturgische Bildung und Liturgiepädagogik – eine Grundlegung 17



sierung, die die abendländische Gesellschaft der folgenden Epochen er-
fasst hatte. Mit ihr konnte sich ein christlicher Kulturraum entwickeln,
in den man einfach hineingeboren wurde. Damit verbunden auch in den
liturgischen Kosmos, mit dem man von Kindheit an ganz selbstverständ-
lich vertraut war. Man wuchs in die Liturgie und ihre Formen durch „Ein-
übung“ der Praxis hinein – begleitet durch das Zeugnis der elterlichen Fa-
milie und durch mehr oder weniger treffende Liturgieerklärungen der
Pfarrer. Bereits mit der einsetzenden Neuzeit, mehr noch mit der Aufklä-
rung, vor allem aber mit der „Moderne“ und der alles beherrschenden
technisch-empirischen Signatur ihres Weltbildes begannen diese Grund-
lagen sichtbar zu bröckeln. Nicht nur das selbstverständliche Einüben
und Verstehen der liturgischen Vollzüge wurden fraglich und brachen
nach und nach weg, sondern ihre anthropologischen Voraussetzungen
selbst gerieten in eine bedrohliche Schieflage. Basale menschliche Grund-
vollzüge und Grundhaltungen wurden in ihrem Wert und ihrer Bedeutung
nicht mehr einsichtig, etwa das gemeinsame Mahl, der transzendente Sinn
der Schöpfungswirklichkeit(en), das natürliche Symbolverständnis, die
Sinnbedeutung menschlicher Leiblichkeit und Körpersprache, Haltung
und Zeichen von Dankbarkeit, die Rhythmen geprägter Zeit, etc. Das
war eine ganz neue Lage: Nicht mehr nur die „Menschenfähigkeit der Li-
turgie“, sondern die grundsätzlichere Frage nach der „Liturgiefähigkeit
des Menschen“ stand im Raum, wurde bewusst und drängte nach neuen
Lösungen. Je länger je mehr war bewusst geworden, dass die über das
Konzil von Trient (1545–1563) ererbte Liturgiegestalt dem Menschen
der säkularisierten Moderne nicht mehr zugänglich und auch kaum
mehr vermittelbar war. Nicht nur die Voraussetzungen des Glaubens, son-
dern auch die menschlichen Bedingungen liturgischen Feierns klafften mit
der ererbten Gottesdienstgestalt weit auseinander: Sie war zum unver-
standenen „Block“ in der modernen Welt erstarrt. Die Antwort der Kir-
che kam von unten mit der „Liturgischen Bewegung“. Im 19. und
20. Jahrhundert setzte sich zuerst im französischen und deutschen
Sprachraum die Einsicht durch, Liturgie müsse unter Wahrung ihres ge-
nuinen Kerns eine erneuerte Gestalt annehmen, in der sich der moderne
Mensch nicht nur wiederfinden kann, sie selbst müsse ihm als die seine
zurückgegeben werden, so dass er wieder selbst Teil und Träger dieser

wicklungen, theologische Konzepte und kulturelle Kontexte, hg. von Jürgen Bärsch
und Benedikt Kranemann in Verbindung mit Winfried Haunerland und Martin Klö-
ckener, 2 Bände. Münster 2018.

Andreas Redtenbacher18



Feier werden kann. Aus innerer Evidenz war dafür eine neue „Liturgi-
schen Bildung“ und „Liturgiepädagogik“ notwendig geworden. Dies
war der entscheidende Wendepunkt und betraf jetzt nicht mehr nur den
äußeren (rubrizistischen) Verlauf. Pius Parsch und Romano Guardini
waren dafür die beiden wichtigsten Protagonisten der Liturgischen Bewe-
gung. Ihr Programm ist über das Zweite Vatikanische Konzil hinaus bis
heute maßgeblich.

Liturgische Bildung bei Pius Parsch (1884–1954): Von der Praxis zur Theorie
11

Pius Parsch, der von sich zwar behauptet, „stets Praktiker und niemals
Theoretiker und Systematiker“12 gewesen zu sein, verlangte dennoch im
Sinn von „Verstehen“ auch die „Anstrengung des Begriffs“ von denen,
die Gottesdienst feiern und verantworten. Dabei geht es ihm ganz erheb-
lich um die Erfassung der Sinntiefe und einer daraus adäquat erwachse-
nen Feiergestalt der Liturgie, um die er zeitlebens gerungen hat. Das voll-
zieht er in mehreren ineinander greifenden Schritten: (1) der historischen
Herführung der konkret vorgefundenen und gewachsenen Liturgie-
gestalt, (2) der Suche nach ihrer liturgietheologisch-ursprünglichen Mit-
te, (3) der Erschließung von deren geistlichen Sinn (Mystagogie, Geist der
Liturgie) und (4) einer konsequent erneuerten Liturgiegestalt, die mög-
lichst genuin diesem Ziel entspricht13. „Theorie und Praxis“14 sind bei
ihm liturgietheologisch gleichursprünglich. „Volksliturgie“15 in „aktiver
Teilnahme“ ist bei Parsch nicht einfach die verbilligte Volksausgabe einer
wie auch immer „klassischen“ und unverstandenen Liturgie, sondern ein
zutiefst theologisches Unterfangen aus dem Wesen der Liturgie selbst.

11 Die folgenden Ausführungen halten sich eng an: Andreas Redtenbacher: Was uns
Pius Parsch heute sagt: Menschen zu Beteiligten machen. Von der liturgischen Bildung
zur aktiven Teilnahme, in: Heiliger Dienst 73 (2019) 116–124.
12 Pius Parsch: Volkliturgie. Ihr Sinn und Umfang. Würzburg 2004. [Nachdruck der
2. Auflage 1952] (Pius-Parsch-Studien 1). 12.
13 Andreas Redtenbacher: Immer noch Zukunftsvision: „Volksliturgie“ nach Pius
Parsch, in: Heiliger Dienst (1998) 118–122, hier: 118; sowie Ders.: Liturgie und Leben
(wie Anm. 1).84.
14 Theodor Maas-Ewerd: Pius Parsch und die liturgische Bewegung im deutschen
Sprachgebiet, in: Norbert Höslinger / Theodor Maas-Ewerd (Hg.): Mit sanfter Zä-
higkeit. Pius Parsch und die biblisch-liturgische Erneuerung. Klosterneuburg 1979
(Schriften des Pius-Parsch-Instituts 4),103.
15 „Volksliturgie“ verfolgte das Ziel, die liturgische Erneuerung in die Pfarrgemeinden
zu tragen. Damit setzte Parsch sich dezidiert von der akademisch-elitären Linie der Li-
turgischen Bewegung im monastischen Umfeld der Benediktiner.

Einleitung: Liturgische Bildung und Liturgiepädagogik – eine Grundlegung 19



Das heißt aber, dass ihre mystagogische Erschließung theologisch vom
Wesen der Liturgie selbst nicht zu trennen ist. Schon ihr Vollzug selbst
muss epiphan ihren Kern aufleuchten lassen, und das aus ihr kommende
Wort als Hinführung oder Deutung kann davon nie getrennt werden:
Notwendig erschließt es das gefeierte Mysterium und ohne es ist „Teil-
nahme“ unter den Feierbedingungen menschlicher Kommunikation gar
nicht möglich. „Liturgische Bildung“ beginnt daher im Vollzug selbst
und mit seinem lernenden Verstehen. Und sie ist nie am Ende, weil sie in
die Tiefe des letztlich unauslotbaren Mysteriums der Gegenwart Gottes
selbst einführt, die in der konkreten Geschichtsstunde der Feier je neu he-
reinbricht. Parsch treibt Liturgische Bildung aus der Feier heraus, nicht
über sie hinweg16.

Ausgang und Ziel „Liturgischer Bildung“ bei Parsch erinnern an die
frühen Kirche17: sie haben dort wie da dieselbe theologische Struktur.
Anders gesagt: Eine lebendige und wesensgerechte Liturgie muss zum
einen selbst ihre Mystagogie „mitbringen“. Zum anderen tritt Liturgi-
sche Bildung dann nicht bloß äußerlich hinzu, sondern buchstabiert
die Mystagogie der Feier selbst liturgiepädagogisch weiter bzw. begrün-
det sie theologisch und anthropologisch-existentiell, und daher auch
„fundamentalliturgisch“ im Sinn einer fundamental-theologischen
Grundlegung der liturgischen Vollzüge. Hier liegen die Ansätze, litur-
giepädagogisch im jeweiligen Zeitkontext von den Bedingungen des
„modernen“ Menschen her zu argumentieren und für heute eine sehr
basal bestimmte Liturgiepädagogik zu entwickeln. „Unterwegs zum
Geheimnis“ heißt dann, das im Menschen schlummernde Potenzial18

aus der säkularisierten Verdrängung neu herauszuholen und seine Ent-
sprechung im liturgischen Vollzug menschlich und theologisch aufzu-
schließen.

Parsch selbst bedient sich mehrfacher Wege und Orte, Liturgische Bil-
dung und Liturgiepädagogik voranzutreiben. So beschreibt er: (1) Die Li-

16 Vgl. Andreas Redtenbacher: Biblische Grundlagen liturgischer Bildung: Zur Be-
deutung der Bibel für das Verständnis des Gottesdienstes, in: Heiliger Dienst 64 (2010)
122–136. Vgl. auch Ders.: „Das Wort der Predigt wird im Opfer Fleisch“. Bemerkun-
gen zur liturgischen Predigt im Werk von Pius Parsch, in: Heiliger Dienst 66 (2012)
101–113.
17 Siehe oben S. 16f.
18 Karl Rahner spricht vom „übernatürlichen Existenzial“ des Menschen, das auch re-
ligionsgeschichtlich gesehen mit einer religiösen und kultfähigen Urveranlagung kon-
vergiert. Pius Parsch vermerkt pointiert: „Die Seele ist von Natur aus liturgisch“, in:
Volksliturgie (wie Anm. 12) 159.

Andreas Redtenbacher20



turgische Predigt: Durch sie wird die Gemeinde selbst zum Anschluss an
die in der Bibel dargebotenen Heilsgeschichte geführt, die in der Feier je
und je neu Gegenwart wird. Sie ist somit unbedingt und immer zugleich
Mystagogie im eigentlichen Wortsinn. Liturgische Predigt erschließt das li-
turgische Ereignis und ist – wird sie nur sachgerecht gehandhabt – der
zentrale Ort Liturgischer Bildung. Sie legt offen, was in der Liturgie tat-
sächlich geschieht und wie sie es feiert. Sie ist nicht einfach Predigt zu litur-
gischen Themen, auch nicht einfach Predigt in der Liturgie, nein: sie ist
selbst Liturgie und kommt darin als Form des verkündigten Wortes zu ih-
rer höchst möglichen theologischen Dignität19. (2) Die Messerklärung:
„Die Bemühungen, die Messe wieder zu einer aktiv vom Volk mitgetrage-
nen Feier werden zu lassen, ließen [bei Parsch] eine ganz neue Art der
Messerklärung entstehen“20. In mehrfachen Anläufen gewachsen publi-
ziert er eine „Messerklärung im Geist der liturgischen Erneuerung“21. Sie
zählt zu seinen wichtigsten Werken mit der Absicht, „dieses hochheilige
Geheimnis der Messe immer tiefer zu erfassen und zum Mittelpunkt seines
geistigen Lebens zu machen.“22 Sie will zum Verstehen, aber auch zu einer
liturgiegerechten Feier führen23. Dieses Grundanliegen bleibt als Aufgabe
Liturgischer Bildung überzeitlich. Es gilt nicht nur für die Messe, sondern
selbstredend für alle Formen sakramentlicher Feiern. (3) Die Bibel- und
Liturgierunde: Parsch forciert auch eine regelmäßige Bibel- und Liturgie-
runde24. Hier erschließt er elementar die Basics des liturgischen Kosmos
ausgehend vom biblisch heilsgeschichtlichen Hintergrund. Der Erfolg
war schlagend: Wie von selbst erwuchs daraus seine liturgische „Basis-
gemeinde“ in St. Gertrud. (4) Die liturgische Gemeinde: Lebendiges Litur-
gieverständnis ist auf gemeindliche Grundvoraussetzungen angewiesen,
die als „Präambula“ für die Liturgische Bildung bleiben und ohne die
Wachstum im liturgischen Verstehen und im ganzheitlichen Liturgievoll-
zug nicht erwartet werden kann25. Auch heute bilden sie wichtige Ansätze,

19 Andreas Redtenbacher: Die Liturgische Predigt im Werk von Pius Parsch, in: Bibel
und Liturgie 83 (2010) 170–181. (vgl. auch oben Anm. 16).
20 Andreas Heinz, in: Pius Parsch: Messerklärung im Geist der liturgischen Erneue-
rung. Neu einleitet von Andreas Heinz. Würzburg 2006 (Pius-Parsch-Studien 4).11.
21 Auflagen: 1930, 1937, 1949/50, Nachdruck der 3. Auflage 2006.
22 Pius Parsch: Messerklärung [1930].20.
23 Zum Ganzen auch: Roman STAFIN: Eucharistie als Quelle der Gnade bei Pius
Parsch. Ein neues Verhältnis zwischen Gott und Mensch. Würzburg 2004 (Pius-Parsch-
Studien 2).
24 Vgl. Schriftenverzeichnis, in: Volksliturgie (wie Anm. 12) 504–511.
25 Volksliturgie (wie Anm. 12)150.

Einleitung: Liturgische Bildung und Liturgiepädagogik – eine Grundlegung 21



dass Menschen „unterwegs zum Geheimnis“ bleiben. Er nennt besonders:
Authentische Gottesdienstvorsteher, die selbst vom „Geist der Liturgie“
brennen; regelmäßige Vertiefungsabende der Gemeinde (s. o.); Kinder-
und Jugendrunden mit liturgiepädagogischem Gehalt; und vor allem die
geschulte „liturgische Hilfsgemeinde“ (heute wäre das der Liturgieaus-
schuss des Pfarrgemeinderats, Mitverantwortliche, Rollenträger, Sänger).
(5) Die liturgische Lebensgestaltung: Er wirbt für ein liturgisches Lebens-
programm jedes Christen, dessen Spiritualität sich aus den neu entdeckten
Quellen von Bibel und Liturgie nährt. Damit legt er zugleich den Grund
für das Bewusstsein der priesterlichen Würde jedes Getauften als Glied
des Volkes Gottes. Der Geist der Liturgie müsse das Leben formen, und
sich „verleiblicht“ ausdrücken, in: Sonntagsgestaltung, Leben mit den
Rhythmen der geprägten Zeiten und Feste, Tagzeitengebet zumindest in
Elementen, „Weihe des Lebens“ durch die Feier von Tauftag, Namens-
patron, Hochzeitstag, Segensfeiern, liturgiebezogenes Brauchtum auch im
Wohnbereich, etc. Liturgisches Bewusstsein soll sich hier aus dem „Geist
der Liturgie“ handfest mit dem Leben verbinden. Mit sensibler und basa-
ler liturgiepädagogischer Hinführung könnte dies mutatis mutandis und in
Auswahl auch heute ein neuentdeckter Ansatz für ein Umfeld sein, in dem
(nicht nur) junge Menschen sich punktuell öffnen und sich „unterwegs
zum Geheimnis“ vorfinden.

Liturgische Bildung bei Romano Guardini (1884–1954): Von der Theorie zur Praxis
26

Eine wirkungsgeschichtlich bedeutsame Referenz zum Thema „Liturgi-
sche Bildung“ ist die klassische Guardini-Schrift mit dem Titel: „Liturgi-
sche Bildung. Versuche“ (Erstauflage 1923, überarbeitet 1966: „Liturgie
und liturgische Bildung“). Auch Romano Guardini geht es darum, Litur-
gische Bildung und Liturgiereform zusammenzusehen. Als Religionsphi-
losoph setzt er sich mit dem Bildungsbegriff zunächst aus anthropologi-
scher und pädagogischer Perspektive auseinander und macht sie dann
fundamentalliturgisch fruchtbar. Er ist weit davon entfernt, Liturgiere-
form auf die Revision der Liturgiebücher zu reduzieren. Vielmehr fragt
er viel grundsätzlicher nach der Befähigung des Menschen und der Ge-
meinde zum liturgischen Akt.

26 Vgl. Andreas Redtenbacher (wie Anm. 11), hier: 122–124.

Andreas Redtenbacher22



„Wie ist der tragende Akt gebaut? Welche Formen nimmt er an? Welche
Fehlgänge bedrohen ihn? Wie verhalten sich die Anforderungen, die er stellt,
zur Struktur und zum Lebensbewusstsein des heutigen Menschen? Was muss
geschehen, damit dieser ihn in echter und redlicher Weise lernen könne?“27

Er versteht Liturgische Bildung ganzheitlich als Einübung in das Ganze
des liturgischen Aktgefüges28, kurz: in das liturgische Verhalten. Guar-
dini wieder wörtlich:

„Worin liegt das Wesen liturgischen Verhaltens? Wie muss der Mensch be-
schaffen sein, wie die Gemeinschaft, wenn sie wesensgerecht in der Liturgie
stehen sollen? Welche Kräfte gehören dazu, welche Organe? Ja welches Sein?
Denn um ein ganz bestimmtes Können handelt es sich hier, um ein Werden
und Wachsen, wirklich um ein Sein. Das heißt also, um ein Problem der ‚Bil-
dung‘ im eigentlichen Sinn des Wortes.“29

Nach Guardini ist liturgisch gebildet nicht,

„wer Wissen über die Liturgie gesammelt hat oder, was schon viel mehr ist,
dieses auch verinnerlicht hat. Liturgisch gebildet ist, wer ‚wesensgerecht‘ in
der Liturgie steht und zwar als einzelner Mensch und in der Gemeinschaft
der Kirche. […] Liturgische Bildung des Einzelnen erreicht ihr Ziel, wenn
der Mensch sich dem Bild Christi nähert, wenn Christus in ihm lebt (vgl.
Gal. 2,20). […] Wenn die Feier der Liturgie selbst der Weg zu diesem Leben
ist, dann ereignet sich liturgische Bildung als Verwandlung in das Bild Christi
vor allem in der Feier der Liturgie selbst“.

Entsprechend ist die „zentrale Aufgabe der liturgischen Bildung, die
Handlungs- oder Feiermöglichkeit der Menschen zu ermöglichen“30. Als
Bedingungen nennt er erstens, dass der Mensch wirklich vor Gott steht
und das „Mysterium aus der aeviternen Kategorie“ heraus erfasst und
daran teilhat31, zweitens die Bildung zu gemeinschaftlich-kirchlichem
Tun und drittens den Wiedergewinn der Symbolfähigkeit. Entscheidend
ist, dass diese liturgischen Bildungstopoi sich sowohl an die persönliche
Ebene, wie an die (zu erneuernde) Liturgiegestalt richten. Das eine ist
nicht ohne das andere zu haben. Auf diesem Fundament kommen Ro-
mano Guardini und Pius Parsch sich grundsätzlich nahe und stimmen

27 Romano Guardini: Liturgie und liturgische Bildung. Mainz/Paderborn 1992
[Nachdruck der Auflage 1966], 16.
28 Vgl. Gunda Brüske: „Wir machen vieles richtig, doch wir machen’s uns nicht
leicht.“ Von Anspruch, Wirkungen und Widrigkeiten liturgischer Bildung, in: Heiliger
Dienst 63 (2009). 251–261, hier: 251f.
29 Romano Guardini: Liturgie und liturgische Bildung [1966], 26.
30 Zit. nach Gunda Brüske (wie Anm. 28).
31 Romano Guardini: Liturgie und Liturgische Bildung (wie Anm. 27), 147f.

Einleitung: Liturgische Bildung und Liturgiepädagogik – eine Grundlegung 23



überein. Während Guardini aus anthropologischer, religionsphilosophi-
scher und bildungstheoretischer Perspektive das Thema (theologisch kor-
rekt) entwickelt, geht Parsch entschieden vom liturgischen Vollzug der
Feier selbst und den in ihren inneren Vektoren angelegten theologischen
Voraussetzungen aus und erreicht dasselbe Ziel. Insofern scheint er der
Praxis näher und in den Konsequenzen noch konkreter. Guardini greift
aber auf seine andere Weise ebenfalls konkret und elementar auf Voll-
züge aus, die er vom menschlichen Akt ausgehend vom Anthropologi-
schen ins Liturgietheologische weiterdenkt – und für das „Geheimnis“
öffnet. Als Musterbeispiel schlechthin gilt seine kleine Schrift „Von heili-
gen Zeichen“ aus dem Jahr 192232. Es handelt über Basics der Liturgie-
pädagogik (Kreuzzeichen, Hand, Knien, Schreiten, an die Brust schlagen,
Pforte, Licht, Glocken, etc.) und bietet ein gutes Modell, das auch in der
Gegenwart anwendbar bleibt für Jung und Alt.

„Unterwegs zum Geheimnis“ heute: Neubeginn und Ausdauer

Den Konzilsteilnehmern des Zweiten Vatikanischen Konzils war das An-
liegen der Liturgischen Bildung bewusst, wie die Liturgiekonstitution an
mehreren Stellen bezeugt. In der praktischen Umsetzung der Liturgiere-
form nach dem Konzil war davon wenig zu spüren. Noch 2004 stellte
der italienische Liturgiewissenschaftler Andrea Grillo fest: Wir haben un-
sere Aufgabe „in den Jahren nach dem Konzil darin gesehen, einfach um-
zusetzen, was das Konzil an Reformen gebracht hatte, also mehr oder
weniger eine äußere Umstellung der liturgischen Form und der Feierfor-
men. Aber wir haben vergessen, dass es um ein tieferes Eindringen in den
Vollzug des Geschehens geht, dass es […] heute um Initiation gehen muss
oder um Mystagogie.“ Diese Dinge sind eigentlich das Gebot von heute,
in diesem Punkt war Pius Parsch [und Romano Guardini33] schon bedeu-
tend weiter, als wir es heute sind.“34

32 Romano Guardini: Von heiligen Zeichen, Erstauflage Würzburg 1922. Zahlreiche
Auflagen und Nachdrucke.
33 Einfügung des Verfassers.
34 Andrea Grillo: Der Liturgiebegriff bei Pius Parsch und seine Stellung im Rahmen
der Liturgischen Bewegung des 20. Jahrhunderts, in: Winfried Bachler / Rudolf Pa-
cik / Andreas Redtenbacher (Hg.): Pius Parsch in der liturgiewissenschaftlichen Re-
zeption. Klosterneuburger Symposion 2004. Würzburg 2005 (Pius-Parsch-Studien3),
191–212, 210.

Andreas Redtenbacher24



Kaum ein Liturgiethema war damals und ist heute unter den säkula-
risierten Bedingungen der Gegenwart drängender als das Defizit an „Li-
turgischer Bildung“: In den Gemeinden, bei Liturgieverantwortlichen,
Katechetinnen und Katecheten, und Religionslehrerinnen und -lehrern,
bei ehren- und hauptamtlichen Mitarbeitenden, leider auch bei vielen or-
dinierten Amtsträgern. In unmittelbar nachkonziliarer Zeit war Liturgi-
sche Bildung meist entlang einzelner Reformschritte erfolgt. Sie war so-
zusagen die „Begleitmusik“ zur „äußeren“ Reform. Aber sie versiegte
mehr und mehr, nachdem die erneuerte Form und die neuen Liturgiebü-
cher der Nachkonzilsära etabliert waren. Das Thema „Liturgie“ fiel
dann aus allen pastoralen Bildungsbemühungen heraus, mit ihm das Li-
turgieverstehen und die Freude am gefeierten Glauben, mit allen Folgen
auch für ihren sachgemäßen Vollzug. Vehement hatte das Konzil in SC
auf die Weckung des „liturgischen Geistes“ im Sinne Parschs und Guar-
dinis bei Seelsorgern und Gläubigen als Dauerauftrag Konzils insistiert.
Ein Vierteljahrhundert später (1988) legte das päpstliche Schreiben Vice-
simus quintus annus von Johannes Paul II. anlässlich der 25-Jahr-Feier
der Konstitution konsequent den Finger auf diese Wunde: „Die drin-
gendste Aufgabe ist die biblische und liturgische Bildung des Volkes Got-
tes, der Hirten und der Gläubigen“. Dies sei eine Arbeit, die einen langen
Atem brauche. Schon den Vätern der Liturgischen Bewegung war – vor-
bereitet durch die vorangehende Liturgische Bewegung mit Pius Parsch
und Romano Guardini – bewusst gewesen: Ein sachgerechter Vollzug
des Gottesdienstes in „aktiver Teilnahme“ der Gemeinde kann nicht ge-
lingen ohne innere Beteiligung am Mysterium der Feier. Das aber setzt
geduldige und stete Mystagogie und Liturgische Bildung voraus. An den
beiden Protagonisten ist zu lernen, ein wie weites Arbeitsfeld hier vor uns
liegt – damals und heute neu. Die gegenwärtige Zuspitzung der Säkulari-
sierung und des Traditionsabbruchs35 stellt uns heute noch drängender
die Frage, ob „für einen lebendigen und fruchtbaren Mitvollzug der hei-
ligen Geheimnisse nicht humane Grundhaltungen“ vorausgesetzt [wer-
den müssen], ohne deren Vorhandensein eine Mitfeier nicht möglich
ist.“36 Das ist der liturgiepädagogische Weg, auf dem (nicht nur) junge
Menschen einen neuen Zugang zum Kosmos der Liturgie finden, und

35 Vgl. das Vorwort dieses Handbuchs der Liturgiepädagogik, S. 9–11.
36 Ralph Sauer: Die Kunst, Gott zu feiern. Liturgie wiederentdecken und feiern. Mün-
chen 1996, 34.

Einleitung: Liturgische Bildung und Liturgiepädagogik – eine Grundlegung 25



wie sie motiviert werden können, sich „unterwegs zum Geheimnis“ zu
bewegen, und im besten Fall auch zu Beteiligten werden37. Dafür steht
dieses neue „Handbuch der Liturgiepädagogik“.

37 1973 hatte das „Direktorium für Messen mit Kindern“ gefordert: Die „eucharisti-
sche Unterweisung darf nicht von der gesamtmenschlichen und christlichen Erziehung
getrennt werden. Ohne eine solche Grundlage könnte eine liturgischen Unterweisung
sogar schaden. Daher sollten […] die Kinder […] auch die menschlichen Werte erleben,
die der Eucharistiefeier zugrunde liegen“, zit.: Ralph Sauer (wie Anm. 36).

Andreas Redtenbacher26


