Herbert Haslinger

Macht in der Kirche

Wo wir sie finden - Wer sie ausiibt -
Wie wir sie iiberwinden

Vi

HERDER

<)

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Fw‘w’ssc(o;é FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-38394-6



Amicis MEIS PASSAVIENSIBUS






Vorwort

Manchmal frage ich mich, wieso noch so viele Menschen Mitglied
der Kirche bleiben; wieso sie angesichts der vielen Skandale und
Missstinde, die sich schier endlos aneinanderreihen — Umgang mit
wiederverheirateten Geschiedenen, lebensfeindliche Sexuallehre,
Verschwendung von Geldern wie beim Bischofshaus in Limburg, se-
xueller Missbrauch Minderjahriger durch Kleriker, Vertuschung von
Missbrauchsfillen durch kirchliche Amtstriger, kriminelle Machen-
schaften im Wirtschafts- und Bankensektor, physische und psy-
chische Gewalt an Menschen in Heimen und fundamentalistischen
Gemeinschaften, veraltetes Frauenbild und Ausgrenzung von Frauen
aus kirchlichen Amtern, selbstherrliches Gebaren kirchlicher Amts-
trager, gesellschaftliche Privilegien fuir Kleriker, Diskriminierung ho-
mosexueller Menschen, Riickzug aus grundlegenden seelsorglichen
Aufgaben, Ressourcenverbrauch fir unzutrigliche Umstrukturie-
rungsmafinahmen, diffamierendes bzw. abfilliges Reden iiber die
heutige Gesellschaft und anderes mehr —, wieso also die Glaubigen
angesichts dessen nicht den Massenauszug aus der Kirche antreten.
All diese irritierenden Formen kirchlicher Selbstprisentation fiihren
dazu, dass das Wesen der Kirche als Gemeinschaft des Glaubens an
den Gott Jesu Christi verdunkelt und beschiddigt wird. Und sie
unterhohlen das Vertrauen der Gldubigen in ihre Kirche stetig. Alle
klassischen Parameter der Kirchenbindung — Kirchenmitgliedschaft,
Teilnahme am Sonntagsgottesdienst, Sakramentenpraxis, Akzeptanz
lehramtlicher Normen, Eintritt in pastorale Berufe — weisen riickldu-
fige Zahlen auf. Das zeigt, wie fragil sich die Lage der institutionellen
Kirche mittlerweile gestaltet.

Wer die Verhiltnisse in der Kirche auch nur mit einem geringen
Maf an kritisch-niichternem Denken wahrnimmt, erkennt mit Blick
auf die eben aufgefithrten verstorenden Phinomene schnell einen
Zusammenhang: Sie alle treffen sich in einem Sachverhalt, der iiber
lange Zeit in den Tiefenstrukturen der institutionellen Kirche ver-
deckt war, weitgehend tabuisiert blieb, gleichwohl iiber Jahrhunder-
te hinweg eine massive Wirkkraft entfaltete: Macht in der Kirche.
Diese Fehlformen und Fehlentwicklungen kirchlichen Lebens miis-



8 Vorwort

sen als Auswuchs der machtformigen Verfasstheit der institutionel-
len Kirche verstanden werden. Bedarf besteht also nicht nur an der
Aufklirung und Aufarbeitung einzelner Missbrauchs- und Ver-
tuschungsfille, sondern auch an einer generellen Untersuchung der
Macht in der Kirche. Die diesbeziiglichen Diagnosen werden in dem
vorliegenden Buch vor allem mit Blick auf die romisch-katholische
Kirche getroffen. Viele davon betreffen aber auch die protestanti-
schen Konfessionen, so dass es gestattet sein mag, meist undifferen-
ziert von ,,der Kirche® zu sprechen.

Eine solche kritische Machtanalyse ist kein Selbstzweck. Sie dient
dem Ziel, Missstinde und destruktive Mechanismen bei der Aus-
iibung von Macht in der Kirche aufzudecken und nach Moglichkeit
zu Uberwinden. Der wichtigste Beitrag, den eine theologische Wis-
senschaft wie die Pastoraltheologie, in deren Metier dieses Buch an-
gesiedelt ist, dazu leisten kann, ist die Vermittlung von Wissen — von
Wissen dariiber, wie Macht in der Kirche funktioniert, wie sie in Er-
scheinung tritt, wer ihre Akteure und wer ihre Erleider sind, in wel-
chen Praktiken und GesetzmifSigkeiten sie sich vollzieht, wie sie sich
auswirkt und vieles andere mehr. Derartiges Wissen ist erméachtigen-
des Wissen; Menschen sollen sich dieses Wissen aneignen kénnen,
um es eigenstindig anzuwenden, um zwangsvolle Machtausiibung
aufzudecken und abzuwehren. Deshalb moge man sich nicht ab-
schrecken lassen etwa von der differenzierten Gliederung des Bu-
ches, die im Inhaltsverzeichnis erkennbar wird. Diese dient bereits
dem Anliegen des ermichtigenden Wissens. Bei der Macht in der
Kirche handelt es sich ja um einen gédnzlich untiberschaubaren und
undurchsichtigen Komplex aus einer Unzahl von Praxisformen,
Strukturen, Rollen, Interessen, Organisationen, Systemen, Normen,
Beziehungsmustern usw. Eine subtile Technik der Machtausiibung
besteht gerade darin, dass die Machthaber ihre Machtausiibung in
dieser Uniiberschaubarkeit und Undurchsichtigkeit belassen, um
den Menschen die Moglichkeit zu nehmen, sich dagegen zu wehren.
Dem gegeniiber will der Aufbau des Buches gerade durch die diffe-
renzierte Gliederung die uniiberschaubar vielen Erscheinungsfor-
men, Faktoren und Prozesse der Macht in der Kirche in eine geord-
nete Struktur bringen und so in Ansitzen durchschaubar machen.

So richtet sich das Buch vor allem an zwei Adressatenkreise. Zu-
nichst sollen natiirlich die Funktionstrager und Funktionstragerin-
nen der Kirche, die als die vornehmlichen Triger kirchlicher Macht —



Vorwort 9

freilich mitunter auch als deren Opfer — in den Blick kommen, dazu
angeregt und angeleitet werden, Formen der Machtaustibung in der
Kirche kritisch wahrzunehmen. Sodann verstehe ich dieses Buch als
Beitrag zu einer Leutekirche und einer Leutetheologie. Die Leute —
d. h. die vielen Menschen in der Kirche und im Umfeld der Kirche,
die sich nicht aufgrund von Positionen und Beziehungen in den eta-
blierten Zirkeln der Kirche bewegen — sollen sich in Bezug auf Macht
in der Kirche ein eigenes Wissen aneignen, ein eigenstindiges Urteil
fillen und selbstbestimmte Konsequenzen ziehen konnen.

Ich danke der studentischen Mitarbeiterin am Lehrstuhl, Frau
Eva Dreier, fiir die Korrektur des Manuskripts und fiir wichtige Hin-
weise sowie dem Lektor, Herrn Dr. Stephan Weber, fiir die zuverlis-
sige, geduldige Betreuung seitens des Verlags.

Gewidmet ist das Buch meinen Passauer Freunden. Mit ihnen tei-
le ich seit Jugendzeiten einen betrichtlichen Teil meiner Kirchen-
erfahrungen; sie sind mir in schénen und schwierigen Zeiten verlass-
liche Geféhrten.

Neuotting, 15. September 2021 Herbert Haslinger






Inhalt

1 Gibt es iiberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

2 Die Eruption der Machtfrage . . . . . . . .. ... ... ... ...

2.1

2.2

2.2.1
2.2.2
2.2.3
2.2.4
2.2.5

2.3
2.3.1
23.1.1
2.3.1.2
2.3.1.3
2.3.1.4

2.3.2

Die Machtformigkeit der Kirche . . . . . . . .. ..
Was hat sich fiir die Kirche eigentlich verandert?
Christentiimliche Gesellschaft . . . . ... ... ...
Milieukatholizismus . . . . ... ... ... .. ...
Individualisierte und pluralisierte Gesellschaft . . .
Sakularisierung? . . . . ... ...
Restimee: Verlust der unhinterfragten
Machtgefolgschaft . . . . ... ... .. ... ... .
Wie iiber Macht sprechen? . . . ... ... .. ..
»Theologie der Macht“? . . . ... ... ... .. ..
Romano Guardini . . . .. .. ... ... ... ....
Bernhard Welte . . .. ... ... ... ... .. ...
Karl Rahner . . ... .. ... ... ... ... ... .
Resiimee: Wider die Uberblendung der
Wirklichkeit . . ... ... ... .. ...,
»Theologie kirchlicher Organisation“? . . . . . . . .

3 Was ist ,Macht” - sozialwissenschaftlich gesehen? . . . . . . ..

3.1
3.2
3.3
34
3.5
3.6
3.7
3.8

Signaturen der Macht . . .. ... ... .. ... . .
Grundlagen der Macht . . . . .. ... . ... .. .
Grundtypen der Macht . . . .. ... . .. ... .
Prozesse der Machtbildung . . . . . ... ... ...
Merkmale der Machtpersonlichkeit . . . . . .. ..
Herrschaft . . .. ... ... ... .. ... .. ...
Gewalt . . ... ... ...
Willkiirmacht, Amtsmacht und Gewalt im

Uberblick . . .. .. ... ... ... ... ...

Exkurs: ,,Pastoralmacht“ nach Michel Foucault . . . . . ..

1

17

32
34
38
41
44
53
62

72
77
79
79
81
84

87
89

96

99
101
103
105
107
111
118



12

4 Wie funktioniert Macht in der Kirche? . . . . . . . .. . ... ..

4.1
4.1.1
4.1.2
4.1.3
4.1.4
4.1.5
4.1.6
4.1.7
4.2
4.2.1
4.2.2
4.2.2.1
4.2.2.2
4.2.2.3
4.2.2.4
4.2.3
4.2.4
4.2.5
4.2.5.1
4.2.5.2
4.2.5.3
4254
4.2.6
4.2.6.1
4.2.6.2
4.2.6.3
4.2.6.4
4.2.6.5
Exkurs:
4.3
4.3.1
4.3.2
4.3.2.1
4.3.2.2
4.3.2.3

4.3.2.4

Signaturen der Macht in der Kirche . . . . .. ..
Soziale Wirklichkeit . . . . .. .. ... ... ...,
Potentialitat . . . ... ... ... ... ... ...,
Unbegrenztheit . . . . . ... ... ... ... ...,
Hierarchie . . .. ... . ... ... ... ... ...,
ZWanNg . . ...
Diffusitat . . . ... ... ...
Bindung . . . ... ...
Grundlagen der Macht in der Kirche . . . . . . ..
Physisch-psychische Uberlegenheit . . . . . . . ..
Gesetztes Recht . . . . . ... ... ... ... ...,
Kirchenrecht — Dienst fiir die Menschen? . . . . .
Kirchenrecht — Grundlage von Amtsmacht? . . . .
Das Prinzip Barmherzigkeit . . . .. ... ... ..
Das Prinzip Gerechtigkeit . . . ... ... ... ..
Charisma . ... ... .. ... ... . ... ...,
Eigentum und Besitz . . . . ... ... ... ... ..
Wissen . . . . ... ...
Der Zusammenhang von Wissen und Macht . . .
Expertenmacht . . . . ... ... ... ... .. ...
Ein Beispiel kirchlicher Expertenmacht . . . . . .
Aufoktroyierte Unwissenheit . . . . . . . .. . . ..
Sprache . . ... ... ... .. ...

Positionierendes Sprechen . . . . ... . ... ...
Repressives Sprechen . . . . .. . ... ... ...
Das Problem der geschlechtergerechten Sprache .
Grundtypen der Macht in der Kirche . . . .. ..
Verletzende Macht . . . ... ... ... ... .. ..
Instrumentelle Macht . . . . ... ... ... ... .
Der Gedanke des Jingsten Gerichts . . . . . . ..
Die Idee des Purgatoriums . . . . ... ... .. ..
Vom jenseitigen Gericht zur diesseitigen

Disziplinierung . . . . . .. ... ... ... .....
Das Machtinstrument Beichte . . . . . ... .. ..

Inhalt

140
141
141
143
144
145
147
149
151
152
152
155
156
159
163
164
167
172
179
179
180
183
189
191
192
195
200
202
205



Inhalt

4.3.3
4.3.3.1
4.3.3.2
4.3.3.3
4.3.3.4
4.3.3.5
4.3.3.6
4.3.3.7
4.3.4
4.3.4.1
4.3.4.2
4.3.4.3
4.3.5
4.3.5.1
4.3.5.2
4.3.5.3
4.3.5.4
4.3.5.5
4.4
4.4.1
4.4.2
4.4.3
4.43.1
4.4.3.2
4.4.3.3
4.4.3.4
4.4.3.5
4.5
4.5.1
4.5.2
4.5.3
4.5.4
4.5.5
4.5.6
4.5.7
4.5.8
4.5.9
4.6

4.7

Autoritative Macht . . . . .. ... ... .
Die notwendige Macht anerkannter Autorititen . .
Autoritit als soziales Phanomen . . . . ... .. ..
Merkmale der Autoritat . . . . ... ... ... ...
Typen der Autoritat . . . . .. ... ... ... ... .
Die prekire Lage der Autoritatsidee . . . . . . . ..
Autoritdt in der Kirche . . . ... ... ... ... ..
Der Fehler des Autorititsarguments . . . . . . . ..
Datensetzende Macht . . . . . . ... ... ... ...
Datensetzung in der Kirche und durch die Kirche .
Das Selbstbestimmungsrecht der Kirche . . .. ..
Handhabung des Selbstbestimmungsrechts . . . . .
Verschleiernde Macht . . . . .. ... ... . . .. ..
Die Idee der Gemeinde . . . . . .. .. .. ... ...
Das Ideal der Gemeinschaft . . . . ... .. ... . .
Das Konzept der Eventisierung . . . . . . ... ...
Die Erfindung von Tradition . ... ... ... ...
Der Gestus der Jovialitdt . . . . . . . ... ... ...
Prozesse der Machtbildung in der Kirche . . . . . .
Klerikalismus . . ... ... . ... .. ... .. ...
Komplementiridentitit ,Laien“ . . . . . .. .. .
Die Konstitution des klerikalen Systems . . . . . .
Beanspruchung von Privilegien . . . . . . . . .. .
(Selbst-)Legitimation . . . . ... ........ ...
Strukturen der sozialen Geschlossenheit . . . . . .
Begrenzte Partizipation . ... ... .. .. .. .. .
Interne Solidarisierung . . . . .. ... ... ... ..
Merkmale der Machtpersonlichkeit in der Kirche .
Konventionalismus . . . ... ... ... .. . .. ..
Autorititsunterwiirfigkeit . . . . ... ... .
Autoritdre Aggression . . . .. ... ... ... ..
Abwehr der eigenen inneren Regungen . . . . . . .
Kategorisierung . . . . . . ... ... ... ... ...
Geborgte Starke . . . .. ...
Destruktivitit und Zynismus . . . . . ... ... ..
Projektivitat . . . . ... ... ... ...
Gestortes Verhiltnis zur Sexualitat . . . . . . . . ..
Amtsmacht in der Kirche . . ... ... ... ...
Gewalt in der Kirche . . . . . ... ... .. .. ...



14

5.1
5.1.1
5.1.2
5.1.3
5.2
5.2.1
5.2.2
5.2.3
5.2.3.1
5.2.3.2
5.2.3.3
5.2.3.4
5.2.3.5
5.2.3.6
5.2.3.7
5.2.3.8
5.2.3.9
5.3
5.3.1
5.3.2
5.3.3
5.3.3.1
5.3.3.2
5.3.3.3
5.3.4
5.3.4.1
5.3.4.2
5.3.4.3
5.4
5.4.1
5.4.2
5.4.3
5.4.3.1
5.4.3.2
5.4.4
5.4.4.1
5.4.4.2

Strukturelle Machtmechanismen in der Kirche . .
System . . ... ...
Was ist ein System? . . ... ... ...
Die Kirche als soziales System . . . . ... ... ..
Systemische Machtmechanismen in der Kirche . .
Einheit des Systems . . . . ... .. ... ... ...
Abgrenzung von der Umwelt . . . .. ... . ...
Austauschprozesse mit der Umwelt . . . . . . . ..
Bestandssicherung des Systems . . . . . .. .. ..
Beziehungen und wechselseitiges Einwirken . . . .
Bestandssicherung der Teilsysteme . . .. ... ..
Reproduktion der Systembildung . . . . . . . . ..
Relativierung als System . . . . . ... ... . ...
Personen als Elemente des Systems . . . . . .. ..
Organisation . . . .. ... ... ... ... .. ... .
Was ist eine Organisation? . . . . ... .. ... ..
Die Kirche als Organisation . . ... ... .....
Organisationale Machtmechanismen in der Kirche
Kollektive Organisation von Interessen . . . . . . .
Definitionshoheit iiber die Ziele . . . . . . . .. ..
Kircheninstitutioneller Komplex als Organisation

Die Macht der ,Bewegungen® . . . . . ... .. ..
Das Phdanomen . . . . ... ... ... ... .. ...
Machtaustibung in den ,,Bewegungen® . . . . . . .
Machtaustibung durch die ,Bewegungen . . . . .
Institution . . . . .. ... ... ... ... ... ...
Was ist eine Institution? . . . .. ... ... .. ..
Die Kirche als Institution . . . . . ... ... ...
ototale Institutionen® . . . . . . . . . ... ... ..
Das sozialwissenschaftliche Theorem . . . . . . . .
Kirche als Ort ,totaler Institutionen“ . . . . . . .
»gierige Institutionen“ . . . . ... ... ...
Das sozialwissenschaftliche Theorem . . . . . . . .
Kirchengemeinden als ,,gierige Institutionen . . .

Inhalt

349
350
351
352
354
356
359
361
364
364
365
366
368
369
370
372
373
374
375
376
379
380
380
382
384
386
386
390
398
403
404
408
412
412
417
419
419
427



Inhalt 15
6 Sexualitdt, Macht und Weiheamt . . . . . ... ... .. ... .. 430

6.1 SSexualitat . ... 431
6.2 Sexualitit als Gegenfolie des Weiheamtes . . . . . . 435
6.2.1  Abwertung der Sexualitdit . . . ... .. ... .. .. 438
6.2.2  Das Motiv der kultischen Unreinheit . . . . . . .. 439
6.2.3  Kontradiktorische Fixierung . .. ... .. ... . . 441
6.3 Sexualitit als Gegenstand der Machtaustibung durch

Kleriker . . . . . ... .. ... ... ... 443
6.3.1  Die Macht der Disziplinierung . . . . . ... .. .. 443
6.3.2  Die Macht des Verbergens . . . . ... . .. ... .. 447
6.3.3  Die Macht der Instrumentalisierung . . . . . . . .. 448
6.4 Sexueller Missbrauch durch Kleriker . . .. .. .. 450
6.4.1  Begriffliche Differenzierungen . ... .. ... .. . 454
6.4.2  Der Habitus des Klerikalismus . . . . ... ... .. 459
6.4.3  (Selbst-)Sakralisierung der Weiheamtstrager . . . . 461
6.4.4  Mangelnde Auseinandersetzung mit der eigenen

Sexualitat . . . .. ... ... ... 465
6.4.5  Psychosexuelle Unreife . . . . ... ... .. ... . . 466
6.4.6  Kirchliche Sexuallehre . . .. ... ... ... .. . . 470
6.4.7  Verurteilung und Tabuisierung von

Homosexualitat . . . ... .. ... ... .. ... .. 472
6.4.8  Sozialisationsstruktur ,Priesterseminar“ . . . . . . 475
6.4.9  Der Nimbus des ,,guten Hirten“ . . . . .. ... . 482
6.4.10 Ridume der Intimitat . . ... ... ... .. ... .. 484
6.5 Das spezielle Problem der Zolibatsverpflichtung . . 485
6.5.1  Die Zolibatspflicht als Faktor der klerikalen Macht 487
6.5.2  Die Zolibatspflicht als Repression der Sexualitdt . . 489
6.5.3  Kompensation instabiler Konstitutionen . . . . . . 491
6.5.4  Dispensierung von Selbstreflexion . . . . . ... .. 492
6.5.5  Aufhebung der Zolibatsverpflichtung? . . . . . . .. 494
6.6 Der kirchenamtliche Umgang mit sexuellem

Missbrauch . . . .. ... ... ... ... 496
6.6.1  Zwischen Aufarbeitungswille und

Aufarbeitungsverweigerung . . . . . ... .. .. .. 496
6.6.2  Kirchenraison und Klerikerraison . . ... ... .. 497
6.6.3  Das Versagen der Kirchenspitze . . . . . .. . . . .. 501
6.6.4  Die Logik der Erhaltung klerikaler Macht . . . . . 509
6.6.5 Die Frage der Ursache . . . ... ... .. ... .. 513



16

7

8

Inhalt

Frauen, Macht und Weiheamt . . . . ... ... ... .. .. .. 516
7.1 Die generelle Vormachtstellung von Mdnnern in der

Kirche . .. ... .. .. ... ... 517
7.2 Frauen und kirchliches Weiheamt . . . . . . .. .. 522
7.2.1  Der Ausschluss der Frauen vom kirchlichen

Weiheamt . . .. ... ... ... ... 524
7.2.1.1 Das Apostolische Schreiben Ordinatio sacerdotalis 524
7.2.1.2 Das Motiv der ,repraesentatio Christi“ . . . . . . 529
7.2.2  Die frithchristliche Verdrangung der Frauen aus

dem kirchlichen Amt . . . ... ... ... . ..., 532
7.2.2.1 Prauen als Trigerinnen kirchlicher Amter . . . . . 536
7.2.2.2 Patriarchalisierung . . . . . .. ... ... ... ... 538
7.2.2.3 Institutionalisierung . . . . . ... ... ... . ... 540
7.2.2.4 Hierarchisierung . . . . . . ... ... ... ... .. 545
7.2.2.,5 Sakralisierung . ... ... ... ... ..., .... 548
7.2.2.6 Etablierung . ... .. ... ... ... . ... . ... 550
7.2.2.7 Historische Kontingenz . . . . . . ... ... . . .. 551
7.2.3  Zwolf Argumente fiir die Zulassung von Frauen zum

Weiheamt . . .. ... ... ... ... 553
7.2.3.1 Erstes bibeltheologisches Argument . . . . . . .. 554
7.2.3.2 Zweites bibeltheologisches Argument . . ... .. 555
7.2.3.3 Dirittes bibeltheologisches Argument . . . . . . .. 556
7.2.3.4 Historisches Argument . . . . .. ... ... .. 559
7.2.3.5 Schopfungstheologisches Argument . . .. . . .. 561
7.2.3.6 Christologisches Argument . . . . . . . ... .. .. 563
7.2.3.7 Mariologisches Argument . . . . ... ... . . .. 565
7.2.3.8 Pneumatologisches Argument . . . . . . . ... .. 566
7.2.3.9 Ekklesiologisches Argument . . . . . . ... .. . . 570
7.2.3.10 Sakramententheologisches Argument . . . . . .. 573
7.2.3.11 Gnadentheologisches Argument . . . . . . ... .. 576
7.2.3.12 Ein profanes, aber nicht unwichtiges Argument . 577
7.3 Das eigentliche Problem: klerikale Macht . . . . . 580
Das Ende der Machtformigkeit . . . . . . . ... ... ... 586



17

1 Gibt es iiberhaupt Macht in der Kirche? -
Eine biografische Antwort

Noch in jiingerer Zeit wehrte Papst Franziskus kritische Fragen nach
der Macht der Priester in der Kirche ab mit der Beteuerung: ,,Einige
meinen, dass das, was den Priester auszeichnet, die Macht ist, die
Tatsache, dass er die hochste Autoritit innerhalb der Gemeinschaft
ist. Aber der heilige Johannes Paul II. erkldrte, dass, obwohl das
Priestertum als hierarchisch® betrachtet wird, dieser Dienst keine
Uberordnung gegeniiber den anderen bedeutet, sondern ganz fiir
die Heiligkeit der Glieder des Leibes Christi bestimmt ist.“' Einige
Monate zuvor, im Sommer 2019, lie8 sich Kardinal Gerhard Ludwig
Miiller mit der Behauptung vernehmen, das Bischofsamt sei ,nicht
eine politisch-soziologische Macht, sondern die im Heiligen Geist
verliehene geistliche Vollmacht, das Volk Gottes zu heiligen, zu leh-
ren und zu leiten.“* Beide Aussagen haben zum Inhalt, dass man hie-
rarchische Amter in der Kirche nicht als eine Form von Macht im
Sinne einer sozialen Uber- und Unterordnung verstehen diirfe, in
welcher die einen ihre Interessen gegen die Interessen und Bediirf-
nisse anderer durchsetzen konnen. Wer sich am kritischen Diskurs
um Machtstrukturen in der Kirche und in Sonderheit um die Macht
kirchlicher Amtstréager beteiligt, kennt dieses Argument zur Geniige:
In der Kirche gebe es nicht Macht, sondern nur Vollmacht; das Amt
in der Kirche bedeute nicht Austibung von Macht tiber Menschen,

' Papst Franziskus: Nachsynodales Apostolisches Schreiben Querida Amazonia
von Papst Franziskus an das Volk Gottes und an alle Menschen guten Willens
(VApS 222), Bonn 2020, Nr. 87; dort mit Bezug auf Papst Johannes Paul IL.: Apos-
tolisches Schreiben Mulieris dignitatem tiber die Wiirde und Berufung der Frau
anlésslich des Marianischen Jahres (VApS 86), Bonn 1988, Nr. 27. — Die Abkiir-
zungen in den bibliographischen Angaben richten sich nach Schwertner, Siegfried
M.: TATG® — Internationales Abkiirzungsverzeichnis fiir Theologie und Grenz-
gebiete. Zeitschriften, Serien, Lexika, Quellenwerke mit bibliographischen Anga-
ben. 3., iiberarbeitete und erweiterte Auflage, Berlin/Boston 2014.

* Miiller, Kardinal Gerhard Ludwig: ,Macht euch nicht der Welt konform, sondern
reformiert euer Denken®, Die Tagespost, 26. Juli 2019, in: https://www.die-tages
post.de/kirche-aktuell/Macht-euch-nicht-der-Welt-konform-sondern-reformiert-
euer-Denken;art312,200022 (Zugriff: 13.6.2020).



18 Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

sondern nur Dienst fiir die Menschen. Ich erlaube mir, Papst Fran-
ziskus, Kardinal Miiller und allen, die ihre Positionen beziiglich
Macht in der Kirche teilen, eine sehr personliche Antwort zu geben.
In den nachfolgenden biographischen Szenen erinnere ich mich ei-
gener Erlebnisse von Macht in der Kirche.

1. Szene: Wihrend meines Besuchs der Volksschule in den Jahren
1967 bis 1972 hatten wir zwei Mal in der Woche, am Dienstag und
am Freitag jeweils um 7:15 Uhr Schulgottesdienst. Die Autorititen,
Pfarrer und Schulleitung, hielten uns zur Teilnahme daran an. Doch
immer wieder versiumten auch einige Schiilerinnen und Schiiler
den Gottesdienst. Um dem gegenzusteuern, griff der Pfarrer, zu-
gleich Religionslehrer, zu einem aus seiner Sicht probaten Mittel. In
der Religionsstunde lief} er als Erstes diejenigen, die nicht im vorher-
gehenden Schulgottesdienst waren, aufstehen. Das diente keineswegs
der Exploration fiir ihn. Er wusste bereits sehr gut, wer am Gottes-
dienst teilgenommen hatte und wer nicht. In der Kirche hatten wir
namlich unsere festen, verbindlich einzuhaltenden Plitze: jeweils
eine Klasse in einer Kirchenbank, auf der linken Seite die Midchen
und rechts die Buben, nach Jahrgiingen gestaffelt in den ersten acht
Reihen. Die Registrierung konnte der Pfarrer also einfach im Lauf
des Gottesdienstes vornehmen. Die Aufstehiibung im Religions-
unterricht diente vor allem der Achtung der Delinquenten vor der
Klassenoffentlichkeit. Und jeder von uns wusste, dass ein Téu-
schungsversuch zwecklos war. Am Schluss trug der Pfarrer die Got-
tesdienstabwesenheit ins Notenbuch ein. Seine staatlich verliehene
Hoheit iiber die Notengebung im Fach Religion nutzte er also zur
Steuerung unserer Gottesdienstdisziplin nach seinen Mafigaben.

2. Szene: Der Pfarrer meiner Heimatgemeinde, von dem gerade
die Rede war, zeichnete sich auch durch einen ausgeprigten Hang
zur Geldbettelei aus. Bei den Sammlungen fiir die kirchlichen Hilfs-
werke kam dieser Hang immer wieder zum Durchbruch. Fir die
Sammlungen erhielten die Haushalte Papiertiitchen, die an sich
dazu dienen sollten, den Geldbetrag diskret abzugeben. Mehrere
Male hat der Pfarrer diese Kollektentiitchen jedoch vorher mit den
Familiennamen versehen, um die von den einzelnen Personen ge-
leisteten Spenden iiberpriifen zu kénnen und so den Druck zu einer
moglichst hohen Spende zu steigern. Wir Kinder bekamen fiir sol-
che Sammelzwecke oft kleine Sparbiichsen, die wir aus einem Falt-
karton bastelten. Dabei kam es mehrfach vor, dass der Pfarrer bei



Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort 19

der Abgabe der Sparbiichsen zu uns sagte, eine D-Mark diirften wir
mit der Biichse fiir den Zweck der Sammelaktion abgeben, das iibri-
ge Geld sollten wir vorher entnehmen und ihm geben. Der Pfarrer
konnte dies tun, weil er es gewohnt war, dass sich niemand traute,
ihm bei solchem Handeln zu widersprechen.

3. Szene: Am 18. September 1972, einem sonnigen Montag,
brachte mich meine Mutter in das Internat der Benediktinerabtei
Schweiklberg bei Vilshofen an der Donau. Der Eintritt in ein Inter-
nat war damals in lindlichen Gebieten wie bei uns im Bayerischen
Wald praktisch die einzige Moglichkeit, ein Gymnasium zu besu-
chen. Ich hatte selber, gegen den urspriinglichen Willen meiner El-
tern, auf den Wechsel an ein Gymnasium gedringt. Meine Eltern
hatten sich schliefllich damit abgefunden, weil das Gymnasium
des Klosters den Ruf einer strengen und deshalb guten Schule ge-
noss und weil die Tatsache, dass Benediktiner-Patres als Lehrer und
Erzieher titig waren, sie an der Richtigkeit der dort geleisteten Er-
ziehung nicht zweifeln lie. Mit dem Schriftsteller Josef Haslinger
kann ich sagen: ,Meine Eltern hatten mich der Gemeinschaft der
Patres anvertraut, weil mich dort das Beste, das selbst sie mir nicht
geben konnten, erwarten wiirde.” Ich habe dann fiinf Jahre im
dortigen Gymnasium und Internat verbracht. Fiir diese Zeitspanne
muss ich im Nachhinein in Anschlag bringen, dass man als Schiiler
lingst nicht alles bewusst wahrnimmt, was man in der Beziehung
zu Lehrkriften und Erziehenden an Bildung erfihrt — Bildung so-
wohl verstanden als Wissensvermittlung als auch als Personlich-
keitsformung. Insofern mochte ich nicht ausblenden, was ich in
diesen Jahren meiner Zugehorigkeit zu Gymnasium und Internat
des Klosters Schweiklberg fiir mein Leben auch an Wertvollem ge-
wonnen habe. Jenseits dieser der biographischen Ehrlichkeit ge-
schuldeten Konzession muss ich aber festhalten, dass ich dort das
erlebt und erfahren habe, was man gemeinhin ,schwarze Pidago-
gik“ nennt, d. h. eine erzieherische Behandlung, die — nach dem
berithmten Diktum von August Hermann Francke (1663-1727) —
darauf zielt, dass im jungen Menschen ,der natiirliche Eigenwille
gebrochen werde®, um diesen zu einem unterwiirfigen Gehorsam

* Haslinger, Josef: Mein Fall, Frankfurt a. M. 2020, Umschlagtext.
* Francke, August Hermann: Kurzer und einfiltiger Unterricht. Wie die Kinder
zur Wahren Gottseligkeit und Christlichen Klugheit anzuftihren sind, zum Behuf



20 Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

anzuhalten, und die dazu systematisch die Mittel der geistigen In-
doktrination, des psychischen Drucks und der korperlichen Gewalt
nutzt. Keineswegs alle Patres, die als Erzieher und Lehrer wirkten,
praktizierten dieses padagogische Konzept. Es waren vor allem
drei: der Leiter des Internats und zwei der drei dort titigen Préfek-
ten. Sie wandten kontinuierlich korperliche Gewalt als Form der
»pidagogischen® Bestrafung an, und zwar nicht den ermahnenden
»kleinen Klaps auf den Hinterkopf®, sondern mit massiver, un-
kontrollierter Kraftanstrengung ausgefithrte, auf grofitmoglichen
Schmerz zielende Schldge. Einer der Prifekten traktierte einen Mit-
schiller so sehr mit Faustschligen auf den Kopf, dass dieser ins
Krankenhaus gebracht werden musste. Von demselben Pater be-
kam ich zwei kriftige Ohrfeigen, weil ich versehentlich das falsche
Heft aus der Pultschublade gegriffen hatte. Der andere Prifekt
schlug, als ich spitzbiibisch einem seiner Wutausbriiche lauschte,
auf mich so ein, dass ich zu Boden fiel. Bei der Kartoffelernte des
Klosters, zu der wir Schiiler als Arbeitskrifte herangezogen worden
sind, hielt uns der Leiter des Internats mit einer Weidenstockrute
zur sorgfiltigen Arbeit an und setzte diese auch ein. Wer beim Es-
sen das Schweigen wihrend der Tischlesung verletzte, musste sich
zum Spott aller anderen in der Mitte des Speisesaals aufstellen; wer
etwas nicht essen wollte, wurde dazu gezwungen. Und als ich beim
Lernen von Lateinvokabeln diese schriftlich notierte, um sie mir
besser zu merken, sagte einer dieser Patres zu mir, wer so etwas
notig hat, miisse schon aus einem besonders dummen Elternhaus
kommen. Ich hatte also mit drei Benediktiner-Patres zu tun, die
sich — wieder mit Josef Haslinger gesprochen — als ,exzessive Kin-
derverdrescher® wie auch als zynische Menschenverichter erwie-
sen. Daheim konnte ich den Eltern durchaus von solchen Vor-
gingen erzdhlen und Ioste damit bei ihnen auch gelegentliche
Verstorung aus. Dass sie aber deswegen bei Schul- und Internats-
leitung vorstellig geworden wiren und die Abstellung solchen Han-
delns verlangt hitten, kam gar nicht in den Sinn; zu grof$ war der
Nimbus der Patres als unhinterfragbare Autorititspersonen mit sa-

Christlicher Informatorum entworffen, in: Francke, August Hermann: Kurzer
und einfiltiger Unterricht. Mit einer Einleitung herausgegeben von Albert Rich-
ter, Leipzig 1892, 13-87, hier: 17 (erstmals Halle 1702).

> Haslinger, Mein Fall, (s. Anm. 3), 41.



Gibt es iiberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort 21

kraler Aura. Zudem stand die gesamte Erziehung in dem Haus un-
ter der Zielsetzung, uns zum Eintritt in den Orden zu animieren
und zum Priesterberuf heranzufiihren. Zu diesem Zweck wurde
unter anderem jeglicher Kontakt zu Madchen auf das Strikteste
untersagt und unterbunden — ein bei 11- bis 17-jihrigen Jungen
geradezu verantwortungsloser, deformierender Eingriff in die psy-
chosoziale Entwicklung. Bei nicht wenigen Mitschiilern fiihrte er
dazu, dass sie ihre diesbeziiglichen unverarbeiteten Affekte umso
verkrampfter auslebten. Ich selber bekam die Folgen davon in ei-
ner Form zu spiiren, die im Riickblick geradezu grotesk anmutet:
Als ich bei meinem Wechsel an ein staatliches Gymnasium am ers-
ten Schultag das Klassenzimmer betrat, erschrak ich dariiber, dass
auch Midchen zu meiner Klasse gehorten; diese denkbar normale
Realitdt des Lebens gehorte nicht zu der wirklichkeitsfernen, be-
engten Welt, auf die bis dahin mein Wahrnehmen und Erleben re-
duziert worden war. Ich musste, mittlerweile sechzehn Jahre alt,
den Umgang mit gleichaltrigen Madchen erst lernen.

4. Szene: Vom ,Erziehungsstil“ im Kloster Schweiklberg intuitiv
abgestoflen wechselte ich im Jahr 1977 Schule und Internat. Ich
kam nach Passau. Die Jahre bis zum Abitur, die ich im dortigen In-
ternat der Diozese, dem Bischoflichen Studienseminar St. Valentin,
verbrachte, waren — das will ich nachdriicklich festhalten — eine
schone, bereichernde, gute Zeit. Dem damaligen Direktor verdanken
wir viel. Er hatte ein natiirliches Gesptir dafiir, uns im alltdglichen
Zusammenleben durch die Kombination von Regelobservanz und
Verselbstindigungsimpulsen zu inhaltlichen und personlichen Aus-
einandersetzungen sowohl unter uns Schiillern als auch mit der
Hausleitung anzuleiten. Das trug viel zu unserer Reifung und Per-
sonlichkeitsentwicklung bei. Dass die ,,WhatsApp“-Gruppe des bis
heute bestehenden Freundeskreises aus dieser Zeit den Namen des
Internats, ,St. Valentin®, trigt, ist Beleg dafiir, wie wertvoll uns die
dort gemachten Erfahrungen sind. Allerdings, auch dieses Internat
war Bestandteil des kircheninstitutionellen Systems. Es unterstand
dem Prinzip der sogenannten ,Berufsbezogenheit®. Das heif3t: Es
sollte dazu dienen, uns Buben und junge Ménner fiir den Priesterbe-
ruf zu gewinnen; seine Bestimmung bestand also in der Rekrutie-
rung von Priesternachwuchs. Tatsdchlich entschied ich mich ge-
meinsam mit sechs Mitschiilern dafiir, nach dem Abitur in das
unmittelbar benachbarte Priesterseminar St. Stephan einzutreten



22 Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

und Theologie zu studieren. Als mir spater immer deutlicher meine
Nichteignung fiir das Leben als Priester bewusst wurde und ich
schlussendlich aus dem Priesterseminar austrat, stellte ich mir auch
die Frage, warum ich mich tiberhaupt auf diesen Weg begeben hatte.
Erst da erkannte ich riickblickend einen Mechanismus der Klerusre-
krutierung. Wer von uns Schiilern seine Absicht, den Priesterberuf
zu ergreifen, erkennen liel, wurde in Bezug darauf nie hinterfragt,
nie zu kritischer Selbstpriifung angehalten, nie auf dagegen stehende
Probleme aufmerksam gemacht und schon gar nicht davon abgehal-
ten; im Gegenteil, er erfuhr animierende Bestitigung, Bezeugungen
erfreuter Aufnahmebereitschaft und generell wohlwollende Zuwen-
dung. Wer hingegen dieses Interesse am Priesterberuf nicht zeigte,
wer dezidiert ein anderes Berufsziel kundgab oder wer gar offen
nach einer intimen Freundschaft mit einem Midchen strebte bzw.
eine solche lebte, wurde hinsichtlich seiner Lebensorientierung hin-
terfragt, bekam Vorhaltungen zu horen und erhielt mit einer legen-
ddren Redewendung das Stigma dessen, der ,auf dem falschen
Dampfer ist“. Das heiflt: Auf der einen Flanke des Entscheidungs-
prozesses, der Neigung zum Priesterberuf, wurden dagegenstehende
Sachverhalte ausgeblendet und verunsichernde Impulse abgeblockt.
Es kam hier zu einem Reflexionsvakuum und folglich zu einem Sog
in Richtung Priesterberuf. Auf der anderen Flanke des Entschei-
dungsprozesses, der Neigung zu anderen Lebenskonzepten, wurden
negative Wertungen vorgenommen und verunsichernde Impulse ge-
setzt. Es kam hier zu einer Spannungsaufladung und folglich zu ei-
nem Druck in Richtung Priesterberuf. Zumindest fiir meine Person
musste ich erkennen, dass ich mich in diesem Entscheidungsstrom
hatte mittreiben lassen; dass meine ,,Entscheidung fiir den Priester-
beruf gar keine Entscheidung war im Sinne des fundierten Abwi-
gens und Suchens dessen, was ich wirklich entsprechend meinen Be-
diirfnissen und Fihigkeiten will und wollen kann; dass hier vielmehr
etwas mit mir gemacht worden war.

5. Szene: Einen wichtigen Bestandteil meines kirchlichen Werde-
gangs bildet die kirchliche Jugendarbeit. Wihrend meines Studiums
in den 1980er Jahren war ich Mitglied der Ditdzesanleitung eines
kirchlichen Jugendverbandes in Passau. Zu unseren Aufgaben ge-
horte in erster Linie die Durchfihrung von Bildungsmafinahmen,
Gruppenleiterkursen, Besinnungstagen und dhnlichem. Es war die
Hoch-Zeit der Politisierung der kirchlichen Jugendarbeit. Viele der



Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort 23

kirchlichen Jugendverbinde formierten sich als Plattform fiir ein
Engagement in Sachen ,,Eine Welt“, Friedenspolitik, Okologie und
Frauenbewegung. Auch ich hielt dieses politische Engagement fiir
notwendig und richtig. Die kirchliche Jugendarbeit durfte meines
Erachtens nicht im Idyll aus ,,Wandervogel“-Liedern, Lagerfeuer-
Romantik und Zeltlager-Gottesdiensten verharren. Im Nachhinein
aber muss ich etwas an unserer damaligen Jugendarbeit als erheblich
verfehlt erkennen. Wir haben selbstverstindlich die uns wichtigen
Themen aus ,,Eine Welt“-, Friedens-, Umwelt- und Frauenbewegung
zu Inhalten der Veranstaltungen fir die Jugendlichen gemacht.
Nicht bedacht haben wir dabei, dass das, was uns in der Leitung
des Verbandes — tiberwiegend Studentinnen und Studenten in den
20er Lebensjahren — interessiert, nicht das ist, was fiir 14- bis
16-jahrige pubertierende Jugendliche wichtig ist. Wir kamen uns
ob unserer inhaltlichen Interessen und Ziele als besonders gut, mo-
ralisch erhaben und weltanschaulich fortschrittlich vor. Im Grunde
aber haben wir unsere Positionen und Handlungsmoglichkeiten ge-
nutzt, um die Jugendlichen gegen ihren Willen oder zumindest un-
abhingig von ihrer eigenen Willensbekundung zur Beschiftigung
mit Anliegen anzuhalten, die fiir uns von Bedeutung waren.

6. Szene: Im Jahr 1984 unterbrach ich das Studium und leistete bis
Juli 1986 meinen Zivildienst in einer Werkstatt fiir Menschen mit
Behinderung des di6zesanen Caritasverbandes Passau ab. Zur dorti-
gen Betreuungsarbeit gehorte auch die Durchfiihrung mehrtagiger
Ferienerholungsmafinahmen. Bei einer solchen machten wir Rast
auf einem Parkplatz. Die in Korben mitgebrachte Verpflegung stell-
ten wir auf den Sitzbinken ab. Zur Gruppe gehorte auch ein junger
Mann, der Epileptiker war. Jahrelange Uberfiirsorge der Eltern hatte
bei ihm dazu gefiihrt, dass er sich unter Menschen nur duflerst
schiichtern und unselbstindig bewegte; fiir alles, was er sagte und
tat, holte er zuerst Erlaubnis ein oder entschuldigte er sich voraus-
eilend — in dem antrainierten Glauben, durch eigenstindiges und ei-
genwilliges Handeln anderen zur Last zu fallen. Dieser Mann kam
auf mich zu und sagte: ,Holst Du mir bitte eine Wurstsemmel.“ Im
therapeutischen Bemiihen, seiner Unselbstindigkeit gegenzusteuern,
sagte ich zu ithm, er solle sich ruhig selbst nehmen, was er mochte. In
diesem Augenblick trat meine damalige Vorgesetzte dazwischen und
sagte zu ihm: ,Warte, ich hol Dir die Wurstsemmel. Schau mal, wie
nett ich zu dir bin.“ Der junge Mann nahm die Wurstsemmel, be-



24 Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

dankte sich und begab sich wieder auf seinen Platz. Gewiss handelte
es sich bei dem Verhalten meiner Chefin um einen offensichtlichen,
fast schon ins Irreale tibersteigerten Fall dessen, was man populir-
wissenschaftlich ,,Helfersyndrom®“® nennt. Vor Augen steht damit
aber auch eine duflerst subtile Form der Entmiindigung und Unter-
driickung, die, gerade weil sie sich im Kleid selbstaufopfernder, al-
truistischer Menschendienlichkeit prdsentiert, umso manipulativer
wirkt. Der junge Mann ist ein weiteres Mal davon abgehalten wor-
den, seinen Willen in ein eigenstindiges Handeln umzusetzen; er
ist ein weiteres Mal darauf konditioniert worden, nur das zu wollen,
das zu tun, das zu nehmen, was ihm seine Bezugsperson zugesteht.
Umgekehrt hat Letztere wieder ein Stiick weit mehr darauf hinge-
wirkt, dass der junge Mann auch weiterhin nichts tut, was sich ihrer
Kontrolle und Steuerung entzieht; sie hat ein Stiick weit mehr im
jungen Mann das Bewusstsein zementiert, dass er von ihr abhingig
sei und dass er ihr fir diese Abhingigkeit sogar dankbar sein miisse.

7. Szene: Eine zweite Tdtigkeit wihrend meines Studiums bestand
im Vorsitz des Pfarrgemeinderates und in der Firmkatechese in
meiner Heimatgemeinde. Zu einer der Firmgruppen gehorte eine
Jugendliche, die aus gestorten Familienverhiltnissen — heute wiirde
man sagen: aus dem sozialen Prekariat — stammte, in der Schule
schwach war und aufgrund dessen sowohl in der Klasse als auch bei
den Jugendlichen des Ortes eine Auflenseiterin war. Diese Jugend-
liche kam nur unregelmiflig zum Sonntags- und Schulgottesdienst,
vor allem deshalb, weil sie jeden Gottesdienstbesuch erst gegen Mut-
ter und Geschwister durchsetzen musste. Sie war also hilflos gefan-
gen im Dilemma zwischen den kontrdren Direktiven des Pfarrers
einerseits, der den regelmifligen Gottesdienstbesuch zur verbindli-
chen Mafigabe der Firmvorbereitung erhob, und ihrer Familie ande-
rerseits, zu deren Lebensfithrung kirchliche Praktiken einfach nicht
gehorten. Der Pfarrer drohte ihr an, sie nicht zur Firmung zuzulas-
sen, wenn sich ihre Gottesdienstdisziplin nicht bessern wiirde. Mir
gelang es nicht, ihn von seinem Rigorismus abzubringen. Von die-
sem Zeitpunkt an war auch in der Firmgruppe ihre randstindige
Rolle endgiiltig verfestigt. Die anderen Jugendlichen sahen in ihr

¢ Vgl. Schmidbauer, Wolfgang: Hilflose Helfer. Uber die seelische Problematik der
helfenden Berufe. Uberarbeitete und erweiterte Neuausgabe, Reinbek bei Ham-
burg 1992.



Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort 25

dasjenige Gruppenmitglied, durch welches vermeintlich das ganze
Gruppenunternehmen ,,Firmvorbereitung® Schaden zu nehmen
drohte und von dem man sich umso mehr abgrenzen miisse. Der
Pfarrer verstand die Firmvorbereitung als Gelegenheit, einen Inhalt
der Glaubenspraxis, nimlich die Norm des Gottesdienstbesuchs, ge-
gen die Lebenswirklichkeit der Jugendlichen durchzusetzen. Da-
durch wurde die Firmvorbereitung fiir sie zu einem zusitzlichen
Faktor der Ausgrenzung.

8. Szene: Im Passauer Priesterseminar gaben wir Studenten jihr-
lich eine Zeitschrift unter dem Titel ,,Entschluss® heraus, so auch
im Studienjahr 1986/87. Zu dieser Zeit war zwischen der katho-
lischen ,,Amtskirche® und der damals noch jungen Partei ,,Die Grii-
nen“ wieder einmal — wie es in einer feststehenden Redewendung
hie — ,,das Tischtuch zerschnitten®. Vor allem der Themenkomplex
»Frauen — Sexualitit — Abtreibung® fithrte damals stindig zu beider-
seits aggressiven und inhaltlich wenig fruchtbaren Vorhaltungen.
Wir Priesterseminaristen, zum Teil friedens- und umweltpolitisch
ambitioniert, wollten uns damit nicht abfinden und luden den 6rt-
lichen Landtagsabgeordneten der ,,Griinen® ein, fiir die besagte Zeit-
schrift einen Gastbeitrag zu verfassen, was dieser auch bereitwillig
machte. Die Ausgabe sollte in der Hausdruckerei des Bischoflichen
Seelsorgeamtes gedruckt werden. Dessen damaliger Leiter, seines
Zeichens Domkapitular und Intimus des bayerischen Ministerpri-
sidenten Franz-Josef Straufl, gab dem Regens des Priesterseminars
unsere Druckfahnen zuriick mit dem Bescheid, der Artikel des Grii-
nen-Abgeordneten miisse herausgenommen werden, sonst wiirde
die Zeitschrift in seinem Haus nicht gedruckt. Da wir keine Finanz-
mittel hatten, um den Druck der Ausgabe woanders in Auftrag zu
geben, mussten wir uns dieser Zensur beugen. Noch heute rechne
ich es dem Griinen-Abgeordneten hoch an, dass er auf die Riickgabe
seines Beitrags nicht emp0ort reagiert hat — wozu er alles Recht der
Welt gehabt hitte —, sondern sogar unserer Einladung zu einer aus
Protest anberaumten o6ffentlichen Podiumsdiskussion im Priester-
seminar gefolgt ist.

9. Szene: Meine erste berufliche Anstellung fithrte mich nach
Burghausen in das dortige Bischofliche Studienseminar St. Altmann,
ein kirchliches Internat, wie ich deren zwei in meiner eigenen Schul-
zeit durchlaufen hatte. Ich wurde selber Prifekt. Als solcher hatte
man den ordnungsgemiflen Ablauf des tagtiglichen Lebens der



26 Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

Schiiler zu bewerkstelligen: vom Aufwecken, Waschen, Schulgang
am Morgen tber Mahlzeiten, Studierzeiten, Freizeitgestaltung,
Gottesdiensten tagsiiber bis zum Fernsehen, Zihneputzen und
Nachtruhe-Halten abends. Und ebenso gehorte es unzihlbar oft
zu den tagtiglichen Abldufen, dass das, was die Hausordnung vor-
sah, sich nicht in Einklang befand mit dem, was der augenblick-
liche Wille der Schiiler war. Als Priafekt hatte ich Mittel — Auto-
ritdtsrolle, Wissen, Befugnisse, Sanktionsmoglichkeiten, Schlissel —,
um zumindest in den meisten Fillen meine Anliegen gegen den
Willen der Schiiler durchzusetzen. Eine Situation hat sich beson-
ders in meiner Erinnerung eingeprigt. Die Schiilerzahl in dem
Internat war schon sehr dezimiert. Daraus ergab sich ein fiir den
Alltagsbetrieb in einem solchen Haus schwerwiegendes Problem:
Wie bekommt man gentigend Spieler fir zwei Fufballmannschaf-
ten zusammen? Bei meinen Vorgingern hatte es sich eingebiirgert,
zur Losung dieses Problems kurzerhand die Schiiler der Unterstufe
in ihrer Freizeit en bloc zum Fuflballspiel zu verpflichten. Als je-
mand, der gerade eben in seiner Diplomarbeit vollmundig tiber
Handlungsprinzipien wie Wertschitzung, Eigenstindigkeit, Sub-
jektsein oder Individualitit Jugendlicher gehandelt hatte, wollte
ich diese Praktik nicht tibernehmen. Auf der anderen Seite erach-
tete ich es als meine Pflicht, fiir eine hinreichende sportliche Beti-
tigung der Schiiler Sorge zu tragen. So verzichtete ich zwar darauf,
die Schiiler per Anweisung zum Sport zu zwingen; dem Muster
verfiel ich aber schon, sie mit allen méglichen Anstrengungen
auch gegen ihren eigenen Willen zum Fuf3ballspiel zu bewegen.
10. Szene: Im Sommersemester 1994 ging meine Tatigkeit als Wis-
senschaftlicher Mitarbeiter am Fachbereich Katholische Theologie
der Universitit Mainz ihrem Ende entgegen. Die Arbeiten an der
Dissertation befanden sich kurz vor dem Abschluss. In diesen Mo-
naten erschien das Apostolische Schreiben Ordinatio sacerdotalis
iiber die nur Ménnern vorbehaltene Priesterweihe von Papst Johan-
nes Paul II. (1920-2005). Darin traf der Papst jene Aussage, in der er
die Moglichkeit, Frauen die Priesterweihe zu spenden, endgiiltig ver-
neinte: ,Damit also jeder Zweifel beztiglich der bedeutenden Ange-
legenheit, die die gottliche Verfassung der Kirche selbst betriftt, be-
seitigt wird, erkldre ich kraft meines Amtes, die Briider zu stirken
(vgl. Lk 22,32), dass die Kirche keinerlei Vollmacht hat, Frauen die
Priesterweihe zu spenden, und dass sich alle Gldubigen der Kirche



Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort 27

endgiiltig an diese Entscheidung zu halten haben.“” Dieser Lehrent-
scheid bildete natiirlich zunichst und vor allem einen Akt klerikaler
Macht gegeniiber Frauen. (s. 7.2.1) Nach allgemeiner Auffassung war
er aber auch als Verbot an alle Gldubigen zu verstehen, die Priester-
weihe fiir Frauen weiterhin zu fordern oder iiberhaupt zu diskutie-
ren. In meiner Rolle als Wissenschaftlicher Mitarbeiter betraf mich
die papstliche Order unmittelbar. Ich gehorte zu denen, die sich in
der wissenschaftlichen Theologie bewdhren und einen eigenen Stand
erarbeiten wollten. Mir war bewusst, dass ich, wenn ich in meinem
Metier Fuf$ fassen wollte, meine fachliche Position in dieser Sache
nicht offen vertreten durfte. Tatsdchlich wurde ich in spéteren Bewer-
bungsverfahren auf meine diesbeziigliche Gesinnung gepriift.

11. Szene: Wihrend meiner Tatigkeit als Fortbildungsreferent ei-
ner deutschen Di6zese hatte ich eine fachlich kompetente Kollegin,
die fiir die diversen Formen der Katechese bei Kindern und Jugend-
lichen zustindig war. Zugleich betitigte sich ein Kleriker dieser Di-
ozese auf dem Feld der Katechese. Er entwarf speziell fiir die Erst-
kommunion-Katechese ein umfangreiches Konzept und forderte
meine Kollegin auf, bei ihren einschligigen Fortbildungsmafinah-
men sein Konzept und nur sein Konzept zur Grundlage zu machen.
Als meine Kollegin ihm beschied, dass die Unterschiedlichkeit der
katechetischen Zielgruppen und Situationen erfordere, mit mehreren
inhaltlichen und methodischen Ansitzen zu arbeiten, schrieb der
Kleriker an den Ortsbischof einen Brief. Darin argumentierte er,
dass nach den Katechesen, die nach seinem Konzept durchgefiihrt
werden, deutlich mehr Eltern und Kinder weiterhin regelmifiig in
den Gottesdienst gingen und dass sich somit sein Konzept eindeutig
als das beste erwiesen habe. Und er bat den Bischof, meiner Kollegin
die Anweisung zu geben, allein sein Konzept zu verwenden.

12. Szene: Ein anderer Kollege in der Fortbildungsarbeit war am-
bitionierter Protagonist der gemeindekirchlichen Bewegung. Er ver-
stand sich bewusst als ,,Laie“. In Priestern und Bischofen sah er die
Repridsentanten einer patriarchischen, die Gldubigen entmiindigen-
den Kirchenstruktur. Vor allem kritisierte er ihre Machtstellung,
mit der sie die eigenstindige, aktive Mitarbeit der ,Laien“ am Ge-
meindeleben behindern wiirden. Dem setzte er das Idealbild der ,,le-

7 Papst Johannes Paul II.: Apostolisches Schreiben tiber die nur Ménnern vor-
behaltene Priesterweihe (VApS 117), Bonn 1994, Nr. 4.



28 Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

bendigen Gemeinde“ entgegen, zu dem die ,,Laien® durch moglichst
umfangreiche aktive Beteiligung, insbesondere durch ehrenamtli-
ches Engagement beitragen miissten. Er selber prasentierte sich als
progressive Leitfigur eines zeitgemifSen, laienfreundlichen, vom Ge-
meinschaftsideal geprigten Gemeindeverstindnisses, mit dem sich
die Glaubigen von der Macht der Kleriker emanzipieren konnten.
Dieser Kollege emporte sich tiber die Macht, die Priester in ihrer
Funktion als Leiter einer Gemeinde innehaben, und distanzierte
sich davon immerzu mit der Beteuerung, in seinen eigenen Arbeits-
gruppen wiirden alle gleichberechtigt im Team zusammenarbeiten;
tatsdchlich aber fanden in seine Zirkel nur solche Personen Aufnah-
me, die sich fraglos seiner programmatischen Linie unterstellten
und die seine Vorgaben bereitwillig umsetzten. Er rezitierte Tag fiir
Tag seine Leitbildformel ,Die Gemeinde ist Subjekt der Seelsorge®;
aber wenn die Leute in einer Gemeinde einmal wirklich Subjekte
nach ihrer eigenen Mafigabe waren und sich seinen Direktiven einer
»Gemeindeentwicklung“ verweigerten, diffamierte er sie als jene, die
in ihrer kirchlichen Entwicklung zuriickgeblieben seien und immer
noch unmiindig einem klerikalistischen Kirchenbild anhangen wiir-
den. Er sah in den Pfarrgemeinderiten ein strukturelles Mittel, mit
dem sich die ,,Laien® gegen die autokratische Machtstellung der Kle-
riker wehren konnten; als es aber bei der Vorbereitung einer Pfarr-
gemeinderatswahl um die Anwerbung von Kandidatinnen und Kan-
didaten ging, gab er die Losung aus: ,Wir miissen die Leute als
Kandidaten gewinnen, die wir fiir unsere Konzepte brauchen kon-
nen.“ Er leitete eine Konferenz, der ich aufgrund meines Dienstauf-
trags obligatorisch angehorte; weil ich ihm aber kurz zuvor gesagt
hatte, was ich an seinen Konzepten als problematisch erachte, teilte
er mir den Termin der Konferenz nicht mit und fithrte sie ohne
mich durch. Er lud mich zu einem seiner Arbeitskreise ein, wo
man mich mit Vorwiirfen tiberzog, weil ich mich gegen eine Einpas-
sung in seine Gemeindeprogrammatik verwahrte; aber als ich da-
rauthin meine Argumente darlegen wollte, unterband er dies mit
der Begriindung, die Liste der Wortmeldungen sei geschlossen.

13. Szene: In meiner Funktion als Professor fiir Pastoraltheologie
hielt ich eine Fortbildungswoche fiir Priester einer deutschen Diozese.
Ein paar Wochen spiter meldete sich bei mir ein Vikar, der daran teil-
genommen hatte. Er erklirte, dass die Inhalte ihn angesprochen und
das Interesse in ihm geweckt hitten, sich selber wieder wissenschaft-



Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort 29

lich-theologisch zu betitigen. Ob ich bereit sei, so fragte er, ihn als
Promovenden zur Betreuung seiner Dissertation anzunehmen. Ich
signalisierte ihm meine Bereitschaft, und wir vereinbarten, dass er
das Vorhaben mit seinem Bischof abklirt und sich dann wieder mel-
det. Wieder ein paar Wochen spiter gab er mir Bescheid: Der Bischof
habe ihm tatsichlich die Freistellung zur Promotion erteilt, aber nur
unter der Bedingung, dass er die Dissertation nicht von mir betreuen
lasst. Der Fachkollege, den der Bischof ihm als Betreuer vorgab, ist
selber Priester und propagiert ein traditionalistisches Priesterbild.

In allen diesen Szenen geht es um Macht, sofern man unter
»Macht“ das Vermdgen versteht, die eigenen Interessen durchzuset-
zen, gegebenenfalls auch gegen den Willen anderer Personen, oder
das Handeln und Verhalten anderer Personen so zu beeinflussen,
dass es den eigenen Interessen entspricht. Die Szenen zeigen, dass
Menschen in der Kirche ihre Macht ausagieren und dass Menschen
in der Kirche der Macht anderer ausgeliefert sind. Dabei handelt es
sich um ausgewihlte Beispiele von Machtpraktiken, mit denen ich
im Kontext der institutionellen Kirche konfrontiert war — um eine
Auswahl allerdings, bei der die eklatanteren, verstérenden Erlebnisse
von Machtausiibung bereits ausgespart sind. Gewiss, die geschilder-
ten Situationen sind alles andere als ein valider empirischer Befund
zum quantitativen und qualitativen Vorkommen von Machthand-
lungen und Machtstrukturen in der Kirche. Fiir die Frage jedoch,
um die es an dieser Stelle geht, ndmlich ob es in der Kirche tber-
haupt Macht gibt und wie Macht in der Kirche in Erscheinung tritt,
bieten sie untriigliche Belege. Die berichteten Szenen sind real ge-
schehen. Sie entstammen allen Phasen meiner Biographie, die kei-
neswegs auflergewohnlich ist, sondern dem Muster des typischen
katholischen Lebens eines ,,Kirchenmenschen® folgt: katholisches El-
ternhaus, selbstverstindlich christliche Erziehung, obligatorische
Teilnahme am kirchlichen Leben, kirchliche Schulen und Internate,
kirchliche Jugendarbeit, Theologiestudium, ehrenamtliche Mitarbeit
in der eigenen Gemeinde, Berufstitigkeiten in der Kirche. Alle Men-
schen, die mit der institutionellen Kirche zu tun haben, machen wie
ich ihre Erfahrungen mit Macht in der Kirche; manche davon weit
gravierender und schmerzender. Das, was in den Szenen erkennbar
wird, erleben Menschen tausendfach, hunderttausendfach in der
Kirche. Freilich, zu zwei Erkenntnissen fithren die geschilderten Sze-
nen auch. Zum einen: Keineswegs sind es die Kleriker, die immer



30 Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort

und ausschlief3lich als Machtakteure in Erscheinung treten; und kei-
neswegs sind die nichtgeweihten Glaubigen immer nur die Erleider
von Macht. Es gibt auch ,,Laien®, gleich ob ehrenamtlich oder beruf-
lich in der Kirche titig, die ein geradezu exzessives Machtgebaren an
den Tag legen. Zum andern: Wer in Funktionen der Kirche titig ist
und wer in Institutionen der Kirche eingebunden ist, muss davon
ausgehen, dass sie und er nicht nur Opfer von Macht, sondern
auch ihr Trager und Akteur ist.

An dieser Stelle komme ich zuriick auf die eingangs zitierten Aus-
sagen von Papst Franziskus und Kardinal Miiller. Sie beteuern, dass
die hierarchischen Amter der Kirche nicht Macht, sondern vielmehr
Dienst bedeuten wiirden. Das hitte ja durchaus seine Richtigkeit,
wenn man damit im Sinne einer normativen Aussage anzeigen woll-
te, dass das Amt in der Kirche seinem theologischen Wesen nach
Dienst ist und deshalb die konkrete Operationalisierung kirchlicher
Amter auch die Qualitit eines Dienstes fiir Menschen annehmen
muss.® Gemeint ist jedoch im Sinne einer konstatierenden Aussage,
dass die faktisch praktizierte Ausilbung von Amtern in der Kirche
bereits realiter nichts anderes als in der Vollmacht Gottes vollzoge-
ner Dienst sei und dass es in der institutionellen Kirche Macht als
Beziehungsform der sozialen Uber- und Unterordnung bzw. als
Durchsetzung von Interessen gegen den Willen anderer tiberhaupt
nicht gebe. Angesichts dessen muss man schon staunen, mit welcher
Chuzpe hier versucht wird, den Leuten ein X fiir ein U vorzuma-
chen. Jedem unvoreingenommen denkenden Zeitgenossen springt
ins Auge, dass die Amtstrager der Kirche den tibrigen Glidubigen
durch Wissen, Prestige, Befugnisse, Privilegien, Lebensressourcen
und Sanktionsmoglichkeiten iibergeordnet sind. Nicht wenige von
ihnen lassen diese hierarchische Ordnung die Glaubigen tagtiglich
spiren in Praxisformen, mit denen sie ihre Vorstellungen bei den
noch kirchengebundenen Glidubigen auch gegen deren Bediirfnisse

$ Vgl. Bausenhart, Guido: Das Amt in der Kirche. Eine not-wendende Neu-
bestimmung, Freiburg i. Br. 1999; Greshake, Gisbert: Priester sein in dieser Zeit.
Theologie — Pastorale Praxis — Spiritualitit, Wiirzburg 2005, 101-146; Haslinger,
Herbert: Amt als Dienst. Zur diakonischen Identitit des Bischofs im friihen
Christentum, in: Althaus, Rudiger (Hg.): In Verbo autem tuo, Domine — Auf
Dein Wort hin, Herr. Festschrift fiir Erzbischof Hans-Josef Becker zur Voll-
endung seines 70. Lebensjahres. Hg. im Auftrag der Theologischen Fakultit Pa-
derborn, Paderborn 2018, 51-75.



Gibt es {iberhaupt Macht in der Kirche? - Eine biografische Antwort 31

durchsetzen, in denen sie also Macht iiber andere Menschen ausiiben.
Schliefillich reagieren kirchliche Amtstriager selber hochst empfind-
lich, sobald ihre hierarchische Stellung durch Auflerungen oder
Handlungen der Kirchenmitglieder in Frage gestellt wird.

Wer die Beteuerungen einer machtfreien kirchlichen Hierarchie
mit dem Habitus und realen Handeln vieler kirchlicher Amtstriger
abgleicht, erkennt, wie haltlos sie sind. Eine solche Verblendung
funktioniert nicht mehr. Allzu offensichtlich liegt auf der Hand, wo-
rum es bei der Leugnung von Macht in der Kirche geht: nimlich
nicht darum — was insinuiert wird —, kirchliche Amter und Funktio-
nen nach einer anderen Logik als jener der weltlichen Macht zu ge-
stalten; sondern darum, Machtpositionen in der Kirche durch ihre
Umkleidung mit einem Attribut Gottes (,,Vollmacht“) in eine sakra-
le, transzendente Sphire hineinzuhieven oder durch die Behauptung
des Gegenteils von Macht (,,Dienst®) zu kaschieren und sie so dage-
gen zu feien, dass sie als Ausformungen menschlicher Macht ana-
lysiert und in ihren destruktiven, missbrauchlichen Erscheinungs-
formen in Frage gestellt werden. Diesem Zweck dient auch die
hiufig vernehmbare Beschwichtigung, dass es Machtpraktiken wie
die in den Szenen berichteten vielleicht in fritheren Zeiten gegeben
haben mag, dass sie aber in der heutigen Kirche, die ihren grund-
legenden Charakter der Gemeinschaft entdeckt hitte, iiberwunden
seien und somit dieser nicht mehr vorgehalten werden kénnten. Zu
diesem einfachen Erklirungsmuster greifen gerne jene kirchlichen
Krifte, die den kritischen Aufweis ihrer Machtférmigkeiten als kir-
chenfeindliche ,Nestbeschmutzung® abtun méchten.

Meine personliche Antwort auf die Beteuerungen von Papst Fran-
ziskus und Kardinal Miiller lautet also: Doch, es gibt Macht in der
Kirche; es gibt durchgehend bei allen Funktionstridgern der Kirche,
gerade aber auch bei deren geweihten Amtstriagern, Praktiken, Struk-
turen und Mechanismen der Macht — und zwar Macht im sozialen
bzw. soziologischen Sinn der Uberordnung sowie Durchsetzungskraft
bestimmter Personen gegeniiber anderen Personen; und es gibt sie
nicht nur in der Form, die fiir das Zusammenleben in einem sozialen
Gebilde notwendig ist, sondern in unterdriickerischer, andere Men-
schen verletzender Form sowie in der verwerflichen Qualitit des
Missbrauchs amtlich zugestandener Macht. Macht in der Kirche ist
als Macht zu analysieren. Dem dienen die folgenden Ausfithrungen.






