
Herbert Haslinger

Macht in der Kirche

Wo wir sie finden – Wer sie ausübt –
Wie wir sie überwinden



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-38394-6



Amicis meis Passaviensibus





Vorwort

Manchmal frage ich mich, wieso noch so viele Menschen Mitglied
der Kirche bleiben; wieso sie angesichts der vielen Skandale und
Missstände, die sich schier endlos aneinanderreihen – Umgang mit
wiederverheirateten Geschiedenen, lebensfeindliche Sexuallehre,
Verschwendung von Geldern wie beim Bischofshaus in Limburg, se-
xueller Missbrauch Minderjähriger durch Kleriker, Vertuschung von
Missbrauchsfällen durch kirchliche Amtsträger, kriminelle Machen-
schaften im Wirtschafts- und Bankensektor, physische und psy-
chische Gewalt an Menschen in Heimen und fundamentalistischen
Gemeinschaften, veraltetes Frauenbild und Ausgrenzung von Frauen
aus kirchlichen Ämtern, selbstherrliches Gebaren kirchlicher Amts-
träger, gesellschaftliche Privilegien für Kleriker, Diskriminierung ho-
mosexueller Menschen, Rückzug aus grundlegenden seelsorglichen
Aufgaben, Ressourcenverbrauch für unzuträgliche Umstrukturie-
rungsmaßnahmen, diffamierendes bzw. abfälliges Reden über die
heutige Gesellschaft und anderes mehr –, wieso also die Gläubigen
angesichts dessen nicht den Massenauszug aus der Kirche antreten.
All diese irritierenden Formen kirchlicher Selbstpräsentation führen
dazu, dass das Wesen der Kirche als Gemeinschaft des Glaubens an
den Gott Jesu Christi verdunkelt und beschädigt wird. Und sie
unterhöhlen das Vertrauen der Gläubigen in ihre Kirche stetig. Alle
klassischen Parameter der Kirchenbindung – Kirchenmitgliedschaft,
Teilnahme am Sonntagsgottesdienst, Sakramentenpraxis, Akzeptanz
lehramtlicher Normen, Eintritt in pastorale Berufe – weisen rückläu-
fige Zahlen auf. Das zeigt, wie fragil sich die Lage der institutionellen
Kirche mittlerweile gestaltet.

Wer die Verhältnisse in der Kirche auch nur mit einem geringen
Maß an kritisch-nüchternem Denken wahrnimmt, erkennt mit Blick
auf die eben aufgeführten verstörenden Phänomene schnell einen
Zusammenhang: Sie alle treffen sich in einem Sachverhalt, der über
lange Zeit in den Tiefenstrukturen der institutionellen Kirche ver-
deckt war, weitgehend tabuisiert blieb, gleichwohl über Jahrhunder-
te hinweg eine massive Wirkkraft entfaltete: Macht in der Kirche.
Diese Fehlformen und Fehlentwicklungen kirchlichen Lebens müs-

7



sen als Auswuchs der machtförmigen Verfasstheit der institutionel-
len Kirche verstanden werden. Bedarf besteht also nicht nur an der
Aufklärung und Aufarbeitung einzelner Missbrauchs- und Ver-
tuschungsfälle, sondern auch an einer generellen Untersuchung der
Macht in der Kirche. Die diesbezüglichen Diagnosen werden in dem
vorliegenden Buch vor allem mit Blick auf die römisch-katholische
Kirche getroffen. Viele davon betreffen aber auch die protestanti-
schen Konfessionen, so dass es gestattet sein mag, meist undifferen-
ziert von „der Kirche“ zu sprechen.

Eine solche kritische Machtanalyse ist kein Selbstzweck. Sie dient
dem Ziel, Missstände und destruktive Mechanismen bei der Aus-
übung von Macht in der Kirche aufzudecken und nach Möglichkeit
zu überwinden. Der wichtigste Beitrag, den eine theologische Wis-
senschaft wie die Pastoraltheologie, in deren Metier dieses Buch an-
gesiedelt ist, dazu leisten kann, ist die Vermittlung von Wissen – von
Wissen darüber, wie Macht in der Kirche funktioniert, wie sie in Er-
scheinung tritt, wer ihre Akteure und wer ihre Erleider sind, in wel-
chen Praktiken und Gesetzmäßigkeiten sie sich vollzieht, wie sie sich
auswirkt und vieles andere mehr. Derartiges Wissen ist ermächtigen-
des Wissen; Menschen sollen sich dieses Wissen aneignen können,
um es eigenständig anzuwenden, um zwangsvolle Machtausübung
aufzudecken und abzuwehren. Deshalb möge man sich nicht ab-
schrecken lassen etwa von der differenzierten Gliederung des Bu-
ches, die im Inhaltsverzeichnis erkennbar wird. Diese dient bereits
dem Anliegen des ermächtigenden Wissens. Bei der Macht in der
Kirche handelt es sich ja um einen gänzlich unüberschaubaren und
undurchsichtigen Komplex aus einer Unzahl von Praxisformen,
Strukturen, Rollen, Interessen, Organisationen, Systemen, Normen,
Beziehungsmustern usw. Eine subtile Technik der Machtausübung
besteht gerade darin, dass die Machthaber ihre Machtausübung in
dieser Unüberschaubarkeit und Undurchsichtigkeit belassen, um
den Menschen die Möglichkeit zu nehmen, sich dagegen zu wehren.
Dem gegenüber will der Aufbau des Buches gerade durch die diffe-
renzierte Gliederung die unüberschaubar vielen Erscheinungsfor-
men, Faktoren und Prozesse der Macht in der Kirche in eine geord-
nete Struktur bringen und so in Ansätzen durchschaubar machen.

So richtet sich das Buch vor allem an zwei Adressatenkreise. Zu-
nächst sollen natürlich die Funktionsträger und Funktionsträgerin-
nen der Kirche, die als die vornehmlichen Träger kirchlicher Macht –

8 Vorwort



freilich mitunter auch als deren Opfer – in den Blick kommen, dazu
angeregt und angeleitet werden, Formen der Machtausübung in der
Kirche kritisch wahrzunehmen. Sodann verstehe ich dieses Buch als
Beitrag zu einer Leutekirche und einer Leutetheologie. Die Leute –
d. h. die vielen Menschen in der Kirche und im Umfeld der Kirche,
die sich nicht aufgrund von Positionen und Beziehungen in den eta-
blierten Zirkeln der Kirche bewegen – sollen sich in Bezug auf Macht
in der Kirche ein eigenes Wissen aneignen, ein eigenständiges Urteil
fällen und selbstbestimmte Konsequenzen ziehen können.

Ich danke der studentischen Mitarbeiterin am Lehrstuhl, Frau
Eva Dreier, für die Korrektur des Manuskripts und für wichtige Hin-
weise sowie dem Lektor, Herrn Dr. Stephan Weber, für die zuverläs-
sige, geduldige Betreuung seitens des Verlags.

Gewidmet ist das Buch meinen Passauer Freunden. Mit ihnen tei-
le ich seit Jugendzeiten einen beträchtlichen Teil meiner Kirchen-
erfahrungen; sie sind mir in schönen und schwierigen Zeiten verläss-
liche Gefährten.

Neuötting, 15. September 2021 Herbert Haslinger

9Vorwort





Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort 17

2 Die Eruption der Machtfrage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
2.1 Die Machtförmigkeit der Kirche . . . . . . . . . . . 34
2.2 Was hat sich für die Kirche eigentlich verändert? . 38
2.2.1 Christentümliche Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . 41
2.2.2 Milieukatholizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
2.2.3 Individualisierte und pluralisierte Gesellschaft . . . 53
2.2.4 Säkularisierung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
2.2.5 Resümee: Verlust der unhinterfragten

Machtgefolgschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
2.3 Wie über Macht sprechen? . . . . . . . . . . . . . . 77
2.3.1 „Theologie der Macht“? . . . . . . . . . . . . . . . . 79
2.3.1.1 Romano Guardini . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
2.3.1.2 Bernhard Welte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
2.3.1.3 Karl Rahner . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
2.3.1.4 Resümee: Wider die Überblendung der

Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87
2.3.2 „Theologie kirchlicher Organisation“? . . . . . . . . 89

3 Was ist „Macht“ – sozialwissenschaftlich gesehen? . . . . . . . . 96
3.1 Signaturen der Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
3.2 Grundlagen der Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
3.3 Grundtypen der Macht . . . . . . . . . . . . . . . . 103
3.4 Prozesse der Machtbildung . . . . . . . . . . . . . . 105
3.5 Merkmale der Machtpersönlichkeit . . . . . . . . . 107
3.6 Herrschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
3.7 Gewalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 118
3.8 Willkürmacht, Amtsmacht und Gewalt im

Überblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
Exkurs: „Pastoralmacht“ nach Michel Foucault . . . . . . . 128

11



4 Wie funktioniert Macht in der Kirche? . . . . . . . . . . . . . . . 140
4.1 Signaturen der Macht in der Kirche . . . . . . . . 141
4.1.1 Soziale Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141
4.1.2 Potentialität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
4.1.3 Unbegrenztheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144
4.1.4 Hierarchie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145
4.1.5 Zwang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147
4.1.6 Diffusität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149
4.1.7 Bindung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
4.2 Grundlagen der Macht in der Kirche . . . . . . . . 152
4.2.1 Physisch-psychische Überlegenheit . . . . . . . . . 152
4.2.2 Gesetztes Recht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
4.2.2.1 Kirchenrecht – Dienst für die Menschen? . . . . . 156
4.2.2.2 Kirchenrecht – Grundlage von Amtsmacht? . . . . 159
4.2.2.3 Das Prinzip Barmherzigkeit . . . . . . . . . . . . . 163
4.2.2.4 Das Prinzip Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . 164
4.2.3 Charisma . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167
4.2.4 Eigentum und Besitz . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
4.2.5 Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
4.2.5.1 Der Zusammenhang von Wissen und Macht . . . 179
4.2.5.2 Expertenmacht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
4.2.5.3 Ein Beispiel kirchlicher Expertenmacht . . . . . . 183
4.2.5.4 Aufoktroyierte Unwissenheit . . . . . . . . . . . . . 189
4.2.6 Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191
4.2.6.1 Was ist „Sprache“? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
4.2.6.2 Perlokutionäres Sprechen . . . . . . . . . . . . . . . 195
4.2.6.3 Definierendes Sprechen . . . . . . . . . . . . . . . . 200
4.2.6.4 Positionierendes Sprechen . . . . . . . . . . . . . . 202
4.2.6.5 Repressives Sprechen . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
Exkurs: Das Problem der geschlechtergerechten Sprache . 208
4.3 Grundtypen der Macht in der Kirche . . . . . . . 218
4.3.1 Verletzende Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 218
4.3.2 Instrumentelle Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . 221
4.3.2.1 Der Gedanke des Jüngsten Gerichts . . . . . . . . 221
4.3.2.2 Die Idee des Purgatoriums . . . . . . . . . . . . . . 226
4.3.2.3 Vom jenseitigen Gericht zur diesseitigen

Disziplinierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231
4.3.2.4 Das Machtinstrument Beichte . . . . . . . . . . . . 235

12 Inhalt



4.3.3 Autoritative Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251
4.3.3.1 Die notwendige Macht anerkannter Autoritäten . . 251
4.3.3.2 Autorität als soziales Phänomen . . . . . . . . . . . 253
4.3.3.3 Merkmale der Autorität . . . . . . . . . . . . . . . . 254
4.3.3.4 Typen der Autorität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 258
4.3.3.5 Die prekäre Lage der Autoritätsidee . . . . . . . . . 260
4.3.3.6 Autorität in der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . 262
4.3.3.7 Der Fehler des Autoritätsarguments . . . . . . . . . 269
4.3.4 Datensetzende Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273
4.3.4.1 Datensetzung in der Kirche und durch die Kirche . 273
4.3.4.2 Das Selbstbestimmungsrecht der Kirche . . . . . . 274
4.3.4.3 Handhabung des Selbstbestimmungsrechts . . . . . 277
4.3.5 Verschleiernde Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281
4.3.5.1 Die Idee der Gemeinde . . . . . . . . . . . . . . . . . 283
4.3.5.2 Das Ideal der Gemeinschaft . . . . . . . . . . . . . . 295
4.3.5.3 Das Konzept der Eventisierung . . . . . . . . . . . . 299
4.3.5.4 Die Erfindung von Tradition . . . . . . . . . . . . . 306
4.3.5.5 Der Gestus der Jovialität . . . . . . . . . . . . . . . . 315
4.4 Prozesse der Machtbildung in der Kirche . . . . . . 317
4.4.1 Klerikalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318
4.4.2 Komplementäridentität „Laien“ . . . . . . . . . . . 323
4.4.3 Die Konstitution des klerikalen Systems . . . . . . 328
4.4.3.1 Beanspruchung von Privilegien . . . . . . . . . . . . 329
4.4.3.2 (Selbst-)Legitimation . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331
4.4.3.3 Strukturen der sozialen Geschlossenheit . . . . . . 333
4.4.3.4 Begrenzte Partizipation . . . . . . . . . . . . . . . . 333
4.4.3.5 Interne Solidarisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . 335
4.5 Merkmale der Machtpersönlichkeit in der Kirche . 336
4.5.1 Konventionalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337
4.5.2 Autoritätsunterwürfigkeit . . . . . . . . . . . . . . . 337
4.5.3 Autoritäre Aggression . . . . . . . . . . . . . . . . . 338
4.5.4 Abwehr der eigenen inneren Regungen . . . . . . . 339
4.5.5 Kategorisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340
4.5.6 Geborgte Stärke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341
4.5.7 Destruktivität und Zynismus . . . . . . . . . . . . . 341
4.5.8 Projektivität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 342
4.5.9 Gestörtes Verhältnis zur Sexualität . . . . . . . . . . 343
4.6 Amtsmacht in der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . 344
4.7 Gewalt in der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347

13Inhalt



5 Der soziostrukturelle Charakter der Macht . . . . . . . . . . . . . 349
5.1 Struktur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 350
5.1.1 Was ist eine Struktur? . . . . . . . . . . . . . . . . . 351
5.1.2 Die Kirche als Ort von Strukturen . . . . . . . . . 352
5.1.3 Strukturelle Machtmechanismen in der Kirche . . 354
5.2 System . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 356
5.2.1 Was ist ein System? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 359
5.2.2 Die Kirche als soziales System . . . . . . . . . . . . 361
5.2.3 Systemische Machtmechanismen in der Kirche . . 364
5.2.3.1 Einheit des Systems . . . . . . . . . . . . . . . . . . 364
5.2.3.2 Abgrenzung von der Umwelt . . . . . . . . . . . . 365
5.2.3.3 Austauschprozesse mit der Umwelt . . . . . . . . . 366
5.2.3.4 Bestandssicherung des Systems . . . . . . . . . . . 368
5.2.3.5 Beziehungen und wechselseitiges Einwirken . . . . 369
5.2.3.6 Bestandssicherung der Teilsysteme . . . . . . . . . 370
5.2.3.7 Reproduktion der Systembildung . . . . . . . . . . 372
5.2.3.8 Relativierung als System . . . . . . . . . . . . . . . 373
5.2.3.9 Personen als Elemente des Systems . . . . . . . . . 374
5.3 Organisation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375
5.3.1 Was ist eine Organisation? . . . . . . . . . . . . . . 376
5.3.2 Die Kirche als Organisation . . . . . . . . . . . . . 379
5.3.3 Organisationale Machtmechanismen in der Kirche 380
5.3.3.1 Kollektive Organisation von Interessen . . . . . . . 380
5.3.3.2 Definitionshoheit über die Ziele . . . . . . . . . . . 382
5.3.3.3 Kircheninstitutioneller Komplex als Organisation 384
5.3.4 Die Macht der „Bewegungen“ . . . . . . . . . . . . 386
5.3.4.1 Das Phänomen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386
5.3.4.2 Machtausübung in den „Bewegungen“ . . . . . . . 390
5.3.4.3 Machtausübung durch die „Bewegungen“ . . . . . 398
5.4 Institution . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 403
5.4.1 Was ist eine Institution? . . . . . . . . . . . . . . . 404
5.4.2 Die Kirche als Institution . . . . . . . . . . . . . . . 408
5.4.3 „totale Institutionen“ . . . . . . . . . . . . . . . . . 412
5.4.3.1 Das sozialwissenschaftliche Theorem . . . . . . . . 412
5.4.3.2 Kirche als Ort „totaler Institutionen“ . . . . . . . 417
5.4.4 „gierige Institutionen“ . . . . . . . . . . . . . . . . 419
5.4.4.1 Das sozialwissenschaftliche Theorem . . . . . . . . 419
5.4.4.2 Kirchengemeinden als „gierige Institutionen“ . . . 427

14 Inhalt



6 Sexualität, Macht und Weiheamt . . . . . . . . . . . . . . . . . . 430
6.1 „Sexualität“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 431
6.2 Sexualität als Gegenfolie des Weiheamtes . . . . . . 435
6.2.1 Abwertung der Sexualität . . . . . . . . . . . . . . . 438
6.2.2 Das Motiv der kultischen Unreinheit . . . . . . . . 439
6.2.3 Kontradiktorische Fixierung . . . . . . . . . . . . . 441
6.3 Sexualität als Gegenstand der Machtausübung durch

Kleriker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 443
6.3.1 Die Macht der Disziplinierung . . . . . . . . . . . . 443
6.3.2 Die Macht des Verbergens . . . . . . . . . . . . . . . 447
6.3.3 Die Macht der Instrumentalisierung . . . . . . . . . 448
6.4 Sexueller Missbrauch durch Kleriker . . . . . . . . 450
6.4.1 Begriffliche Differenzierungen . . . . . . . . . . . . 454
6.4.2 Der Habitus des Klerikalismus . . . . . . . . . . . . 459
6.4.3 (Selbst-)Sakralisierung der Weiheamtsträger . . . . 461
6.4.4 Mangelnde Auseinandersetzung mit der eigenen

Sexualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 465
6.4.5 Psychosexuelle Unreife . . . . . . . . . . . . . . . . . 466
6.4.6 Kirchliche Sexuallehre . . . . . . . . . . . . . . . . . 470
6.4.7 Verurteilung und Tabuisierung von

Homosexualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 472
6.4.8 Sozialisationsstruktur „Priesterseminar“ . . . . . . 475
6.4.9 Der Nimbus des „guten Hirten“ . . . . . . . . . . . 482
6.4.10 Räume der Intimität . . . . . . . . . . . . . . . . . . 484
6.5 Das spezielle Problem der Zölibatsverpflichtung . . 485
6.5.1 Die Zölibatspflicht als Faktor der klerikalen Macht 487
6.5.2 Die Zölibatspflicht als Repression der Sexualität . . 489
6.5.3 Kompensation instabiler Konstitutionen . . . . . . 491
6.5.4 Dispensierung von Selbstreflexion . . . . . . . . . . 492
6.5.5 Aufhebung der Zölibatsverpflichtung? . . . . . . . . 494
6.6 Der kirchenamtliche Umgang mit sexuellem

Missbrauch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496
6.6.1 Zwischen Aufarbeitungswille und

Aufarbeitungsverweigerung . . . . . . . . . . . . . . 496
6.6.2 Kirchenraison und Klerikerraison . . . . . . . . . . 497
6.6.3 Das Versagen der Kirchenspitze . . . . . . . . . . . . 501
6.6.4 Die Logik der Erhaltung klerikaler Macht . . . . . 509
6.6.5 Die Frage der Ursache . . . . . . . . . . . . . . . . . 513

15Inhalt



7 Frauen, Macht und Weiheamt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 516
7.1 Die generelle Vormachtstellung von Männern in der

Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 517
7.2 Frauen und kirchliches Weiheamt . . . . . . . . . . 522
7.2.1 Der Ausschluss der Frauen vom kirchlichen

Weiheamt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 524
7.2.1.1 Das Apostolische Schreiben Ordinatio sacerdotalis 524
7.2.1.2 Das Motiv der „repraesentatio Christi“ . . . . . . 529
7.2.2 Die frühchristliche Verdrängung der Frauen aus

dem kirchlichen Amt . . . . . . . . . . . . . . . . . 532
7.2.2.1 Frauen als Trägerinnen kirchlicher Ämter . . . . . 536
7.2.2.2 Patriarchalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 538
7.2.2.3 Institutionalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 540
7.2.2.4 Hierarchisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 545
7.2.2.5 Sakralisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 548
7.2.2.6 Etablierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 550
7.2.2.7 Historische Kontingenz . . . . . . . . . . . . . . . . 551
7.2.3 Zwölf Argumente für die Zulassung von Frauen zum

Weiheamt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 553
7.2.3.1 Erstes bibeltheologisches Argument . . . . . . . . 554
7.2.3.2 Zweites bibeltheologisches Argument . . . . . . . 555
7.2.3.3 Drittes bibeltheologisches Argument . . . . . . . . 556
7.2.3.4 Historisches Argument . . . . . . . . . . . . . . . . 559
7.2.3.5 Schöpfungstheologisches Argument . . . . . . . . 561
7.2.3.6 Christologisches Argument . . . . . . . . . . . . . . 563
7.2.3.7 Mariologisches Argument . . . . . . . . . . . . . . 565
7.2.3.8 Pneumatologisches Argument . . . . . . . . . . . . 566
7.2.3.9 Ekklesiologisches Argument . . . . . . . . . . . . . 570
7.2.3.10 Sakramententheologisches Argument . . . . . . . 573
7.2.3.11 Gnadentheologisches Argument . . . . . . . . . . . 576
7.2.3.12 Ein profanes, aber nicht unwichtiges Argument . 577
7.3 Das eigentliche Problem: klerikale Macht . . . . . 580

8 Das Ende der Machtförmigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 586

16 Inhalt



1 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? –
Eine biografische Antwort

Noch in jüngerer Zeit wehrte Papst Franziskus kritische Fragen nach
der Macht der Priester in der Kirche ab mit der Beteuerung: „Einige
meinen, dass das, was den Priester auszeichnet, die Macht ist, die
Tatsache, dass er die höchste Autorität innerhalb der Gemeinschaft
ist. Aber der heilige Johannes Paul II. erklärte, dass, obwohl das
Priestertum als ‚hierarchisch‘ betrachtet wird, dieser Dienst keine
Überordnung gegenüber den anderen bedeutet, sondern ganz für
die Heiligkeit der Glieder des Leibes Christi bestimmt ist.“1 Einige
Monate zuvor, im Sommer 2019, ließ sich Kardinal Gerhard Ludwig
Müller mit der Behauptung vernehmen, das Bischofsamt sei „nicht
eine politisch-soziologische Macht, sondern die im Heiligen Geist
verliehene geistliche Vollmacht, das Volk Gottes zu heiligen, zu leh-
ren und zu leiten.“2 Beide Aussagen haben zum Inhalt, dass man hie-
rarchische Ämter in der Kirche nicht als eine Form von Macht im
Sinne einer sozialen Über- und Unterordnung verstehen dürfe, in
welcher die einen ihre Interessen gegen die Interessen und Bedürf-
nisse anderer durchsetzen können. Wer sich am kritischen Diskurs
um Machtstrukturen in der Kirche und in Sonderheit um die Macht
kirchlicher Amtsträger beteiligt, kennt dieses Argument zur Genüge:
In der Kirche gebe es nicht Macht, sondern nur Vollmacht; das Amt
in der Kirche bedeute nicht Ausübung von Macht über Menschen,

1 Papst Franziskus: Nachsynodales Apostolisches Schreiben Querida Amazonia
von Papst Franziskus an das Volk Gottes und an alle Menschen guten Willens
(VApS 222), Bonn 2020, Nr. 87; dort mit Bezug auf Papst Johannes Paul II.: Apos-
tolisches Schreiben Mulieris dignitatem über die Würde und Berufung der Frau
anlässlich des Marianischen Jahres (VApS 86), Bonn 1988, Nr. 27. – Die Abkür-
zungen in den bibliographischen Angaben richten sich nach Schwertner, Siegfried
M.: IATG3 – Internationales Abkürzungsverzeichnis für Theologie und Grenz-
gebiete. Zeitschriften, Serien, Lexika, Quellenwerke mit bibliographischen Anga-
ben. 3., überarbeitete und erweiterte Auflage, Berlin/Boston 2014.
2 Müller, Kardinal Gerhard Ludwig: „Macht euch nicht der Welt konform, sondern
reformiert euer Denken“, Die Tagespost, 26. Juli 2019, in: https://www.die-tages
post.de/kirche-aktuell/Macht-euch-nicht-der-Welt-konform-sondern-reformiert-
euer-Denken;art312,200022 (Zugriff: 13.6.2020).

17



sondern nur Dienst für die Menschen. Ich erlaube mir, Papst Fran-
ziskus, Kardinal Müller und allen, die ihre Positionen bezüglich
Macht in der Kirche teilen, eine sehr persönliche Antwort zu geben.
In den nachfolgenden biographischen Szenen erinnere ich mich ei-
gener Erlebnisse von Macht in der Kirche.

1. Szene: Während meines Besuchs der Volksschule in den Jahren
1967 bis 1972 hatten wir zwei Mal in der Woche, am Dienstag und
am Freitag jeweils um 7:15 Uhr Schulgottesdienst. Die Autoritäten,
Pfarrer und Schulleitung, hielten uns zur Teilnahme daran an. Doch
immer wieder versäumten auch einige Schülerinnen und Schüler
den Gottesdienst. Um dem gegenzusteuern, griff der Pfarrer, zu-
gleich Religionslehrer, zu einem aus seiner Sicht probaten Mittel. In
der Religionsstunde ließ er als Erstes diejenigen, die nicht im vorher-
gehenden Schulgottesdienst waren, aufstehen. Das diente keineswegs
der Exploration für ihn. Er wusste bereits sehr gut, wer am Gottes-
dienst teilgenommen hatte und wer nicht. In der Kirche hatten wir
nämlich unsere festen, verbindlich einzuhaltenden Plätze: jeweils
eine Klasse in einer Kirchenbank, auf der linken Seite die Mädchen
und rechts die Buben, nach Jahrgängen gestaffelt in den ersten acht
Reihen. Die Registrierung konnte der Pfarrer also einfach im Lauf
des Gottesdienstes vornehmen. Die Aufstehübung im Religions-
unterricht diente vor allem der Ächtung der Delinquenten vor der
Klassenöffentlichkeit. Und jeder von uns wusste, dass ein Täu-
schungsversuch zwecklos war. Am Schluss trug der Pfarrer die Got-
tesdienstabwesenheit ins Notenbuch ein. Seine staatlich verliehene
Hoheit über die Notengebung im Fach Religion nutzte er also zur
Steuerung unserer Gottesdienstdisziplin nach seinen Maßgaben.

2. Szene: Der Pfarrer meiner Heimatgemeinde, von dem gerade
die Rede war, zeichnete sich auch durch einen ausgeprägten Hang
zur Geldbettelei aus. Bei den Sammlungen für die kirchlichen Hilfs-
werke kam dieser Hang immer wieder zum Durchbruch. Für die
Sammlungen erhielten die Haushalte Papiertütchen, die an sich
dazu dienen sollten, den Geldbetrag diskret abzugeben. Mehrere
Male hat der Pfarrer diese Kollektentütchen jedoch vorher mit den
Familiennamen versehen, um die von den einzelnen Personen ge-
leisteten Spenden überprüfen zu können und so den Druck zu einer
möglichst hohen Spende zu steigern. Wir Kinder bekamen für sol-
che Sammelzwecke oft kleine Sparbüchsen, die wir aus einem Falt-
karton bastelten. Dabei kam es mehrfach vor, dass der Pfarrer bei

18 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



der Abgabe der Sparbüchsen zu uns sagte, eine D-Mark dürften wir
mit der Büchse für den Zweck der Sammelaktion abgeben, das übri-
ge Geld sollten wir vorher entnehmen und ihm geben. Der Pfarrer
konnte dies tun, weil er es gewohnt war, dass sich niemand traute,
ihm bei solchem Handeln zu widersprechen.

3. Szene: Am 18. September 1972, einem sonnigen Montag,
brachte mich meine Mutter in das Internat der Benediktinerabtei
Schweiklberg bei Vilshofen an der Donau. Der Eintritt in ein Inter-
nat war damals in ländlichen Gebieten wie bei uns im Bayerischen
Wald praktisch die einzige Möglichkeit, ein Gymnasium zu besu-
chen. Ich hatte selber, gegen den ursprünglichen Willen meiner El-
tern, auf den Wechsel an ein Gymnasium gedrängt. Meine Eltern
hatten sich schließlich damit abgefunden, weil das Gymnasium
des Klosters den Ruf einer strengen und deshalb guten Schule ge-
noss und weil die Tatsache, dass Benediktiner-Patres als Lehrer und
Erzieher tätig waren, sie an der Richtigkeit der dort geleisteten Er-
ziehung nicht zweifeln ließ. Mit dem Schriftsteller Josef Haslinger
kann ich sagen: „Meine Eltern hatten mich der Gemeinschaft der
Patres anvertraut, weil mich dort das Beste, das selbst sie mir nicht
geben konnten, erwarten würde.“3 Ich habe dann fünf Jahre im
dortigen Gymnasium und Internat verbracht. Für diese Zeitspanne
muss ich im Nachhinein in Anschlag bringen, dass man als Schüler
längst nicht alles bewusst wahrnimmt, was man in der Beziehung
zu Lehrkräften und Erziehenden an Bildung erfährt – Bildung so-
wohl verstanden als Wissensvermittlung als auch als Persönlich-
keitsformung. Insofern möchte ich nicht ausblenden, was ich in
diesen Jahren meiner Zugehörigkeit zu Gymnasium und Internat
des Klosters Schweiklberg für mein Leben auch an Wertvollem ge-
wonnen habe. Jenseits dieser der biographischen Ehrlichkeit ge-
schuldeten Konzession muss ich aber festhalten, dass ich dort das
erlebt und erfahren habe, was man gemeinhin „schwarze Pädago-
gik“ nennt, d. h. eine erzieherische Behandlung, die – nach dem
berühmten Diktum von August Hermann Francke (1663–1727) –
darauf zielt, dass im jungen Menschen „der natürliche Eigenwille
gebrochen werde“4, um diesen zu einem unterwürfigen Gehorsam

3 Haslinger, Josef: Mein Fall, Frankfurt a. M. 2020, Umschlagtext.
4 Francke, August Hermann: Kurzer und einfältiger Unterricht. Wie die Kinder
zur Wahren Gottseligkeit und Christlichen Klugheit anzuführen sind, zum Behuf

19Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



anzuhalten, und die dazu systematisch die Mittel der geistigen In-
doktrination, des psychischen Drucks und der körperlichen Gewalt
nutzt. Keineswegs alle Patres, die als Erzieher und Lehrer wirkten,
praktizierten dieses pädagogische Konzept. Es waren vor allem
drei: der Leiter des Internats und zwei der drei dort tätigen Präfek-
ten. Sie wandten kontinuierlich körperliche Gewalt als Form der
„pädagogischen“ Bestrafung an, und zwar nicht den ermahnenden
„kleinen Klaps auf den Hinterkopf“, sondern mit massiver, un-
kontrollierter Kraftanstrengung ausgeführte, auf größtmöglichen
Schmerz zielende Schläge. Einer der Präfekten traktierte einen Mit-
schüler so sehr mit Faustschlägen auf den Kopf, dass dieser ins
Krankenhaus gebracht werden musste. Von demselben Pater be-
kam ich zwei kräftige Ohrfeigen, weil ich versehentlich das falsche
Heft aus der Pultschublade gegriffen hatte. Der andere Präfekt
schlug, als ich spitzbübisch einem seiner Wutausbrüche lauschte,
auf mich so ein, dass ich zu Boden fiel. Bei der Kartoffelernte des
Klosters, zu der wir Schüler als Arbeitskräfte herangezogen worden
sind, hielt uns der Leiter des Internats mit einer Weidenstockrute
zur sorgfältigen Arbeit an und setzte diese auch ein. Wer beim Es-
sen das Schweigen während der Tischlesung verletzte, musste sich
zum Spott aller anderen in der Mitte des Speisesaals aufstellen; wer
etwas nicht essen wollte, wurde dazu gezwungen. Und als ich beim
Lernen von Lateinvokabeln diese schriftlich notierte, um sie mir
besser zu merken, sagte einer dieser Patres zu mir, wer so etwas
nötig hat, müsse schon aus einem besonders dummen Elternhaus
kommen. Ich hatte also mit drei Benediktiner-Patres zu tun, die
sich – wieder mit Josef Haslinger gesprochen – als „exzessive Kin-
derverdrescher“5 wie auch als zynische Menschenverächter erwie-
sen. Daheim konnte ich den Eltern durchaus von solchen Vor-
gängen erzählen und löste damit bei ihnen auch gelegentliche
Verstörung aus. Dass sie aber deswegen bei Schul- und Internats-
leitung vorstellig geworden wären und die Abstellung solchen Han-
delns verlangt hätten, kam gar nicht in den Sinn; zu groß war der
Nimbus der Patres als unhinterfragbare Autoritätspersonen mit sa-

Christlicher Informatorum entworffen, in: Francke, August Hermann: Kurzer
und einfältiger Unterricht. Mit einer Einleitung herausgegeben von Albert Rich-
ter, Leipzig 1892, 13–87, hier: 17 (erstmals Halle 1702).
5 Haslinger, Mein Fall, (s. Anm. 3), 41.

20 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



kraler Aura. Zudem stand die gesamte Erziehung in dem Haus un-
ter der Zielsetzung, uns zum Eintritt in den Orden zu animieren
und zum Priesterberuf heranzuführen. Zu diesem Zweck wurde
unter anderem jeglicher Kontakt zu Mädchen auf das Strikteste
untersagt und unterbunden – ein bei 11- bis 17-jährigen Jungen
geradezu verantwortungsloser, deformierender Eingriff in die psy-
chosoziale Entwicklung. Bei nicht wenigen Mitschülern führte er
dazu, dass sie ihre diesbezüglichen unverarbeiteten Affekte umso
verkrampfter auslebten. Ich selber bekam die Folgen davon in ei-
ner Form zu spüren, die im Rückblick geradezu grotesk anmutet:
Als ich bei meinem Wechsel an ein staatliches Gymnasium am ers-
ten Schultag das Klassenzimmer betrat, erschrak ich darüber, dass
auch Mädchen zu meiner Klasse gehörten; diese denkbar normale
Realität des Lebens gehörte nicht zu der wirklichkeitsfernen, be-
engten Welt, auf die bis dahin mein Wahrnehmen und Erleben re-
duziert worden war. Ich musste, mittlerweile sechzehn Jahre alt,
den Umgang mit gleichaltrigen Mädchen erst lernen.

4. Szene: Vom „Erziehungsstil“ im Kloster Schweiklberg intuitiv
abgestoßen wechselte ich im Jahr 1977 Schule und Internat. Ich
kam nach Passau. Die Jahre bis zum Abitur, die ich im dortigen In-
ternat der Diözese, dem Bischöflichen Studienseminar St. Valentin,
verbrachte, waren – das will ich nachdrücklich festhalten – eine
schöne, bereichernde, gute Zeit. Dem damaligen Direktor verdanken
wir viel. Er hatte ein natürliches Gespür dafür, uns im alltäglichen
Zusammenleben durch die Kombination von Regelobservanz und
Verselbständigungsimpulsen zu inhaltlichen und persönlichen Aus-
einandersetzungen sowohl unter uns Schülern als auch mit der
Hausleitung anzuleiten. Das trug viel zu unserer Reifung und Per-
sönlichkeitsentwicklung bei. Dass die „WhatsApp“-Gruppe des bis
heute bestehenden Freundeskreises aus dieser Zeit den Namen des
Internats, „St. Valentin“, trägt, ist Beleg dafür, wie wertvoll uns die
dort gemachten Erfahrungen sind. Allerdings, auch dieses Internat
war Bestandteil des kircheninstitutionellen Systems. Es unterstand
dem Prinzip der sogenannten „Berufsbezogenheit“. Das heißt: Es
sollte dazu dienen, uns Buben und junge Männer für den Priesterbe-
ruf zu gewinnen; seine Bestimmung bestand also in der Rekrutie-
rung von Priesternachwuchs. Tatsächlich entschied ich mich ge-
meinsam mit sechs Mitschülern dafür, nach dem Abitur in das
unmittelbar benachbarte Priesterseminar St. Stephan einzutreten

21Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



und Theologie zu studieren. Als mir später immer deutlicher meine
Nichteignung für das Leben als Priester bewusst wurde und ich
schlussendlich aus dem Priesterseminar austrat, stellte ich mir auch
die Frage, warum ich mich überhaupt auf diesen Weg begeben hatte.
Erst da erkannte ich rückblickend einen Mechanismus der Klerusre-
krutierung. Wer von uns Schülern seine Absicht, den Priesterberuf
zu ergreifen, erkennen ließ, wurde in Bezug darauf nie hinterfragt,
nie zu kritischer Selbstprüfung angehalten, nie auf dagegen stehende
Probleme aufmerksam gemacht und schon gar nicht davon abgehal-
ten; im Gegenteil, er erfuhr animierende Bestätigung, Bezeugungen
erfreuter Aufnahmebereitschaft und generell wohlwollende Zuwen-
dung. Wer hingegen dieses Interesse am Priesterberuf nicht zeigte,
wer dezidiert ein anderes Berufsziel kundgab oder wer gar offen
nach einer intimen Freundschaft mit einem Mädchen strebte bzw.
eine solche lebte, wurde hinsichtlich seiner Lebensorientierung hin-
terfragt, bekam Vorhaltungen zu hören und erhielt mit einer legen-
dären Redewendung das Stigma dessen, der „auf dem falschen
Dampfer ist“. Das heißt: Auf der einen Flanke des Entscheidungs-
prozesses, der Neigung zum Priesterberuf, wurden dagegenstehende
Sachverhalte ausgeblendet und verunsichernde Impulse abgeblockt.
Es kam hier zu einem Reflexionsvakuum und folglich zu einem Sog
in Richtung Priesterberuf. Auf der anderen Flanke des Entschei-
dungsprozesses, der Neigung zu anderen Lebenskonzepten, wurden
negative Wertungen vorgenommen und verunsichernde Impulse ge-
setzt. Es kam hier zu einer Spannungsaufladung und folglich zu ei-
nem Druck in Richtung Priesterberuf. Zumindest für meine Person
musste ich erkennen, dass ich mich in diesem Entscheidungsstrom
hatte mittreiben lassen; dass meine „Entscheidung“ für den Priester-
beruf gar keine Entscheidung war im Sinne des fundierten Abwä-
gens und Suchens dessen, was ich wirklich entsprechend meinen Be-
dürfnissen und Fähigkeiten will und wollen kann; dass hier vielmehr
etwas mit mir gemacht worden war.

5. Szene: Einen wichtigen Bestandteil meines kirchlichen Werde-
gangs bildet die kirchliche Jugendarbeit. Während meines Studiums
in den 1980er Jahren war ich Mitglied der Diözesanleitung eines
kirchlichen Jugendverbandes in Passau. Zu unseren Aufgaben ge-
hörte in erster Linie die Durchführung von Bildungsmaßnahmen,
Gruppenleiterkursen, Besinnungstagen und ähnlichem. Es war die
Hoch-Zeit der Politisierung der kirchlichen Jugendarbeit. Viele der

22 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



kirchlichen Jugendverbände formierten sich als Plattform für ein
Engagement in Sachen „Eine Welt“, Friedenspolitik, Ökologie und
Frauenbewegung. Auch ich hielt dieses politische Engagement für
notwendig und richtig. Die kirchliche Jugendarbeit durfte meines
Erachtens nicht im Idyll aus „Wandervogel“-Liedern, Lagerfeuer-
Romantik und Zeltlager-Gottesdiensten verharren. Im Nachhinein
aber muss ich etwas an unserer damaligen Jugendarbeit als erheblich
verfehlt erkennen. Wir haben selbstverständlich die uns wichtigen
Themen aus „Eine Welt“-, Friedens-, Umwelt- und Frauenbewegung
zu Inhalten der Veranstaltungen für die Jugendlichen gemacht.
Nicht bedacht haben wir dabei, dass das, was uns in der Leitung
des Verbandes – überwiegend Studentinnen und Studenten in den
20er Lebensjahren – interessiert, nicht das ist, was für 14 - bis
16-jährige pubertierende Jugendliche wichtig ist. Wir kamen uns
ob unserer inhaltlichen Interessen und Ziele als besonders gut, mo-
ralisch erhaben und weltanschaulich fortschrittlich vor. Im Grunde
aber haben wir unsere Positionen und Handlungsmöglichkeiten ge-
nutzt, um die Jugendlichen gegen ihren Willen oder zumindest un-
abhängig von ihrer eigenen Willensbekundung zur Beschäftigung
mit Anliegen anzuhalten, die für uns von Bedeutung waren.

6. Szene: Im Jahr 1984 unterbrach ich das Studium und leistete bis
Juli 1986 meinen Zivildienst in einer Werkstatt für Menschen mit
Behinderung des diözesanen Caritasverbandes Passau ab. Zur dorti-
gen Betreuungsarbeit gehörte auch die Durchführung mehrtägiger
Ferienerholungsmaßnahmen. Bei einer solchen machten wir Rast
auf einem Parkplatz. Die in Körben mitgebrachte Verpflegung stell-
ten wir auf den Sitzbänken ab. Zur Gruppe gehörte auch ein junger
Mann, der Epileptiker war. Jahrelange Überfürsorge der Eltern hatte
bei ihm dazu geführt, dass er sich unter Menschen nur äußerst
schüchtern und unselbständig bewegte; für alles, was er sagte und
tat, holte er zuerst Erlaubnis ein oder entschuldigte er sich voraus-
eilend – in dem antrainierten Glauben, durch eigenständiges und ei-
genwilliges Handeln anderen zur Last zu fallen. Dieser Mann kam
auf mich zu und sagte: „Holst Du mir bitte eine Wurstsemmel.“ Im
therapeutischen Bemühen, seiner Unselbständigkeit gegenzusteuern,
sagte ich zu ihm, er solle sich ruhig selbst nehmen, was er möchte. In
diesem Augenblick trat meine damalige Vorgesetzte dazwischen und
sagte zu ihm: „Warte, ich hol Dir die Wurstsemmel. Schau mal, wie
nett ich zu dir bin.“ Der junge Mann nahm die Wurstsemmel, be-

23Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



dankte sich und begab sich wieder auf seinen Platz. Gewiss handelte
es sich bei dem Verhalten meiner Chefin um einen offensichtlichen,
fast schon ins Irreale übersteigerten Fall dessen, was man populär-
wissenschaftlich „Helfersyndrom“6 nennt. Vor Augen steht damit
aber auch eine äußerst subtile Form der Entmündigung und Unter-
drückung, die, gerade weil sie sich im Kleid selbstaufopfernder, al-
truistischer Menschendienlichkeit präsentiert, umso manipulativer
wirkt. Der junge Mann ist ein weiteres Mal davon abgehalten wor-
den, seinen Willen in ein eigenständiges Handeln umzusetzen; er
ist ein weiteres Mal darauf konditioniert worden, nur das zu wollen,
das zu tun, das zu nehmen, was ihm seine Bezugsperson zugesteht.
Umgekehrt hat Letztere wieder ein Stück weit mehr darauf hinge-
wirkt, dass der junge Mann auch weiterhin nichts tut, was sich ihrer
Kontrolle und Steuerung entzieht; sie hat ein Stück weit mehr im
jungen Mann das Bewusstsein zementiert, dass er von ihr abhängig
sei und dass er ihr für diese Abhängigkeit sogar dankbar sein müsse.

7. Szene: Eine zweite Tätigkeit während meines Studiums bestand
im Vorsitz des Pfarrgemeinderates und in der Firmkatechese in
meiner Heimatgemeinde. Zu einer der Firmgruppen gehörte eine
Jugendliche, die aus gestörten Familienverhältnissen – heute würde
man sagen: aus dem sozialen Prekariat – stammte, in der Schule
schwach war und aufgrund dessen sowohl in der Klasse als auch bei
den Jugendlichen des Ortes eine Außenseiterin war. Diese Jugend-
liche kam nur unregelmäßig zum Sonntags- und Schulgottesdienst,
vor allem deshalb, weil sie jeden Gottesdienstbesuch erst gegen Mut-
ter und Geschwister durchsetzen musste. Sie war also hilflos gefan-
gen im Dilemma zwischen den konträren Direktiven des Pfarrers
einerseits, der den regelmäßigen Gottesdienstbesuch zur verbindli-
chen Maßgabe der Firmvorbereitung erhob, und ihrer Familie ande-
rerseits, zu deren Lebensführung kirchliche Praktiken einfach nicht
gehörten. Der Pfarrer drohte ihr an, sie nicht zur Firmung zuzulas-
sen, wenn sich ihre Gottesdienstdisziplin nicht bessern würde. Mir
gelang es nicht, ihn von seinem Rigorismus abzubringen. Von die-
sem Zeitpunkt an war auch in der Firmgruppe ihre randständige
Rolle endgültig verfestigt. Die anderen Jugendlichen sahen in ihr

6 Vgl. Schmidbauer, Wolfgang: Hilflose Helfer. Über die seelische Problematik der
helfenden Berufe. Überarbeitete und erweiterte Neuausgabe, Reinbek bei Ham-
burg 1992.

24 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



dasjenige Gruppenmitglied, durch welches vermeintlich das ganze
Gruppenunternehmen „Firmvorbereitung“ Schaden zu nehmen
drohte und von dem man sich umso mehr abgrenzen müsse. Der
Pfarrer verstand die Firmvorbereitung als Gelegenheit, einen Inhalt
der Glaubenspraxis, nämlich die Norm des Gottesdienstbesuchs, ge-
gen die Lebenswirklichkeit der Jugendlichen durchzusetzen. Da-
durch wurde die Firmvorbereitung für sie zu einem zusätzlichen
Faktor der Ausgrenzung.

8. Szene: Im Passauer Priesterseminar gaben wir Studenten jähr-
lich eine Zeitschrift unter dem Titel „Entschluss“ heraus, so auch
im Studienjahr 1986/87. Zu dieser Zeit war zwischen der katho-
lischen „Amtskirche“ und der damals noch jungen Partei „Die Grü-
nen“ wieder einmal – wie es in einer feststehenden Redewendung
hieß – „das Tischtuch zerschnitten“. Vor allem der Themenkomplex
„Frauen – Sexualität – Abtreibung“ führte damals ständig zu beider-
seits aggressiven und inhaltlich wenig fruchtbaren Vorhaltungen.
Wir Priesterseminaristen, zum Teil friedens- und umweltpolitisch
ambitioniert, wollten uns damit nicht abfinden und luden den ört-
lichen Landtagsabgeordneten der „Grünen“ ein, für die besagte Zeit-
schrift einen Gastbeitrag zu verfassen, was dieser auch bereitwillig
machte. Die Ausgabe sollte in der Hausdruckerei des Bischöflichen
Seelsorgeamtes gedruckt werden. Dessen damaliger Leiter, seines
Zeichens Domkapitular und Intimus des bayerischen Ministerprä-
sidenten Franz-Josef Strauß, gab dem Regens des Priesterseminars
unsere Druckfahnen zurück mit dem Bescheid, der Artikel des Grü-
nen-Abgeordneten müsse herausgenommen werden, sonst würde
die Zeitschrift in seinem Haus nicht gedruckt. Da wir keine Finanz-
mittel hatten, um den Druck der Ausgabe woanders in Auftrag zu
geben, mussten wir uns dieser Zensur beugen. Noch heute rechne
ich es dem Grünen-Abgeordneten hoch an, dass er auf die Rückgabe
seines Beitrags nicht empört reagiert hat – wozu er alles Recht der
Welt gehabt hätte –, sondern sogar unserer Einladung zu einer aus
Protest anberaumten öffentlichen Podiumsdiskussion im Priester-
seminar gefolgt ist.

9. Szene: Meine erste berufliche Anstellung führte mich nach
Burghausen in das dortige Bischöfliche Studienseminar St. Altmann,
ein kirchliches Internat, wie ich deren zwei in meiner eigenen Schul-
zeit durchlaufen hatte. Ich wurde selber Präfekt. Als solcher hatte
man den ordnungsgemäßen Ablauf des tagtäglichen Lebens der

25Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



Schüler zu bewerkstelligen: vom Aufwecken, Waschen, Schulgang
am Morgen über Mahlzeiten, Studierzeiten, Freizeitgestaltung,
Gottesdiensten tagsüber bis zum Fernsehen, Zähneputzen und
Nachtruhe-Halten abends. Und ebenso gehörte es unzählbar oft
zu den tagtäglichen Abläufen, dass das, was die Hausordnung vor-
sah, sich nicht in Einklang befand mit dem, was der augenblick-
liche Wille der Schüler war. Als Präfekt hatte ich Mittel – Auto-
ritätsrolle, Wissen, Befugnisse, Sanktionsmöglichkeiten, Schlüssel –,
um zumindest in den meisten Fällen meine Anliegen gegen den
Willen der Schüler durchzusetzen. Eine Situation hat sich beson-
ders in meiner Erinnerung eingeprägt. Die Schülerzahl in dem
Internat war schon sehr dezimiert. Daraus ergab sich ein für den
Alltagsbetrieb in einem solchen Haus schwerwiegendes Problem:
Wie bekommt man genügend Spieler für zwei Fußballmannschaf-
ten zusammen? Bei meinen Vorgängern hatte es sich eingebürgert,
zur Lösung dieses Problems kurzerhand die Schüler der Unterstufe
in ihrer Freizeit en bloc zum Fußballspiel zu verpflichten. Als je-
mand, der gerade eben in seiner Diplomarbeit vollmundig über
Handlungsprinzipien wie Wertschätzung, Eigenständigkeit, Sub-
jektsein oder Individualität Jugendlicher gehandelt hatte, wollte
ich diese Praktik nicht übernehmen. Auf der anderen Seite erach-
tete ich es als meine Pflicht, für eine hinreichende sportliche Betä-
tigung der Schüler Sorge zu tragen. So verzichtete ich zwar darauf,
die Schüler per Anweisung zum Sport zu zwingen; dem Muster
verfiel ich aber schon, sie mit allen möglichen Anstrengungen
auch gegen ihren eigenen Willen zum Fußballspiel zu bewegen.

10. Szene: Im Sommersemester 1994 ging meine Tätigkeit als Wis-
senschaftlicher Mitarbeiter am Fachbereich Katholische Theologie
der Universität Mainz ihrem Ende entgegen. Die Arbeiten an der
Dissertation befanden sich kurz vor dem Abschluss. In diesen Mo-
naten erschien das Apostolische Schreiben Ordinatio sacerdotalis
über die nur Männern vorbehaltene Priesterweihe von Papst Johan-
nes Paul II. (1920–2005). Darin traf der Papst jene Aussage, in der er
die Möglichkeit, Frauen die Priesterweihe zu spenden, endgültig ver-
neinte: „Damit also jeder Zweifel bezüglich der bedeutenden Ange-
legenheit, die die göttliche Verfassung der Kirche selbst betrifft, be-
seitigt wird, erkläre ich kraft meines Amtes, die Brüder zu stärken
(vgl. Lk 22,32), dass die Kirche keinerlei Vollmacht hat, Frauen die
Priesterweihe zu spenden, und dass sich alle Gläubigen der Kirche

26 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



endgültig an diese Entscheidung zu halten haben.“7 Dieser Lehrent-
scheid bildete natürlich zunächst und vor allem einen Akt klerikaler
Macht gegenüber Frauen. (s. 7.2.1) Nach allgemeiner Auffassung war
er aber auch als Verbot an alle Gläubigen zu verstehen, die Priester-
weihe für Frauen weiterhin zu fordern oder überhaupt zu diskutie-
ren. In meiner Rolle als Wissenschaftlicher Mitarbeiter betraf mich
die päpstliche Order unmittelbar. Ich gehörte zu denen, die sich in
der wissenschaftlichen Theologie bewähren und einen eigenen Stand
erarbeiten wollten. Mir war bewusst, dass ich, wenn ich in meinem
Metier Fuß fassen wollte, meine fachliche Position in dieser Sache
nicht offen vertreten durfte. Tatsächlich wurde ich in späteren Bewer-
bungsverfahren auf meine diesbezügliche Gesinnung geprüft.

11. Szene: Während meiner Tätigkeit als Fortbildungsreferent ei-
ner deutschen Diözese hatte ich eine fachlich kompetente Kollegin,
die für die diversen Formen der Katechese bei Kindern und Jugend-
lichen zuständig war. Zugleich betätigte sich ein Kleriker dieser Di-
özese auf dem Feld der Katechese. Er entwarf speziell für die Erst-
kommunion-Katechese ein umfangreiches Konzept und forderte
meine Kollegin auf, bei ihren einschlägigen Fortbildungsmaßnah-
men sein Konzept und nur sein Konzept zur Grundlage zu machen.
Als meine Kollegin ihm beschied, dass die Unterschiedlichkeit der
katechetischen Zielgruppen und Situationen erfordere, mit mehreren
inhaltlichen und methodischen Ansätzen zu arbeiten, schrieb der
Kleriker an den Ortsbischof einen Brief. Darin argumentierte er,
dass nach den Katechesen, die nach seinem Konzept durchgeführt
werden, deutlich mehr Eltern und Kinder weiterhin regelmäßig in
den Gottesdienst gingen und dass sich somit sein Konzept eindeutig
als das beste erwiesen habe. Und er bat den Bischof, meiner Kollegin
die Anweisung zu geben, allein sein Konzept zu verwenden.

12. Szene: Ein anderer Kollege in der Fortbildungsarbeit war am-
bitionierter Protagonist der gemeindekirchlichen Bewegung. Er ver-
stand sich bewusst als „Laie“. In Priestern und Bischöfen sah er die
Repräsentanten einer patriarchischen, die Gläubigen entmündigen-
den Kirchenstruktur. Vor allem kritisierte er ihre Machtstellung,
mit der sie die eigenständige, aktive Mitarbeit der „Laien“ am Ge-
meindeleben behindern würden. Dem setzte er das Idealbild der „le-

7 Papst Johannes Paul II.: Apostolisches Schreiben über die nur Männern vor-
behaltene Priesterweihe (VApS 117), Bonn 1994, Nr. 4.

27Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



bendigen Gemeinde“ entgegen, zu dem die „Laien“ durch möglichst
umfangreiche aktive Beteiligung, insbesondere durch ehrenamtli-
ches Engagement beitragen müssten. Er selber präsentierte sich als
progressive Leitfigur eines zeitgemäßen, laienfreundlichen, vom Ge-
meinschaftsideal geprägten Gemeindeverständnisses, mit dem sich
die Gläubigen von der Macht der Kleriker emanzipieren könnten.
Dieser Kollege empörte sich über die Macht, die Priester in ihrer
Funktion als Leiter einer Gemeinde innehaben, und distanzierte
sich davon immerzu mit der Beteuerung, in seinen eigenen Arbeits-
gruppen würden alle gleichberechtigt im Team zusammenarbeiten;
tatsächlich aber fanden in seine Zirkel nur solche Personen Aufnah-
me, die sich fraglos seiner programmatischen Linie unterstellten
und die seine Vorgaben bereitwillig umsetzten. Er rezitierte Tag für
Tag seine Leitbildformel „Die Gemeinde ist Subjekt der Seelsorge“;
aber wenn die Leute in einer Gemeinde einmal wirklich Subjekte
nach ihrer eigenen Maßgabe waren und sich seinen Direktiven einer
„Gemeindeentwicklung“ verweigerten, diffamierte er sie als jene, die
in ihrer kirchlichen Entwicklung zurückgeblieben seien und immer
noch unmündig einem klerikalistischen Kirchenbild anhangen wür-
den. Er sah in den Pfarrgemeinderäten ein strukturelles Mittel, mit
dem sich die „Laien“ gegen die autokratische Machtstellung der Kle-
riker wehren könnten; als es aber bei der Vorbereitung einer Pfarr-
gemeinderatswahl um die Anwerbung von Kandidatinnen und Kan-
didaten ging, gab er die Losung aus: „Wir müssen die Leute als
Kandidaten gewinnen, die wir für unsere Konzepte brauchen kön-
nen.“ Er leitete eine Konferenz, der ich aufgrund meines Dienstauf-
trags obligatorisch angehörte; weil ich ihm aber kurz zuvor gesagt
hatte, was ich an seinen Konzepten als problematisch erachte, teilte
er mir den Termin der Konferenz nicht mit und führte sie ohne
mich durch. Er lud mich zu einem seiner Arbeitskreise ein, wo
man mich mit Vorwürfen überzog, weil ich mich gegen eine Einpas-
sung in seine Gemeindeprogrammatik verwahrte; aber als ich da-
raufhin meine Argumente darlegen wollte, unterband er dies mit
der Begründung, die Liste der Wortmeldungen sei geschlossen.

13. Szene: In meiner Funktion als Professor für Pastoraltheologie
hielt ich eine Fortbildungswoche für Priester einer deutschen Diözese.
Ein paar Wochen später meldete sich bei mir ein Vikar, der daran teil-
genommen hatte. Er erklärte, dass die Inhalte ihn angesprochen und
das Interesse in ihm geweckt hätten, sich selber wieder wissenschaft-

28 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



lich-theologisch zu betätigen. Ob ich bereit sei, so fragte er, ihn als
Promovenden zur Betreuung seiner Dissertation anzunehmen. Ich
signalisierte ihm meine Bereitschaft, und wir vereinbarten, dass er
das Vorhaben mit seinem Bischof abklärt und sich dann wieder mel-
det. Wieder ein paar Wochen später gab er mir Bescheid: Der Bischof
habe ihm tatsächlich die Freistellung zur Promotion erteilt, aber nur
unter der Bedingung, dass er die Dissertation nicht von mir betreuen
lässt. Der Fachkollege, den der Bischof ihm als Betreuer vorgab, ist
selber Priester und propagiert ein traditionalistisches Priesterbild.

In allen diesen Szenen geht es um Macht, sofern man unter
„Macht“ das Vermögen versteht, die eigenen Interessen durchzuset-
zen, gegebenenfalls auch gegen den Willen anderer Personen, oder
das Handeln und Verhalten anderer Personen so zu beeinflussen,
dass es den eigenen Interessen entspricht. Die Szenen zeigen, dass
Menschen in der Kirche ihre Macht ausagieren und dass Menschen
in der Kirche der Macht anderer ausgeliefert sind. Dabei handelt es
sich um ausgewählte Beispiele von Machtpraktiken, mit denen ich
im Kontext der institutionellen Kirche konfrontiert war – um eine
Auswahl allerdings, bei der die eklatanteren, verstörenden Erlebnisse
von Machtausübung bereits ausgespart sind. Gewiss, die geschilder-
ten Situationen sind alles andere als ein valider empirischer Befund
zum quantitativen und qualitativen Vorkommen von Machthand-
lungen und Machtstrukturen in der Kirche. Für die Frage jedoch,
um die es an dieser Stelle geht, nämlich ob es in der Kirche über-
haupt Macht gibt und wie Macht in der Kirche in Erscheinung tritt,
bieten sie untrügliche Belege. Die berichteten Szenen sind real ge-
schehen. Sie entstammen allen Phasen meiner Biographie, die kei-
neswegs außergewöhnlich ist, sondern dem Muster des typischen
katholischen Lebens eines „Kirchenmenschen“ folgt: katholisches El-
ternhaus, selbstverständlich christliche Erziehung, obligatorische
Teilnahme am kirchlichen Leben, kirchliche Schulen und Internate,
kirchliche Jugendarbeit, Theologiestudium, ehrenamtliche Mitarbeit
in der eigenen Gemeinde, Berufstätigkeiten in der Kirche. Alle Men-
schen, die mit der institutionellen Kirche zu tun haben, machen wie
ich ihre Erfahrungen mit Macht in der Kirche; manche davon weit
gravierender und schmerzender. Das, was in den Szenen erkennbar
wird, erleben Menschen tausendfach, hunderttausendfach in der
Kirche. Freilich, zu zwei Erkenntnissen führen die geschilderten Sze-
nen auch. Zum einen: Keineswegs sind es die Kleriker, die immer

29Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



und ausschließlich als Machtakteure in Erscheinung treten; und kei-
neswegs sind die nichtgeweihten Gläubigen immer nur die Erleider
von Macht. Es gibt auch „Laien“, gleich ob ehrenamtlich oder beruf-
lich in der Kirche tätig, die ein geradezu exzessives Machtgebaren an
den Tag legen. Zum andern: Wer in Funktionen der Kirche tätig ist
und wer in Institutionen der Kirche eingebunden ist, muss davon
ausgehen, dass sie und er nicht nur Opfer von Macht, sondern
auch ihr Träger und Akteur ist.

An dieser Stelle komme ich zurück auf die eingangs zitierten Aus-
sagen von Papst Franziskus und Kardinal Müller. Sie beteuern, dass
die hierarchischen Ämter der Kirche nicht Macht, sondern vielmehr
Dienst bedeuten würden. Das hätte ja durchaus seine Richtigkeit,
wenn man damit im Sinne einer normativen Aussage anzeigen woll-
te, dass das Amt in der Kirche seinem theologischen Wesen nach
Dienst ist und deshalb die konkrete Operationalisierung kirchlicher
Ämter auch die Qualität eines Dienstes für Menschen annehmen
muss.8 Gemeint ist jedoch im Sinne einer konstatierenden Aussage,
dass die faktisch praktizierte Ausübung von Ämtern in der Kirche
bereits realiter nichts anderes als in der Vollmacht Gottes vollzoge-
ner Dienst sei und dass es in der institutionellen Kirche Macht als
Beziehungsform der sozialen Über- und Unterordnung bzw. als
Durchsetzung von Interessen gegen den Willen anderer überhaupt
nicht gebe. Angesichts dessen muss man schon staunen, mit welcher
Chuzpe hier versucht wird, den Leuten ein X für ein U vorzuma-
chen. Jedem unvoreingenommen denkenden Zeitgenossen springt
ins Auge, dass die Amtsträger der Kirche den übrigen Gläubigen
durch Wissen, Prestige, Befugnisse, Privilegien, Lebensressourcen
und Sanktionsmöglichkeiten übergeordnet sind. Nicht wenige von
ihnen lassen diese hierarchische Ordnung die Gläubigen tagtäglich
spüren in Praxisformen, mit denen sie ihre Vorstellungen bei den
noch kirchengebundenen Gläubigen auch gegen deren Bedürfnisse

8 Vgl. Bausenhart, Guido: Das Amt in der Kirche. Eine not-wendende Neu-
bestimmung, Freiburg i. Br. 1999; Greshake, Gisbert: Priester sein in dieser Zeit.
Theologie – Pastorale Praxis – Spiritualität, Würzburg 2005, 101–146; Haslinger,
Herbert: Amt als Dienst. Zur diakonischen Identität des Bischofs im frühen
Christentum, in: Althaus, Rüdiger (Hg.): In Verbo autem tuo, Domine – Auf
Dein Wort hin, Herr. Festschrift für Erzbischof Hans-Josef Becker zur Voll-
endung seines 70. Lebensjahres. Hg. im Auftrag der Theologischen Fakultät Pa-
derborn, Paderborn 2018, 51–75.

30 Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort



durchsetzen, in denen sie also Macht über andere Menschen ausüben.
Schließlich reagieren kirchliche Amtsträger selber höchst empfind-
lich, sobald ihre hierarchische Stellung durch Äußerungen oder
Handlungen der Kirchenmitglieder in Frage gestellt wird.

Wer die Beteuerungen einer machtfreien kirchlichen Hierarchie
mit dem Habitus und realen Handeln vieler kirchlicher Amtsträger
abgleicht, erkennt, wie haltlos sie sind. Eine solche Verblendung
funktioniert nicht mehr. Allzu offensichtlich liegt auf der Hand, wo-
rum es bei der Leugnung von Macht in der Kirche geht: nämlich
nicht darum – was insinuiert wird –, kirchliche Ämter und Funktio-
nen nach einer anderen Logik als jener der weltlichen Macht zu ge-
stalten; sondern darum, Machtpositionen in der Kirche durch ihre
Umkleidung mit einem Attribut Gottes („Vollmacht“) in eine sakra-
le, transzendente Sphäre hineinzuhieven oder durch die Behauptung
des Gegenteils von Macht („Dienst“) zu kaschieren und sie so dage-
gen zu feien, dass sie als Ausformungen menschlicher Macht ana-
lysiert und in ihren destruktiven, missbräuchlichen Erscheinungs-
formen in Frage gestellt werden. Diesem Zweck dient auch die
häufig vernehmbare Beschwichtigung, dass es Machtpraktiken wie
die in den Szenen berichteten vielleicht in früheren Zeiten gegeben
haben mag, dass sie aber in der heutigen Kirche, die ihren grund-
legenden Charakter der Gemeinschaft entdeckt hätte, überwunden
seien und somit dieser nicht mehr vorgehalten werden könnten. Zu
diesem einfachen Erklärungsmuster greifen gerne jene kirchlichen
Kräfte, die den kritischen Aufweis ihrer Machtförmigkeiten als kir-
chenfeindliche „Nestbeschmutzung“ abtun möchten.

Meine persönliche Antwort auf die Beteuerungen von Papst Fran-
ziskus und Kardinal Müller lautet also: Doch, es gibt Macht in der
Kirche; es gibt durchgehend bei allen Funktionsträgern der Kirche,
gerade aber auch bei deren geweihten Amtsträgern, Praktiken, Struk-
turen und Mechanismen der Macht – und zwar Macht im sozialen
bzw. soziologischen Sinn der Überordnung sowie Durchsetzungskraft
bestimmter Personen gegenüber anderen Personen; und es gibt sie
nicht nur in der Form, die für das Zusammenleben in einem sozialen
Gebilde notwendig ist, sondern in unterdrückerischer, andere Men-
schen verletzender Form sowie in der verwerflichen Qualität des
Missbrauchs amtlich zugestandener Macht. Macht in der Kirche ist
als Macht zu analysieren. Dem dienen die folgenden Ausführungen.

31Gibt es überhaupt Macht in der Kirche? – Eine biografische Antwort




