HEYNE <



Das Buch
Meisterhaft versteht es Ajahn Brahm, die zeitlose Lehre des Buddha fir
uns westliche Menschen zu erschliefflen. Hier beantwortet der beliebte
Monch zentrale Fragen zur buddhistischen Lebenspraxis, die ihm wih-
rend der letzten Jahre von seinen Schiilern gestellt wurden. Ob er uns
zeigt, wie wir mit einem Teddybir zu Selbstliebe und Gelassenheit fin-
den, ob er handfeste Tipps fiir den Umgang mit Angsten oder Depres-
sion gibt oder erldutert, warum Meditation mehr Spafl machen kann als
Sex: Ajahn Brahms Ratschlige, illustriert durch wunderbare Geschich-
ten und Anekdoten, bieten sowohl erfahrenen Meditierenden als auch
Nicht-Buddhisten eine Fiille an unschitzbar wertvollen Inspirationen

fiir den Alltag und fiir eine bewusste Lebensgestaltung.

Der Autor

Ajahn Brahm, geboren 1951 in London, studierte Theoretische Physik an
der Universitit von Cambridge und ist seit mehr als 40 Jahren buddhisti-
scher Ménch. Neun Jahre lang lebte, studierte und meditierte er in einem
thailindischen Waldkloster unter dem Ehrwiirdigen Meister Ajahn
Chah. Heute ist Ajahn Brahm Abt des Bodhinyana-Klosters in Westaus-
tralien und einer der beliebtesten und bekanntesten buddhistischen Leh-
rer unserer Zeit.

www.bswa.org



Ajahn Brahm

Wie hilft der Bar
beim Glicklichsein?

Fragen und Antworten fir den buddhistischen Weg
zu einem achtsamen und erfillten Leben

Aus dem Englischen tibertragen
von Karin Weingart

WILHELM HEYNE VERLAG
MUNCHEN



Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten,

so ibernehmen wir fiir deren Inhalte keine Haftung, da wir uns

diese nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand
zum Zeitpunkt der Erstveréffentlichung verweisen.

®
MIX
Papler | Férdert

F gute Waldnutzung
wawiscos  FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

2. Auflage
Taschenbucherstausgabe 05/2022

Copyright © 2017 by Buddhist Society of Western Australia
Die amerikanische Originalausgabe erschien 2017 unter dem
Titel Bear Awareness bei Wisdom Publications,
Somerville, Massachusetts, USA.

Copyright © 2018 der deutschsprachigen Ausgabe
by Lotos Verlag Miinchen,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
Alle Rechte sind vorbehalten.

Printed in Germany.
Umschlaggestaltung: Guter Punkt, Minchen,
nach einer Vorlage von Christine Klell, Wien
Umschlagmotiv: ©Utro-na-more
Satz: Satzwerk Huber, Germering
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P6fneck
ISBN 978-3-453-70433-6

www.heyne.de



Vorwort. ..o 7
Anmerkung der Herausgeber ..................... 9
Der Hahayana-Ansatz des Meditierens ............. 11
Birenstarke Achtsamkeit. . ......... ... ... o L. 41
Bis der Hintern nicht mehr wehtut. . ............... 63
Fliegen mit Buddha Air ........... . ... ... .... 91
Liebevolles Akzeptieren ......................... 129
Jenseits des Riaucherwerks. ....................... 171
Dhammaund Greg . ...... ... o i 213
Abkiirzungen. .. ... ... oo i 253
GloSSar. . oo et 254

Uberden AUtor. .« oo v e e e et 269






\Vorwort

Fragen zu stellen verheifdt gutes Kamma. In Die kiirzere Dar-
legung zu den Handlungen (MN 135) erkundigte sich einer
seiner Schiiler beim Buddha, warum manche Leute steinreich
sind, wo doch andere sich halb totschuften und trotzdem
kaum iber die Runden kommen. Das liege, antwortete der
Buddha, am Kamma (Karma), an den Handlungen, deren
man sich in einem fritheren Leben befleiffigt habe. So wiir-
den etwa aus einstigen Geizkrigen im jetzigen Leben arme
Schlucker.

Auch wurde der Buddha gefragt, warum manche umwer-
fend gut aussehen und andere so abstofend, dass nicht einmal
ein exklusives Umstyling etwas halbwegs Attraktives aus ihnen
machen konne. Die kammische Ursache von Hisslichkeit in
diesem Leben, erklirte der Buddha, seien Aggressivitit und
Reizbarkeit im vorhergehenden.

Sodann wurde er nach der kammischen Ursache fiir Dumm-
heit gefragt: warum sich manche in der Schule so anstrengen
und sogar Nachhilfe in Anspruch nehmen missen und das
Klassenziel trotzdem nur mit Ach und Krach erreichen, wih-
rend andere Bestnoten einheimsen, auch ohne grof} etwas da-
fiir zu tun. Die kammische Ursache von Dummbheit im nichs-
ten Leben, entgegnete der Buddha— und das ist fiir das
Verstindnis von Sinn und Zweck dieses Buches aufierordent-
lich wichtig —, sei darin zu suchen ... DASS MAN IN DIE-
SEM KEINE FRAGEN STELLT.



Ein herzliches Dankeschon also an alle kiinftigen Genies,
die die Fragen fiir dieses Buch aufgeworfen haben. In eurem

nichsten Leben wird die Schulzeit ein reines Zuckerschlecken
inl
sein!

AJAHN BRAHM
Perth, Australien



Anmerkung der Herausgeber

Berithmt und hochgeschitzt ist Ajahn Brahm nicht nur fir
den Inhalt seiner Lehren, sondern auch fiir die Art, wie er sie
prasentiert, und seinen Humor. Seine »dummen« Witze heben
die Stimmung und 6ffnen das Herz — und schon bietet sich
eine gltigere, mitfithlendere Sichtweise an. Oft ist bei ihm der
Witz selbst schon die Botschaft. Hauptsichlich jedoch dient
diese Leichtigkeit dazu, Probleme anzusprechen, die uns das
Weiterkommen auf dem Weg des Buddhismus erschweren.

Dieses Buch wurde urspriinglich als Festschrift zu Ajahn
Brahms vierzigstem Ménchsjubildum geplant. Es enthalt Fra-
gen und Antworten aus Retreats, die er wenige Zeit zuvor im
australischen Jhana Grove Retreat Centre abhielt. Allabend-
lich konnten die Teilnehmer ihre Fragen auf Zettel schreiben
und diese anonym in ein Kérbchen legen. Bevor er darauf ant-
wortete, las Ajahn Brahm die Fragen allen laut vor. Fans seiner
fritheren Biicher werden die eine oder andere Geschichte wie-
dererkennen, doch sorgt die Intimitit des Frage-Antwort-For-
mats fiir ein vollkommen anderes Lernerlebnis und erméglicht
so eine ungeahnt neuartige Begegnung mit einem Meister der
Meditation.

Natiirlich stehen Buddhas Lehren im Mittelpunkt jedes Bu-
ches, das den Dhamma prisentiert. Doch im vorliegenden wei-
sen die Fragen weit tber das gesprochene Wort hinaus. Beim
Zusammenstellen und Redigieren des Textes wurde uns be-
wusst, dass sich die Schonheit der Atmosphire im Jhana Gro-



10

ve, die gegenseitige Zuneigung und der in der Gemeinschaft
herrschende Humor sich nicht allein in den Worten ausdri-
cken. Wihrend der abendlichen Versammlungen, wenn das
rot- und orangefarbene Licht der untergehenden Sonne durch
das Laub des Eukalyptus fiel, konnte man entfernt das ga-
ckernde Lachen des Kookaburras horen. Der Stille des austra-
lischen Outbacks entsprach die Stille der Zuhoérer. Von dieser
geistigen Ruhe kénnen auch Sie, die Leserinnen und Leser
dieses Buches, profitieren. Seien Sie deshalb aufs Herzlichste
eingeladen, sich vorzustellen, dass Sie sich mit Ajahn Brahm
im dortigen Vortragssaal befinden. Den ganzen Tag iber ha-
ben Sie meditiert, und jetzt spricht er Sie an, Sie ganz persén-
lich.

Fir alle, denen die vielen Ausdriicke aus dem mittelindi-
schen Pali nicht vertraut sind, mit denen der Theravada-Bud-
dhismus aufwartet, haben wir zum besseren Verstindnis ans
Ende des Buches ein Glossar gestellt.



Der Hahayana-Ansatz
des Meditierens

Warum es eine gute Idee ist,
sich locker zu machen

Was ist eigentlich Merta? Ich stehe ndmlich noch ganz am
Anfang, musst du wissen.

Wias fiir eine wunderbare Frage! Die Person, von der sie
stammt, muss sehr glitig und liebenswiirdig sein. Bestimmt
stehst du kurz vor der Erleuchtung.

Metta nennt man die Art und Weise, wie ich euch behandle:
»liebevolle Giite« — also Fiirsorge, Mitgefiihl, Akzeptanz, Res-
pekt. Bringst du jemandem Mersa entgegen, respektierst du
ihn, bist nett zu ihm, denkst gut tiber ihn — auch wenn er mit-
ten in der Nacht lautstark schnarcht. Begegnest du anderen
Menschen mit liebevoller Giite, stellen sie kein Problem mehr
dar. Begegnest du dir selbst mit liebevoller Gite, stellst du fiir
dich auch kein Problem mehr dar. Und begegnest du schlief3-
lich jedem einzelnen Moment mit liebevoller Giite, begegnest
dem Jetzt mit schéner Mezta, befindest du dich auf dem High-
way zur Erleuchtung. Und der Weg wird dann ganz leicht.



12 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

Ein Grund, weshalb Menschen keinen inneren Frieden
empfinden, ist, dass sie zu ihrem Geist nicht giitig genug sind.
In Metta hast du Nachsicht mit dir — zwingst dich zu nichts.
Du betrachtest deinen Kérper und deinen Geist als Freunde,
und ihr arbeitet giitig, mitfiihlend zusammen.

In meinem Buch Die Kub, die weinte beschreibe ich Metta als
die Fihigkeit, die Tur unseres Herzens zu 6ffnen, gleich was
wir erleben, egal was geschicht. Merza ist schonstes, bedin-
gungsloses Wohlwollen. Ein Beispiel: Vielleicht warst du faul
und denkst, dass du bestraft gehdrst. Das ist nicht Mezza. Sei
selbst dann lieb zu dir, wenn du faul oder nachlissig warst,
etwa die wihrend des Retreats geltenden Tugendregeln gebro-
chen und am Nachmittag Kekse gefuttert hast. Was auch im-
mer: Sei nachsichtig mit dir. Und beziiglich deiner Mitmen-
schen: Dass sie alle moglichen stérenden Gerdusche von sich
geben, wihrend du meditieren willst, spielt keine Rolle: »M6-
gen auch sie glicklich sein und mége es ihnen gut gehen.«

Dieses schone Gefiihl von Metta ist weder vom Tun anderer
noch von deinem eigenen Handeln abhingig. Begegne jedem
Moment mit Metta. Sei unablissig giitig zu dir, was auch gera-
de sein mag und wie du es empfindest — ob du dich langweilst,
rastlos oder frustriert bist. Anders ausgedriickt: Meine es mit
jedem einzelnen Moment gut.

Wie kann ich Metza vergrofiern?

Mit der Merta-Meditation ldsst sich allen Lebewesen gegen-
tber bewusst Wohlwollen erzeugen. Dabei lernen wir, die lie-
bende Giite zu erkennen und weiter auszubauen. Gewohnlich
sagt man sich bei der Metta-Meditation wieder und wieder



Warum es eine gute Idee ist, sich locker zu machen 13

Worte wie: »Mogen alle Lebewesen gliicklich sein und moge
es ihnen gut gehen. Mogen alle Lebewesen frei von Leiden
sein. Moge ich gliicklich sein. Moge ich zu innerem Frieden
finden.« Aber du kannst auch deine eigenen Formulierungen
finden. Wichtig ist nur, dass du auf die Liicken, die Freirdume
zwischen den Worten achtest. Nach dem »Moége ich gliicklich
sein und moge es mir gut gehen« machst du ein Pauschen und
raumst deinen Worten damit die Chance ein, ihre Wirkung zu
entfalten.

Wie du feststellen wirst, haben Worte Macht. Wihrend der
Pause, in der du dich mit dieser Macht verbindest, begreifst du
die wahre Bedeutung des »Mogen alle Lebewesen frei von
Leiden sein« und dein Geist beginnt Mezta hervorzubringen.
Die Worte sind nur das Streichholz, das die Gtte entziindet.
Das Gefiihl, das sich nach den Worten einstellt, ist Metta. Und
unglaublich angenehm.

Wiederhole die Worte nur so lange, bis du die Giite spiirst.
Wann immer du deinem Geist eine Anweisung gibst, beginnt
er sich darauf einzustellen. Deine Worte weisen ihn in Rich-
tung Metza. Ist dein Geist erst einmal voller liebender Giite,
bendtigt er die Worte nicht mehr. Du bist den Wegweisern
gefolgt und hast dein Ziel erreicht: Du empfindest Mezta. Du
kultivierst dieses Gefiihl, indem du dich ihm anvertraust und
dich gut fihlst damit. So wird es sehr, sehr stark. Und du
kannst es bis in einen tief meditativen Zustand hinein vertie-
fen.

Wiederhole die Worte also so lange, bis du sie spirst. Ange-
nommen, du sagst »Frieden ... Frieden ... Frieden«. Spirst du
den Frieden? Empfindest du die Bedeutung des Wortes? So-
bald das der Fall ist, sobald sich dein Geist mit Frieden erfiillt

hat, brauchst du das Wort nicht mehr auszusprechen. Sag es



14 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

dir erst wieder vor, wenn seine innere Wirkung nachlisst. Und
immer nur, solange es erforderlich ist. Bis du zu innerem Frie-
den gefunden hast.

So tben wir uns in liebender Giite. Mithilfe von Worten er-
zeugen wir ein Geflhl; sobald dieses Gefiihl stark genug ist,
wenden wir uns ihr zu und lassen von den Worten ab. Sie ha-
ben ihren Job getan. Wenn du willst, kannst du ein goldenes
Licht in deinem Herzen visualisieren. Solche Visualisierungen
helfen manchmal.

Ab einem bestimmten Punkt verselbststindigt sich dieser
Prozess. Dann musst du nichts mehr sagen, sondern fiihlst die
Gite einfach — du wirst zu Metta — und es erstreckt sich auf
alle Lebewesen. Noch einen Schritt weiter, und du erlebst so
viel Gliick und Freude, so viel Piti-Sukha, dass in deinem Geist
ein schones Licht aufscheint — ein Nimitta. Dann sitzt du ein-
fach da in aller Glickseligkeit, total entspannt. So ein richtiges
Metta-Nimitta ist wunderschon, herrlich, man kann sich leicht
darauf fokussieren, und es fithrt dich in die Zustinde der geis-
tigen Vertiefung, die Jhanas. Wihrend eines dreimonatigen
Retreats sage ich den Moénchen immer wieder das folgende
Buddha-Wort vor: Sukhino cittam samadhiyati — »Vor Zufrie-
denheit und Glick wird der Geist ganz still«. Es ist diese Zu-
friedenheit, dieses Gliick in Mezta, das den Geist so unglaub-
lich ruhig macht. Und eben dann kommt es zu Nimittas und
Jhanas.

Spiire, wie dein »Mogen alle Lebewesen gliicklich sein und
moge es ihnen gut gehen« in dir nachhallt. Sprich die Worte
weiterhin aus (und meine sie auch so!). Schwelge in den ent-
sprechenden Gefiihlen, bis diese sehr, sehr stark werden und
sich verselbststindigen. Als wolltest du ein Feuer entfachen
und miisstest daflir das Streichholz mehrmals tiber die Reibe-



Warum es eine gute Idee ist, sich locker zu machen 15

fliche ziehen. Ist das Feuer dann einmal entzindet, geht alles
wie von selbst. Ahnlich funktioniert auch die Mezta-Meditati-
on, und sie ist sehr machtig.

Eine meiner liebsten Mezta-Geschichten handelt von einem
der beriihmten thailindischen Waldmonche. Auf seinem nach-
mittaglichen Weg durch den Dschungel kam er in ein Dorf
und erklirte dem Ortsvorsteher, er wolle die Nacht dort
verbringen. Der Ortsvorsteher, der sich sehr freute, einen Wald-
moénch beherbergen zu kdnnen, sorgte dafiir, dass die Dorfbe-
wohner am Abend zusammenkamen, um einem Dhamma-
Vortrag zu lauschen, den der Ménch halten sollte, und ihm am
nichsten Morgen ein Frithstick servierten.

Und was tat der Monch in den zwei Stunden, die ihm vor
dem Vortrag blieben? Er setzte sich unter einen Baum und
meditierte. Doch nach einigen Minuten fiel ihm auf, dass er
unter dem falschen Baum Platz genommen hatte. Denn in un-
mittelbarer Nihe befand sich ein grofles Ameisennest. Schon
krabbelte ihm das erste Tierchen auf den Fuf}, das Bein hoch
und biss zu. Aua! Nacheinander kamen ein zweites, ein drittes,
ein zehntes und ein zwanzigstes. Und allesamt bissen sie ihn!
Da der Ménch jedoch hart im Nehmen war, blieb er einfach
sitzen.

Allerdings nicht lange. Denn bevor er es sich versah, sprang
er auf und wollte schon davonrennen ... als er sich eines Bes-
seren besann. »Hey«, dachte er bei sich, »ein Waldménch wie
ich sollte doch nicht so weglaufen ...«

Als er sich umdrehte, bemerkte er, dass es auf dem Flecken,
auf dem er gesessen hatte, vor roten Ameisen nur so wimmelte.
Und er beschloss, sich mitten hinein zu setzen. (Solche Mén-
che sind heutzutage rar gesit!) Sobald er Platz genommen hat-
te, krabbelten die ersten Ameisen schon wieder an ihm hoch



16 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

und fingen an, ihn zu beiflen. Doch dieses Mal fokussierte er
sich in der Meditation nicht auf seinen Atem, sondern auf
Metta: »Mogen alle Lebewesen — ganz besonders aber diese
roten Ameisen — gliicklich sein und mége es ihnen gut gehen.
Wenn ihr wirklich Hunger habt, solltet ihr von meinen Armen
kosten und euch mal so richtig sattfressenl« (Letzteres hat er
nicht gesagt, das hab ich erfunden.) Nach einigen Minuten
Metta-Meditation horten die Ameisen auf, den Moénch zu bei-
fen. Zwar krabbelten sie immer noch unangenehm auf ihm
herum, aber sie bissen ihn nicht mehr. Nach einigen weiteren
Minuten stellte sich eine faszinierende Empfindung ein: Statt
an ihm hoch krabbelten die Ameisen nun von ihm herunter.
Bald war auch noch die letzte von seinem Fuf} verschwunden.
Dabei hatte er nichts anderes getan, als alle Lebewesen mit
liebender Gite zu bedenken. Eine wunderbare, eine tief grei-
fende Meditation.

Nach zwei Stunden horte der Moénch die Dorfbewohner
eintrudeln. Merkwiirdige Gerdusche machten sie, ganz so, als
wiirden sie tanzen. »Was fiir ein seltsamer Brauch«, dachte er
noch. »Hier tanzen die Leute, wenn sie sich einem Monch na-
hern.« Dann jedoch ging ihm der Grund dafiir auf: Sie alle
hatten mit Ameisenbissen zu kimpfen! Rundum war der gan-
ze Waldboden mit roten Ameisen bedeckt — nur nicht im Um-
kreis von etwa einem Meter. Die roten Ameisen beschiitzen
mich ja, realisierte der Monch.

So machtvoll ist die Mezta-Meditation, die Meditation der
liebenden Gite. So stark, dass dich sogar die Tiere beflirsorgen
und beschttzen.



Warum es eine gute Idee ist, sich locker zu machen 17

Kénntest du vielleicht der Spiilmaschine etwas Merta-Magie
zukommen lassen? Unsere ist kaputtgegangen.

Wozu brauchst du eine Spiilmaschine? Du hast doch zwei
Hinde! Und eine Spiilbiirste! Heutzutage haben die Leute alle
diese Elektrogerite und miissen nur noch auf einen Knopf
driicken. Wie herrlich, wenn sie mal nicht funktionieren. Dann
kann man gutes Kamma ansammeln. Und kommt in den Ge-
nuss einer echt wichtigen Lehre.

Wenn etwas nicht zu deiner normalen Arbeit gehort, son-
dern du freiwillig deine Hilfe anbietest, kannst du daraus un-
glaublich viel Freude beziehen.

Eine meiner wichtigsten Erfahrungen als junger M6nch habe
ich im Nordosten Thailands gemacht, unmittelbar vor der Or-
dinierung dreier Novizen. Um als Ménch ordiniert zu werden,
musste man sich seine drei Roben selbst anfertigen, und zwar
aus einfachen weiflen Stoffstiicken. Was zwei oder drei Tage in
Anspruch nahm. Man musste die Stoffstiicke zusammennihen
und dann mit Jackfruchtbaumextrakt einfirben. Dafiir musste
man Wasser aus dem Brunnen holen und Holz sammeln, um
Feuer zu machen. Man musste Zweige vom Jackfruchtbaum
holen, sie in kleine Stiicke zerteilen, diese Stiickchen ausko-
chen, um die Farbe daraus zu gewinnen, die so gewonnene
Flussigkeit konzentrieren, damit die Farbe an Intensitit ge-
winnt, und die Stoffe dann braun einfirben. Eine sehr harte
Arbeit!

Diese drei Novizen waren also dabei, sich ihre Roben herzu-
stellen. Da man, um die Farbe zu gewinnen, das Feuer beob-
achten musste, damit es nicht ausging, hatten sie schon lange
nicht mehr geschlafen. Nach dem abendlichen Chanten ging
ich in den Firbe-Schuppen. Als ich sah, wie mtde die armen



18 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

Novizen waren, sagte ich zu ihnen: »Ihr legt euch jetzt ein paar
Stunden lang aufs Ohr. Ich bleibe derweil auf und schaue nach
eurer Farbe. Aber sagt niemandem etwas davon, denn es ver-
stofdt gegen die Regeln.« Sie gingen zu Bett und ich behielt die
ganze Nacht tber den Topf im Auge. Um drei in der Frihe
erklang die Glocke. Die Novizen erschienen wieder und wid-
meten sich erneut dem Firben, wihrend ich mich zum mor-
gendlichen Chanten und Meditieren begab. Ich fiihlte mich
hellwach und vollkommen klar im Kopf, war kein bisschen
mide. Sondern steckte voller Energie!

Wihrend unserer Almosenrunde spiter am Tag sagte ich
dem Mbonchsiltesten: »Das ist vielleicht merkwirdig! Die
ganze Nacht tber habe ich kein Auge zugemacht, aber ich
bin tberhaupt nicht miide, sondern richtig energiegeladen.
Ich empfinde weder Trigheit noch Widerwillen. Woran liegt
das?«

»An dem guten Kamma, das daher rihrt, dass du anderen
geholfen hast«, sagte er. »Du hast anderen deinen Schlaf geop-
fert. Mit dem Ergebnis, dass du jetzt diese besondere Energie
hast.«

Von dieser Lektion profitiere ich nun schon mein ganzes
Monchsleben lang. Ich ergreife jede Gelegenheit, mir gutes
Kamma zu verschaffen, auch wenn es nicht nétig wire und ob-
wohl ich jetzt selbst Ménchsiltester bin. Warum? Wegen der
Freude und der Energie, die ich daraus beziehe.

Egal also, wer mit Geschirrspiilen dran wire, die Devise lau-
tet: »Nimm die Pfoten aus dem Wasser, ich mach das schon!«

Verglichen mit reiner Pflichterfillung bringt es bedeutend
mehr Spaf}, wenn du etwas geben madchtest, wenn du helfen
willst. Und viel mehr Energie verleiht es dir auch. Folglich
ist es ein grofler Segen, wenn die Spiilmaschine kaputtgeht.



Das Schone und der Atem 19

Eine perfekte Gelegenheit, dir Verdienst zu erwerben und gu-
tes Kamma zu erzeugen. Ausgezeichnet!

Das Schone und der Atem

Kénntest du bitte erkliren, wie es zum schonen Atem kommt?
Wie man zu dieser anhaltenden Aufmerksamkeit fiir den
Atem gelangt, die so natiirlich und von Frieden erfiillt ist?

Um eine schone, anhaltende Aufmerksamkeit fiir den Atem zu
erreichen, solltest du versuchen, dich auf alles Schone zu fo-
kussieren. Schau dir in der Natur die Blumen an und achte
nicht auf die Spinnen. Schau in den weiten Himmel, aber ohne
die Kilte der Luft wahrzunehmen. Was auch immer: Wende
dich einfach dem Schonen im Leben zu. Das Leben bringt
Probleme und Widrigkeiten. Doch statt darauf zu stieren,
schaust du genau in die entgegengesetzte Richtung.

Ein Beispiel: Solltest du an Krebs erkranken, ist davon nur
ein Teil deines Korpers betroffen, alle anderen sind in Ord-
nung. Oder du verlierst bei einem Motorradunfall ein Bein:
Dann hast du immer noch das andere. Also: Was auch ge-
schieht, Gutes und Schones, auf das man sein Augenmerk
richten kann, gibt es immer. Man muss es nur suchen.

Manche Leute sind allerdings so negativ eingestellt, dass sie
an allem etwas auszusetzen haben. Die finden sogar, ein scho-
nes Retreat-Zentrum sei der reinste Mill. Nachmittags ist es
ihnen bei den Sitzungen zu heif}, und die Kissen sind eh viel zu
hart. Besteht kein Zeitplan, fehlt ihnen die Struktur. Gibt es
doch einen, ist er mit Sicherheit zu straff. Egal, was ist: Solche



20 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

Leute finden immer einen Grund zum Norgeln. Doch mit ei-
ner solchen Einstellung gelangt man nie zum schénen Atem.

Stattdessen sagst du dir — um bei diesem Beispiel zu blei-
ben —, wie herrlich es ist, einfach nur hier zu sein, den Atem
zu beobachten und sonst absolut nichts tun zu miissen. Ein-
fach nur da sein, kdrperlich und geistig — ist das nicht die reine
Gluckseligkeit? Wenn du so denkst, nimmst du das Schone
ganz wie von selbst wahr, den ganzen Tag tber, und dann ist
der Weg hin zum schénen Atem gar nicht mehr weit.

Schon nach kurzem Meditieren wurde mein Atem sehr ruhig
und miihelos. Ganze zwei oder drei Stunden lang blieb das so.
Wias hat es damit auf sich? Diirfte ich um Erleuchtung bitten?

Verbleib noch ein paar Stunden in diesem Zustand, und die
Erleuchtung stellt sich von selbst ein! Denn zwei oder drei
Stunden lang mihelos und friedvoll den Atem beobachten:
Genau so soll es ja sein.

Wie viel und was sollen wir beim Ein- und beim Ausatmen
jeweils beobachten? Den Anfang, die Mitte und das Ende des
Atemzugs — sowie die Pause zwischen dem Ein- und dem
Ausatmen. Aber auch die Liicke zwischen dem Ausatmen
und dem nichsten Einatmen?

Der Atem ist etwas Kontinuierliches, und seine Beobachtung
auch. Das heifdt, wir beobachten nicht einfach den Anfang, die
Mitte und das Ende eines Atemzugs — das wiren ja nur drei
winzige Punkte. Davon gibt es aber wahrscheinlich Tausende



Das Schone und der Atem 21

bei jedem Atemzug. Also mach die Augen zu und beobachte
erst einmal einen Atemzug. Wie viele Empfindungen hast du
dabei? Doch ganz bestimmt einen ganzen Haufen! Nach und
nach bekommst du von jedem einzelnen Atemzug mehr mit.
Und irgendwann nimmst du ihn als Ganzes wahr, ohne jegli-
ches Stocken, vom Anfang bis zum Ende. Das meinen wir,
wenn wir von der Beobachtung des Atems sprechen.

Alles ergibt sich aus der Stille des Geistes, und aufgrund der
Beobachtung des Atems bleibt der Atem still. Die meiste Zeit
Uber sind wir am Denken. Und warum? Einfach, weil wir nicht
wirklich glucklich sind. Denken kommt von Unzufrieden-
heit — normalerweise. Wenn du voll zufrieden bist, weil alles
okay fur dich ist, dann willst du davon doch nicht durch Ge-
danken abgelenkt werden. Warum sich sein Gliick durch Den-
ken triben lassen? Wenn man rundum zufrieden ist, ver-
schwindet das Denken einfach. Und der Geist wird still.

Das Letzte, was verschwindet, wihrend deine Meditation
sich vertieft, sind Geriusche. Also mach dir nichts draus, wenn
du mit Leuten meditierst und sie noch husten und niesen horst,
obwohl du eigentlich ganz ruhig bist und deine Aufmerksam-
keit schon auf den Atem gerichtet hast. Je mehr Fortschritte du
machst, desto weiter weg werden dir diese Gerdusche vorkom-
men. Du horst sie noch, aber sie scheinen Hunderte von Kilo-
metern entfernt zu sein. Irgendwann verschwinden sie dann

ganz, und du wirst diesen Zustand nie wieder verlassen wollen.



22 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

Hier entlang

Beim Meditieren auf den Atem ist mir manchmal unbehag-
lich zumute. Deshalb wiirde ich es gern im Gehen probieren.
Aber wie funktioniert das Meditieren im Gehen eigentlich
genau?

Meditationen im Gehen stellen tatsichlich eine Alternative
zur Atemmeditation dar. Und dafiir eignet sich eine Vielzahl
von Orten. Hier im Retreat-Zentrum haben wir fir diesen
Zweck extra Pfade angelegt, aber du kannst dich auch in den
Wald begeben. Such dir einen Weg, der weder zu lang noch zu
kurz ist. Und geh nicht im Kreis, sondern entscheide dich fiir
eine gerade Strecke.

Geh ganz natiirlich. Fang am Anfang des Weges an und hal-
te den Blick locker etwa zwei Meter vor dich gerichtet (unge-
fihr, ein Maflband brauchst du nicht). Auf diese Weise siehst
du, was auf dich zukommt, und brauchst keine Angst zu ha-
ben, dass du Uber irgendetwas stolpern konntest. Dann gehst
du einfach los.

Unterwegs denkst du weder an die Zukunft noch an die Ver-
gangenheit — horst Gberhaupt ganz mit Denken auf. Sorgst
dich nicht um die Entwicklungen an der Borse, nicht um das
Schicksal deines Fufiballvereins oder das, was sich zu Hause
abspielt. Vielmehr lenkst du dein Gewahrsein ganz auf die
Empfindungen in deinen Fiiflen und Beinen beim Gehen. Auf
den linken Fuf. Auf den rechten Fuf.

Zuerst gelangst du in den gegebenen Moment. Dann wirst
du still. Als Drittes achtest du darauf, welcher Fufd sich gerade
bewegt. Viertens lenkst du deine Aufmerksamkeit auf das Ge-
hen von Anfang bis Ende: auf die Bewegung des linken Fufles



Hier entlang 23

bis zu deren Ende und vom Anfang der Bewegung des rechten
Fufles bis zu deren Ende.

Welcher Teil des Fufles 16st sich zuerst vom Boden? Und
welcher als Letzter? Und wie verlisst der Fufl den Boden?
Ganz senkrecht? Oder leicht nach vorn verschoben? Wie be-
wegt er sich in der Luft? Nimm alle Empfindungen wahr, die
dir signalisieren, was dein Fufl gerade tut. Welcher Teil von
ihm triftt als Erster wieder auf dem Boden auf? Wie fiihlt sich
das an? Registriere es so exakt wie moglich. Welcher Teil des
Fufles bertihrt den Boden ganz zuletzt? Spiire dann dem Ge-
wicht deines Korpers nach, wihrend es sich auf diesen Fuf}
verlagert. Es ist doch immer wieder erstaunlich: Was man al-
lein beim Gehen so alles empfinden kann! Wundervoll.

Geh vollkommen natiirlich, ohne irgendetwas erzwingen zu
wollen. Sei einfach wie ein Passagier, der die wunderbaren
Empfindungen in deinen Beinen beobachtet, die dich von
A nach B bringen. Sobald du am Ende deines Weges ange-
kommen bist, bleibst du stehen, und wihrend du dich um-
drehst, spirst du auch dieser Bewegung nach.

Der Nutzen des Fokussierens auf die kérperlichen Empfin-
dungen besteht darin, dass man nicht allzu viel Uber sie nach-
denken kann. Uber die Gefiihle eines Fufles beim Betreten
des Bodens lassen sich keine abendfiillenden Selbstgespriche
fithren. Deshalb bleibt man eher im Moment. Und wird nach
einer Weile sehr still und friedvoll, weil die Gefiihle so an-
genehm werden und die gesamte Aufmerksamkeit bean-
spruchen.

Ein weiterer Vorteil des Meditierens im Gehen liegt in dem
Umstand, dass Knie oder Riicken dabei weniger leicht schmer-
zen als im Sitzen. Die Bewegung tut dem Kérper gut. Deshalb
geh ruhig, solange du magst. Werde dabei so friedvoll und



24 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

dringe so weit in die Tiefe vor, wie es dir irgend mdoglich ist.
Und eins sage ich dir: Bei der Gehmeditation kann man sehr
friedvoll werden.

Ich weif}, diese Anleitung war ziemlich einfach. Aber kom-
pliziert ist nichts am Meditieren.

Manche Leute meditieren lieber im Gehen als im Sitzen.
Unter anderem deshalb gibt es bei uns im Retreat-Zentrum
drei grofle Riaumlichkeiten fir die Gehmeditation. Mach also
ruhig deine Erfahrungen damit. Oft ist das Gehen auch der
Atemmeditation forderlich, weil es sie intensiviert und vertieft.
Vielleicht kannst ja auch du davon profitieren.

Wenn ich bei meiner Gehmeditation die Wand erreiche, emp-
finde ich das immer als storend, und mein entspanntes Gehen
ist dahin. Was kann ich tun, um besser damit klarzukommen?
Denn durch die Wand zu gehen klappt bei mir bestimmt noch
nicht.

Woher willst du das denn wissen? Statt sich irgendwelchen
Glaubenssitzen auszuliefern, wire es vielleicht immer noch
besser, es wirklich mal zu versuchen! Und wenn du einfach im-
mer nur weitergehen mochtest, kannst du ja einen Marathon
gehen. Denn du musst ja nicht stehen bleiben. Wenn du ein-
fach weitergehst, wirst du auch nicht gestort.

Dass ein Richtungswechsel bei der Gehmeditation sinnvoll
ist, liegt daran, dass oft die Achtsamkeit nachlisst — man fingt
zu fantasieren an, zu triumen, zu planen oder was auch immer.
Wenn dir nur eine kurze Strecke zur Verfugung steht, musst
du oft innehalten und umdrehen, und das fihrt dich in den

gegenwirtigen Moment zuriick.



Hier entlang 25

Mir gefillt auch die Idee des Umdrehens und Zuriickkom-
mens: Am Ende bist du wieder genau da, wo du losgegangen
bist. Wir denken ja immer, dass wir vorankommen. Aber
stimmt das iberhaupt? Meistens kommen wir doch eher wie-
der zum Ausgangspunkt zurtick. Wie oft warst du schon bei
einem Retreat, hast dich von deinen neuen Freunden verab-
schiedet und bist wieder nach Hause gefahren? Genauso lduft
es doch: immer im Kreis, in den Zyklen des Lebens.

Gehmeditation ist auch mit einem Mantra moglich. Das
macht Spafl und kann zu enormer Einsicht verhelfen. Ich
selbst habe ein dafiir geeignetes Mantra vor vielen Jahren in
Thailand kennengelernt. Das Ganze funktioniert so: Wenn du
deinen linken Fufl vorwirts bewegst, sagst du dir stumm: »Ich
werde sterben«. Dann beim nichsten Schritt (mit dem rechten
Fufl): »Das ist sicher.« Und immer so weiter: »Ich werde ster-
ben ... das ist sicher.«

Leute, die mit dieser Ubung gerade erst anfangen, denken
oft, es handele es sich um einen Scherz. Aber nicht lange.
Denn wenn etwas partout nicht zu bestreiten ist, dann diese
Aussage. Vielleicht erschrickst du sogar: »Mein Gott, das ist ja
wahr!« Doch geh einfach weiter. Und sag dir dabei immer wie-
der: »Ich werde sterben, das ist sicher.« Irgendwann wirst du
die Angst hinter dir lassen. Und weil du weif’t, dass es stimmt,
werden all deine Anhaftungen und die Sorgen, die du dir
machst — tiber deine E-Mails, den Job, die Partnerin, die Kin-
der, sogar deine Gesundheit —, einfach verschwinden.

Denn welchen Sinn ergeben sie noch, sobald du einmal
erkannt hast: »Ich werde sterben, das ist sicher.« Dann erlangst
du wahrhaft inneren Frieden. Und gewinnst eine tiefe Ein-
sicht in das Wesen der Freiheit. »Ich werde sterben, das ist
sicher.« Was fiir eine Erleichterung! Siehst du? Das Meditie-



26 Der Hahayana-Ansatz des Meditierens

ren im Gehen bringt grofle Stille, Gliickseligkeit und Einsicht
hervor.

Als ich einmal in Malaysia war, ist mir aufgefallen, dass sich
die Leute langweilten, beim einfachen Sitzen und Beobachten
des Atems genauso wie beim Meditieren im Gehen. Also sag-
te ich, dass wir uns im Buddhismus auf die Gegebenheiten des
jeweiligen Landes einstellen miissten, und brachte ihnen die
von Kingurus inspirierte australische Gehmeditation nahe.
Dazu muss man, demonstrierte ich ihnen, sobald man sich auf
den Weg begibt, die Hinde in Hohe des Kinns locker zu Fius-
ten ballen ... und loshiipfen. Was ich ebenfalls vormachte.
Am anderen Ende des Pfades dreht man um und hoppelt zu-
riick. Das ist die australische Gehmeditation! Versuch sie ruhig
auch mal. Das Mindeste, was du damit erreichst, ist, dass jeder,
der dich dabei beobachtet, in lautes Lachen ausbricht. Was
wiederum auch dich gliicklich und zufrieden macht. Meditie-
ren muss nicht immer bierernst sein, wir konnen dabei durch-
aus auch unseren Spafd haben.

Mit allem, was taugt

In einem deiner Biicher sprichst du vom Betrachten einer
Wand. Deshalb die Frage: Kénnen wir auch eine Wand beob-
achten, wenn es uns mit geschlossenen Augen langweilig
wird? Und was ist zu tun, wenn die Wand verschwindet?

Ja, oft beginnen wir das Meditieren, indem wir die Augen
schlieflen. Aber du kannst dir auch eine Wand anschauen,
wenn du mochtest. Damit diese aber verschwindet, muss dein



Mit allem, was taugt 27

Geist sehr still sein, ohne Denken. Viele verwenden nur zehn
Prozent ihrer Aufmerksamkeit auf die Wand, die sie beobach-
ten wollen, wihrend sie mit den restlichen neunzig Prozent am
Fantasieren und Tagtriumen sind — ans Abendessen denken,
sich an etwas aus der Vergangenheit erinnern oder an ihren
Lieblingsfilm. Aber wenn im Geist keine Ruhe herrscht und
die Aufmerksamkeit iberwiegend woanders ist, wird die Wand
nie verschwinden. Dazu kommt es erst, wenn der Geist ganz
still wird. Und das fiihlt sich dann seltsam an. Versuch es nur —
viel besser noch aber ist es, voll und ganz dabei zu sein, wenn
dein Koérper verschwindet.

Ist das Tragen von gerduschunterdriickenden Kopthorern
oder Ohrstopseln okay? Ich wohne nidmlich an einer Haupt-
verkehrsstrafle, und die ist ziemlich laut.

Ich wiisste nicht, was daran falsch sein sollte. Du kannst dich
ausstaffieren, wie du willst. Du kénntest dir sogar die Worte
»Ich werde sterben, das ist sicher« per iPod direkt aufs Ohr
geben. Gestalte es dir ruhig moglichst interessant.

Mach dir nicht so viele Vorstellungen tiber das Meditieren!
Du musst dafiir nicht in einer 1-A-Lotosposition sitzen — der
Buddha hat das auch nicht immer getan. Manche Statuen zei-
gen ihn auf einem Stuhl oder in einem Sessel sitzend, und ge-
nau so meditieren heutzutage viele Monche. Ajahn Sujato
zum Beispiel, weil ihm sonst die Knie wehtun. Im Flugzeug
meditiere ich auch auf meinem Sitz. Im Gang hocken lassen
sie mich nicht — also bleibt mir ja keine Wahl.



