
5

© 2022 Hanser Berlin in der Carl Hanser Verlag GmbH & Co. KG, München

Leseprobe aus:

Delphine Horvilleur 
Mit den Toten leben

Mehr Informationen zum Buch finden Sie auf 
www.hanser-literaturverlage.de

https://www.hanser-literaturverlage.de














D E L P H I N E  
H O R V I L L E U R

M I T  D E N  
T O T E N  L E B E N

Aus dem Französischen  
von Nicola Denis

Hanser Berlin



Die französische Originalausgabe erschien 2021 unter  
dem Titel Vivre avec nos morts bei Grasset, Paris

Papier aus verantwortungs-
vollen Quellen

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Papier aus verantwortungs-
vollen Quellen

1. Auflage 2022

ISBN 978-3-446-27229-3
© 2021, Éditions Grasset & Fasquelle
Alle Rechte der deutschen Ausgabe

© 2022 Hanser Berlin in der  
Carl Hanser Verlag GmbH & Co. KG, München

Umschlaggestaltung: Anzinger und Rasp, München
Satz: Sandra Hacke, Dachau

Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany



Im Gedenken an meinen Großvater,  
Nathan Horvilleur

Und für Samuel, Ella und Alma, die mich  
immer wieder zurück ins Leben holen





Ich habe euch Leben und Tod, Segen und Fluch vor
gelegt, damit du das Leben erwählst.

Deuteronomium 30:19

Das Leben ist die Gesamtheit der Funktionen, die den 
Tod zu nutzen verstehen.

Henri Atlan

Wenn es den Tod nicht gäbe, würde das Leben seine 
Komik einbüßen.

Romain Gary





9

A Z R A E L

»Leben und Tod Hand in Hand«

Unmittelbar vor einer Zeremonie auf dem Friedhof klingelt 
mein Handy.

»Ich kann gerade unmöglich sprechen. Ich rufe dich sofort 
nach der Beerdigung zurück …«

Diese Szene hat sich so häufig wiederholt, dass meine Freun-
de sich inzwischen darüber lustig machen. Wenn sie mich anru-
fen, erkundigen sie sich oft zum Spaß, wer denn heute gestor-
ben sei und wie es mit meinem Leben auf dem Friedhof stehe. 
Meine regelmäßige Anwesenheit an einem Ort, den viele Men-
schen nie oder fast nie aufsuchen, trägt mir immer wieder ein 
Verhör ein: »Macht es dir denn gar nichts aus, ständig mit dem 
Tod umzugehen? Ist das nicht zu hart, so vielen Hinterbliebe-
nen beizustehen?«

Ich habe mir über die Jahre zahllose ausweichende Antwor-
ten zurechtgelegt: »Nein, nein, alles in Ordnung, man gewöhnt 
sich daran.« – »Doch, doch, es ist furchtbar, und es wird mit der 
Zeit auch nicht besser.« – »Es kommt sehr auf den Tag und die 
jeweilige Situation an.« – »Gute Frage, danke, dass ihr sie mir 
gestellt habt.«

In Wirklichkeit habe ich keine Ahnung. Ich weiß nicht, wie 
der Tod auf die Lebenden wirkt, die mit ihm konfrontiert sind 
oder ihn begleiten. Ich bin außerstande zu sagen, welchen Ein-
fluss er auf mich hat, da ich nicht weiß, wer ich heute wäre, 
wenn ich mich bewusst von ihm ferngehalten hätte.



10

Ich weiß hingegen, dass ich mir im Laufe der Zeit bestimmte 
Rituale und Gewohnheiten – für manche sind es Beschwörungs-
gesten oder Zwangsstörungen – zugelegt habe, die mir gewisser-
maßen helfen, seinen Platz in meinem Leben zu begrenzen.

So habe ich es mir zum Beispiel angewöhnt, vom Friedhof 
aus nie sofort nach Hause zu fahren. Nach einer Beisetzung ver-
ordne ich mir immer einen Abstecher über ein Café oder ein 
Geschäft. Ich errichte eine symbolische Sicherheitsschleuse zwi-
schen dem Tod und meinem Zuhause. Es kommt nicht in Fra-
ge, ihn mit heimzunehmen. Ich muss ihn um jeden Preis ab-
schütteln, woanders lassen, neben einer Kaffeetasse, in einem 
Museum oder einer Umkleidekabine, muss mich vergewissern, 
dass er meine Spur verliert und meine Adresse nicht ausfindig 
machen kann.

In der jüdischen Tradition gibt es Tausende von Erzählungen, in 
denen der Tod als Verfolger auftritt, sich aber fortjagen und ab-
hängen lässt. Zahlreiche Legenden stellen ihn als Engel dar, der 
unsere Häuser aufsucht und unsere Städte durchstreift.

Diese Gestalt hat sogar einen Namen: Azrael, der Todes
engel. Es heißt, dass er mit einem Schwert in der Hand um die 
Menschen herumschleicht, auf die er es abgesehen hat. Aber-
gläubische Berichte, die zu originellen Bräuchen geführt haben. 
In vielen jüdischen Familien gibt man zum Beispiel jemandem, 
der krank wird, einen anderen Vornamen. Mit seiner veränder-
ten Identität soll er das überirdische Wesen, das ihn zu holen 
droht, in die Irre führen. Stellen Sie sich vor, dass der Todes
engel bei Ihnen klingelt und nach einem gewissen Mosche fragt. 
Sie brauchen nur zu antworten: »Tut mir leid, hier wohnt kein 
Mosche. Sie sind bei Salomon.« Und der Engel wird sich klein-
laut für die Störung entschuldigen und von dannen ziehen.



11

Auch wenn wir über diese Taktik möglicherweise lächeln, spie-
gelt sie doch eine tiefere Wahrheit wider. Es gehört zum Wesen 
des Menschen zu glauben, er könne sich den Tod vom Leib 
schaffen, Schutzwälle und Erzählungen um ihn herum konstru-
ieren, ihn listig fernhalten; sich einzureden, dass ihm bestimmte 
Rituale oder Worte diese Macht verleihen.

Die moderne, technisch hoch perfektionierte Medizin hat ihre 
eigenen Methoden entwickelt. Heutzutage hält sich der Todes
engel tatsächlich von unseren Häusern fern, er wird, bevorzugt 
außerhalb der Besuchszeiten, in Krankenhäuser, Kliniken, Seni-
orenheime oder Palliativstationen gebeten. Man meint, er habe 
nichts mehr bei uns zu suchen. Immer weniger Menschen ster-
ben zu Hause als müssten die Lebenden vor einer lästigen Krank-
heit geschützt werden.

Ich denke oft an diese räumliche Aufteilung, vor allem, wenn 
ich durch Paris laufe und die Gedenktafeln an den alten Häu-
sern sehe. Hier ist ein Herr Soundso gestorben, dort irgendeine 
Berühmtheit. Heutzutage wissen wir nur selten, wenn jemand 
von unseren Hausmitbewohnern im Sterben liegt, und wir ver-
meiden es tunlichst, daran zu denken, wer wohl eines Tages in 
unserem Schlafzimmer gestorben sein mag. Der Tod gehört in 
einen gesonderten Bereich, und man glaubt, ihn zum Rückzug 
zu zwingen, indem man sein Gebiet umgrenzt.

Manchmal aber erinnert uns die Geschichte mit ihren Überra-
schungsszenarien daran, wie beschränkt unsere Macht trotz un-
serer Erzählungen und Taschenspielertricks ist.

2020 hat der Todesengel überall auf der Welt beschlossen, 
uns heimzusuchen, an die Tür aller Kontinente zu pochen. Wäh-
rend ich diese Zeilen schreibe, lässt er sich noch immer nicht ab-



12

wimmeln. Zwar erreicht der Tod auch die Corona-Patienten vor 
allem im Krankenhaus und auf der Intensivstation, weit weg von 
zu Hause doch er gibt uns unmissverständlich zu verstehen, dass 
er jederzeit in unser Leben einbrechen kann. Die Angst, er möge 
einen Angehörigen treffen, in unser Territorium vordringen, ist 
plötzlich greifbar. Der Engel, den wir fernhalten wollten, erhebt 
Anspruch auf einen Platz in unserem Leben und unserer Gesell-
schaft. Er kennt unseren Namen und unsere Adresse, er lässt sich 
nicht hinters Licht führen.

Auch die Bestattungsriten und die Trauerbegleitung sind durch 
die Pandemie erschüttert worden. Wie alle, die Sterbenden zur 
Seite stehen, habe ich in den vergangenen Monaten Situationen 
erlebt, die mir bisher unvorstellbar erschienen waren.

Besuche am Krankenbett, bei denen Masken und Hand-
schuhe die Sterbenden um ein Gesicht, ein Lächeln oder eine 
tröstende Hand bringen; die Einsamkeit, die unseren Senioren 
zugemutet wird, um sie vor einem Tod zu schützen, der sie trotz 
allem, dann jedoch mutterseelenallein, ereilen wird; Beerdigun-
gen im engsten Familienkreis, mit streng reglementierter Teil-
nehmerzahl, bei denen man den Trauernden eine Umarmung 
oder einen Händedruck verweigert.

Eines Tages, ganz zu Anfang des Lockdowns, rief mich eine Fa-
milie an. Die Angehörigen standen ohne jede Begleitung vor 
dem Sarg des Vaters auf dem Friedhof. Sie hatten keine Freunde 
dazugebeten, weil sie niemanden gefährden wollten. Sie kann-
ten allerdings kein einziges jüdisches Gebet und baten mich, ih-
nen aus der Ferne zu helfen. Also murmelte ich am Telefon die 
entsprechenden Sätze, die sie laut wiederholten. Zum ersten 
Mal in meinem Leben zelebrierte ich eine Beerdigung in mei-
nem Wohnzimmer, für eine Familie, die ich noch nie zu Gesicht 



13

bekommen hatte. Als das Gespräch vorbei war, wusste ich, dass 
es keine Sicherheitsschleusen mehr gab. Der Tod war einfach so, 
ohne Erlaubnis, in unsere Lebensräume eingedrungen.

Er hatte unsere Adressen gefunden und sich bei uns einge-
schlichen, in unsere Familien und in unsere Köpfe. Er rief uns 
in Erinnerung, dass er schon immer da gewesen war, dass er un-
eingeschränkt mit dazugehörte und unsere Macht lediglich dar-
in bestand, die Worte und Gesten zu wählen, die wir im ent-
scheidenden Moment zu Hilfe nehmen würden.

Jene Worte zu finden und jene Gesten zu beherrschen ist das 
Herzstück meiner Arbeit.

Seit Jahren versuche ich Menschen, die mich danach fragen, 
zu beschreiben, was ich eigentlich tue.

Was bedeutet es, Rabbinerin zu sein? Ich muss natürlich Got-
tesdienste zelebrieren, Menschen begleiten und unterweisen, 
Texte übersetzen, damit andere sie lesen können, in jeder Ge
neration den Stimmen einer Tradition Gehör verschaffen, die 
ihrerseits weitergegeben werden will. Doch im Laufe der Jahre 
habe ich den Eindruck gewonnen, dass der Beruf, der meinem 
am nächsten ist, der einer Geschichtenerzählerin ist.


