Die Dialektik der Emanzipation

WeifeReihe



Die Dissertation wurde am Max-Weber-Kolleg
der Universitat Erfurt angenommen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber http://dnb.dnb.de abrufbar.

Originalausgabe
© 2022 - Vittorio Klostermann GmbH - Frankfurt am Main

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der
Ubersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet,
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen
Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer
Systeme zu verarbeiten, zu vervielfiltigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf EOS Werkdruck von Salzer,

alterungsbestindig ISO 9706 und PEFC-zertifiziert.

Korrektorat und Satz: Matthias Warkus

Druck und Bindung: docupoint GmbH, Barleben

Printed in Germany

ISSN 2625-8218

ISBN 978-3-465-04561-8



Danksagung

Die vorliegende Dissertation ist im Rahmen meiner Stelle als Wis-
senschaftliche Mitarbeiterin am Research Centre ,,Dynamik rituel-
ler Praktiken im Judentum in pluralistischen Kontexten von der
Antike bis zur Gegenwart® und wihrend meiner Zeit als Kollegiatin
des Max-Weber-Kollegs der Universitdt Erfurt entstanden (2016 —
2020).

Ich danke allen Mitarbeiter*innen des Research Centre, insbe-
sondere Claudia Bergmann und Benedikt Kranemann, fiir den fort-
wihrenden Austausch. Die interdisziplindren Kolloquien am Max-
Weber-Kolleg haben es mir ermdglicht, die Thesen meiner Disser-
tation regelmifig vorzustellen und zu diskutieren. Ich danke allen
Kolleg*innen fiir ihre Ideen und Anregungen.

Die Stiftung Zeitlehren unterstiitzt die Publikation mit einem
Druckkostenzuschuss. Vielen Dank dafur!

Mein Dank gilt ebenso den Teilnehmer*innen des Oberseminars
und den Mitarbeiter*innen des Lehrstuhls fur Praktische Philoso-
phie an der Friedrich-Schiller-Universitit Jena. Die stets konstruk-
tive Kritik hat zur Schirfung meiner Argumente beigetragen und
mich in meinem Schreibprozess motiviert.

Ich danke Andrea Esser, die nicht nur meine Dissertation inten-
siv betreut hat, sondern mir seit Beginn meines Studiums durch Rat
und Tat zur Seite steht, fiir die kontinuierliche Unterstitzung. Ich
danke ihr fir die kritischen Rickfragen, fir die ermunternden
Worte und die Offenheit fir meine Themen und eigenstindigen
Zuginge.

Mein Dank gilt ebenso meinem Zweitbetreuer Frederek Musall
fir die inspirierenden Gespriche und die Ermunterung, jenseits
von Konventionen zu denken.

Marga Becker, Nicholas Cooman, Daniel Figer, Bodo Kens-
mann, Daniel Kersting, Darja Klingenberg, Marcus Leuoth, Ansgar
Martins, David Palme, Eleonore Schulz, Julia Seeberger und Karo-
lin Stiber danke ich fir ihre umsichtigen Kommentare und Kor-
rekturen. Danke an Matthias Warkus fur das Endlektorat.



6 Danksagung

Ohne die bedingungslose Solidaritit und Unterstiitzung meiner
Mutter Heike Deckert-Peaceman hitte ich diese Dissertation nicht
schreiben konnen. Daflir danke ich ihr sehr.

Mein grofiter Dank gilt meinem Partner Michael Becker fiir die
jahrelangen Diskussionen, kritischen Einwinde und das gemein-
same Nachdenken. Seine Solidaritit, seine Geduld und seine Un-
terstiitzung im Hintergrund haben es erst erméglicht, dass diese Ar-
beit geschrieben werden konnte. Nicht zuletzt bin ich sehr dankbar,
dass ich die Dissertation in den ersten Lebensmonaten unseres Soh-
nes fertigstellen konnte.



1.2

1.3

1.4

1.5

1.6

2.1
2.2

23

24
2.5

Inhaltsverzeichnis
Zur Einleitung: Jidische Perspektiven als
Ausgangspunkt kritischer Gesellschaftstheorie.......... 13

Vorbemerkungen .............. oo 13
Unbehagliche Leerstellen: Welchen Stellenwert haben

Die Anwesenheit der Abwesenheit jiidischer

Perspektiven nach der Shoah.......................... 17
Zur Anwesenheit der Abwesenheit in der
fachwissenschaftlichen Gegenwart: Wie weiter?......... 20
Judische Perspektiven und Traditionen

statt Judische Philosophie.............. ... ..o 25
Der Anfang der Wissenschaft des Judentums:

Der Verein fir Cultur und Wissenschaft der Juden...... 28
Der Culturverein als Inspiration fiir politisch-
philosophisches Nachdenken heute.................... 30

Die Potentiale jidischer Perspektiven fir die politische

Philosophie der Gegenwart .................ocoii... 33
Ziel der Untersuchung. ...t 33
Ausgangspunkt: Die Dialektik der Anwesenheit

der Abwesenheit jidischer Perspektiven................ 34
Systematische und historische Reflexionen
zusammendenken . ...... ..o oo 35
Denken in Fragmenten ..., 37

Politische Philosophie als historisch situierte Erkenntnis-
und Gesellschaftskritik: Methodische Uberlegungen. . . . . 38



3.2

3.3

3.4

11

1.2
1.3

2.2
23

Inhaltsverzeichnis

Aufbau der Untersuchung . ...l 43
Zeitgendssische politische Philosophien und ihre Beziige
auf judische Perspektiven. Fine Untersuchung der
politischen Philosophien von Habermas und Mouffe .... 43
Die Genese und Funktion des Begriffs

der judisch-christlichen Tradition. ...................... 45
Judische Perspektiven in der politischen Philosophie.

Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik im Verein

fir Cultur und Wissenschaft der Juden.................. 47
Schlussbetrachtung: Die Dialektik der Emanzipation.
Gesellschaftskritische Perspektiven im

Anschluss an die Culturvereinler*innen ................. 48

Zeitgendssische politische Philosophien und ihre Beziige
auf judische Perspektiven. Fine Untersuchung der
politischen Philosophien von Habermas und Mouffe .... 51

Jurgen Habermas’ politische Philosophie................ 55
Kritik der (Dialektik der) Aufklirung. Habermas’
philosophische Beziige auf die Aufkldrung .............. 55

Grundbegriffe von Habermas’ politischer Philosophie ... 60
Die judisch-christliche Traditionslinie als Chiffre fir die
europiische Aufklirung und Moderne .................. 77

Chantal Mouffes politische Philosophie................. 87
Nicht die eine Aufklirung, sondern viele Aufklirungen.
Mouffes Kritik am universalistischen Anspruch

der westlich-europdischen Aufklarung .................. 90
Grundbegriffe von Mouffes politischer Philosophie. . .. .. 94
Die judisch-christliche Tradition als Chiffre fiir einen

westlich-europiischen Herrschaftsanspruch........... 102

Fazit: Judische Perspektiven als Leerstelle
zeitgendssischer politischer Philosophien ............. 106



11T

1.1

1.2

1.3
1.4
1.5

I\%

1.1

1.2

Inhaltsverzeichnis 9

Zur Genese und Funktion des Begriffs
der judisch-christlichen Tradition..................... 111

Finf Verwendungszusammenhinge des Begriffs

der judisch-christlichen Tradition..................... 111
Die Entstehung des Begriffs der jiidisch-christlichen
Tradition in der protestantischen Theologie ........... 114

Die Bedeutung der jidisch-christlichen Tradition
fir die Konstruktion einer europdischen Identitit

im 19. Jahrthundert ...............oo ol 117
Die Wendung des Begriffs gegen das Christentum .. ... 121
Judisch-christlich als politisch-moralisches Ideal. . .. .. .. 125
Die judisch-christliche Tradition als kulturelles Ideal

in Deutschland nach 1945.............. ... ... oL 127

Die judisch-christliche Tradition als Chiffre fir

die europiische Aufklirung und Moderne. Zur
Begriffsverwendung in der politischen Philosophie

der Gegenwart. .......o.vuiiiiiiniiiiiii i 129

Fazit: In der jidisch-christlichen Tradition ist
,»judisch® nur ein Token. Notwendigkeit eines
Perspektivenwechsels.................ooo oo 131

Judische Perspektiven in der politischen Philosophie.
Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik im Verein fir
Cultur und Wissenschaft der Juden ................... 139

Historische und philosophische

Verortung des Culturvereins ...................oo.. 144
Die Vorgeschichte des Culturvereins. Jidische
Perspektiven in Aufklirung und Moderne ............. 145

Der Verein fir Cultur und Wissenschaft der Juden.
Eine historische Einfithrung .............. ... ... 156



10

1.3

1.4

2.1
2.2
23
24
2.5
2.6

2.7

3.1

3.2

3.3

Inhaltsverzeichnis

Ausblick: Eine Untersuchung der Philosophie der
Culturvereinler*innen und ihrer Uberlegungen zu
Emanzipation ... 180
Aufbau der philosophischen Argumentation .......... 183

Zentrale philosophische Uberlegungen im Culturverein.
Eine Rekonstruktion zweier programmatischer Texte .. 185
Eduard Gans’ Zweite Rede als

Prisident des Culturvereins . .......ooovveiineneannn. 187
Immanuel Wolfs Aufsatz Ueber den Begriff

einer Wissenschaft des Judenthums .. ...................... 190
Rekonstruktion der Zweiten Rede . ..................... 192

Interpretation: Denken mit Hegel iiber Hegel hinaus. .. 203
Fazit: Die Weiterentwicklung von Hegels Philosophie

durch die Culturvereinler*innen...................... 214
Rekonstruktion des Aufsatzes Ueber den Begriff einer
Wissenschaft des Judenthums .. .......................... 217

Interpretation: Die Hintergriinde und Grundlagen
eines sikularen Verstindnisses der Einheit der
Vielheitim Ganzen ............ .. i 248

Zusammenfihrung: Das Philosophieren der

Culturvereinler*innen weiterdenken .................. 286
Zentrale Aspekte der Philosophie
der Culturvereinler™innen. ........coovviiiinnnnnn.. 286

Ideengeschichtliche Kontextualisierung der

Philosophie der Culturvereinler*innen.

Von Hegel tiber Gans zu Marx....................... 291
Das machtkritische Moment in der Idee der Einheit der
Vielheit im Ganzen. Zum Potential des Nachdenkens

aus marginalisierten jiidischen Perspektiven ........... 294



1.2

1.3

3.1

3.2

3.3

3.4

Inhaltsverzeichnis 11

Schlussbetrachtung: Die Dialektik der Emanzipation.
Gesellschaftskritische Perspektiven im Anschluss an die
Culturvereinler®innen ..........cooeiiiiienennnn.. 299

Rekonstruktion des Argumentationsverlaufs........... 300
Zeitgendssische politische Philosophien und ihre Beziige
auf judische Perspektiven. Eine Untersuchung der
politischen Philosophien von Habermas und Mouffe .. 301
Die Genese und Funktion des Begriffs

der judisch-christlichen Tradition..................... 303
Judische Perspektiven in der politischen Philosophie.

Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik im Verein fir
Cultur und Wissenschaft der Juden ................... 307

Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik der
Culturvereinler*innen in Bezug auf Habermas’ und

Moulffes politische Philosophien. Einheit der

Vielheit im Ganzen vs. judisch-christliche Tradition . ... 311

Politisches Philosophieren im Anschluss

an die Culturvereinler*innen ......................... 320
In Brichen denken: Historische Reflexionen als
Ausgangspunkt fiir politisches Philosophieren ......... 321
Sichtbarkeit statt Unsichtbarkeit von

Erkenntnisinteresse und Erkenntnissubjekt............ 323

Politisches Philosophieren vs. politische Philosophie.
Offene Denkrdume vs. geschlossene Theoriegebdude. .. 325
(Judisches) Archivvs. Kanon..................... ... 326

Literaturverzeichnis. . ... 331






I. Zur Einleitung: Judische Perspektiven als
Ausgangspunkt kritischer Gesellschaftstheorie

1. Vorbemerkungen

1.1. Unbehagliche Leerstellen: Welchen Stellenwert haben
judische Perspektiven in der politischen Philosophier?

Wie judisch war Baruch Spinoza? Welche Bedeutung hatte das Ju-
dentum fiir seine Philosophie? Und ist das eine philosophisch rele-
vante Frage? So fragte ich mich in verschiedenen Spinozaseminaren
wihrend meines Studiums. In einem Seminar lasen wir den Theolo-
gisch-politischen Traktat (Spinoza 2018 [1670]). Dass Spinoza als Jude
geboren und aufgrund seiner philosophischen Arbeiten als Hireti-
ker und Revolutionir aus der jidischen Gemeinde verbannt wor-
den war (vgl. Nadler 2003a, 2003b), erfuhr ich als Hintergrund-
information in einem Kurzreferat. Fir die philosophische Deutung
spielte es keine Rolle. Die Inhalte des philosophischen Werkes wur-
den ausschlieBllich werk- und philosophieimmanent besprochen.
Ahnliches gilt fiir das methodische Vorgehen in der Diskussion sei-
ner Ethik (Spinoza 2007 [1677)) einige Jahre spiter. Seine Ubetle-
gungen wurden ins Verhiltnis zu René Descartes und Gottfried
Wilhelm Leibniz gesetzt, nicht aber in den Kontext judischer Reli-
gionsphilosophie. SchliefSlich wurden die Vorwiirfe des Pantheis-
mus gegen Spinoza in einem Seminar iber den Spinozastreit an-
hand der Efhik geprift. Das der Ethik zugrunde liegende jidisch
geprigte Gottesverstindnis und der christliche Antijudaismus, der
im Spinozastreit eine Rolle gespielt hatte, waren aber ebenfalls kein
Thema (vgl. Goldenbaum 2012, 1997).

Mit einer gezielten Relektiire, in der ich nach der Bedeutung des
Judentums fiir Spinozas Denken fragte, wurde mir klar, wie wenig
ich zuvor tiber seine Philosophie hatte verstehen kénnen: Die poli-
tische Philosophie Spinozas zeigte sich mir nach der Auseinander-
setzung mit der Rolle des jidischen Gesetzes und dessen Fokus auf
das verantwortliche Handeln von Menschen in einem neuen Licht.



14 Zur Einleitung

Spinoza kritisierte dogmatische Herrschaftsanspriche im Juden-
tum, die verhinderten, dass Menschen eigenverantwortlich und mit
Vernunft handelten. Statt deshalb das Judentum als solches zu ver-
werfen, rekurrierte er selbst auf das im jidischen Gesetz anlegte
verantwortliche und verniinftige Handeln, das die Menschen dazu
befdhigen sollte, sich dogmatischen Herrschaftsanspriichen nicht
unterzuordnen. Und auch den in der E#hik begriindeten Substanz-
begriff konnte ich erst durch den Bezug auf ein jidisches Gottes-
verstindnis und Spinozas Kritik daran angemessen verstehen. Jenes
setzt eine Einheit und die Existenz Gottes voraus, die sich imma-
nent begriinden lassen und fiir den Menschen immer nur — analog
zum jidischen Bilderverbot — negativ bestimmt verstanden werden
kénnen. Statt ein philosophisches Problem darin zu sehen, dass sich
der Substanzbegriff nicht positiv begriinden lie3, wurde mir durch
den Rekurs klar, dass seine negative Bestimmung erméglichte, Ein-
zelnes im Gesamtzusammenhang zu sehen, ohne den Gesamtzu-
sammenhang vorher in Ginze erfassen zu miissen. Spinozas Werk
mit Bezug auf jidische Traditionen und seiner Kritik daran zu le-
sen, erdffnete den Blick auf eine Philosophie, die versuchte, die
Grundlage des Zusammenlebens von Menschen mit unterschiedli-
chen Interessen zu begriinden. Die Menschen sollten fiir die Kritik
und Transformation ihres Handelns selbst verantwortlich sein. Mit
Bezug auf judische Traditionen und deren kritische Reflexion
brachte Spinoza damit ein auf die Handlungsfihigkeit und Vernunft
des Menschen ausgerichtetes Welt- bzw. Gesellschaftsbild in den
philosophischen Diskurs ein, das fiir spitere Rationalist*innen! eine
Grundlage darstellen sollte. Entgegen der judischen Bezige in sei-
nem Denken wird Spinoza hiufig primir als vermeintlich allgemei-

! In dieser Untersuchung wird grundsitzlich mit ,,*innen“ gegendert.
Ich bin mir dartiber im Klaren, dass eine Mehrheit der Philosoph*innen
und Akteur*innen (im 19. Jahrhundert), die sichtbar wurden, Minner wa-
ren. Allerdings ist davon auszugehen, dass ihr Denken mindestens im Hin-
tergrund durch die Perspektiven und Gedanken von Frauen geprigt war.
Die gendergerechte Sprache mit ,,*innen® lisst dafiir Raum, ohne auszu-
schlieBen, dass Frauen nicht beteiligt waren. Ich lasse das ,,*innen® ebenso
bewusst im Gebrauch des Ausdrucks Staatsbiirger*innen aus dem 19. Jahr-
hundert stehen, denn die Kdmpfe fiir die Emanzipation von Frauen* und
Jiid*innen liefen teilweise zeitlich parallel und waren von dhnlichen Ubet-
legungen tber Freiheit und Gleichheit geprigt.



Vorbemerkungen 15

ner und dabei zumindest implizit christlicher Religionskritiker gele-
sen und der jidische Hintergrund so unsichtbar gemacht.

Die Auseinandersetzung mit den jidischen Traditionen und ih-
rem Einfluss auf sein Denken fehlt in der Spinoza-Rezeption in der
deutschsprachigen Philosophie weitgehend. Sie vollzieht sich an
den Rindern und in Nischen oder wird in andere Disziplinen wie
in die Judaistik oder in die Geschichte ausgegliedert. Viele Beziige
auf das Judentum in Spinozas Denken lassen sich tber ideenge-
schichtliche Auseinandersetzungen erschlieBen (vgl. Wulf 2012);
philosophische Aufsitze verstecken sich vereinzelt in Zeitschriften
(vgl. Goldenbaum 2012, 1997, 1986). Meist sind es Texte, die als
spezifisch judisch gekennzeichnet werden (vgl. Klapheck 2014
Yovel 2012; Nadler 2008; Goetschel 2004) und in den Seminarlis-
ten und in den Literaturverzeichnissen der als einschligig beurteil-
ten Sekundirliteratur nicht vorkommen.

Am Umgang mit Spinoza zeigt sich, dass die jidische Perspek-
tive, wenn sie als solche tiberhaupt kenntlich gemacht wird, in zwei
Weisen sichtbar wird: Entweder wird das Judische als spezielle Per-
spektive einer besonderen Gruppe bezeichnet und scheint dadurch
nicht von allgemeinem Interesse zu sein; oder aber das Jidische
wird im Verbund mit dem Christlichen thematisch und in eine vor-
geblich kontinuierliche Tradition integriert.

Dies zeigt sich einmal mehr im Begriff der judisch-christlichen
Tradition. Mit der Dopplung ,.jidisch-christlich® ist keineswegs nur
eine sprachliche Wendung aufgestellt, sondern zugleich auch eine
begriffliche Verbindung geschaffen, die nahelegt, die judische Tra-
dition habe in der christlichen ihre bruchlose Fortsetzung gefun-
den, sei darin mehr oder weniger aufgegangen oder teile mit der
christlichen Tradition wesentliche Merkmale, so dass eine solche
Doppelnennung gerechtfertigt sei.

Und in der Tat taucht der Ausdruck ,,judisch® in der politischen
(nicht explizit judischen) Philosophie der Gegenwart fast aus-
schlieBlich unter dem Begriff der sogenannten judisch-christlichen
Tradition auf, wenn er tberhaupt genannt wird. In meiner Lektiire
politischer Philosophie bin ich immer wieder tber den Begriff der
judisch-christlichen Tradition gestolpert und habe mir die Frage ge-
stellt, welche Rolle dem Bestandteil ,,jiidisch® darin zukommt.

Ich nenne drei Denker*innen aus unterschiedlichen Theorie-
richtungen im Bereich der politischen Philosophie exemplarisch:
Jurgen Habermas schreibt, dass sich ,,der Universalismus der Men-



16 Zur Einleitung

schenrechte (neben stoischen Quellen) der sikularen Ubersetzung
des universalistischen Gehalts judisch-christlicher Heilsvorstellun-
gen® (Habermas 2012: 140) verdanke. ,,[NJur auf der judisch-christ-
lichen Traditionslinie [ist, H.P.] die in allen Weltbildern intern an-
gelegte Rationalisierung zu Ende gefiihrt worden® (Habermas 2016
[1981a]: 278 f.). Habermas geht es darum, den sich durch die euro-
péische Moderne herausbildenden Rationalismus und damit ver-
bundene universelle Ideale fiir seine Demokratietheorie zu begriin-
den (vgl. Habermas 2002: 147 ff.).

Auch Chantal Mouffe rekurriert auf die jidisch-christliche Tra-
dition:

Das liberale, demokratische Modell, einschliefllich der ihm eigenen Idee
der Menschenrechte, ist Ausdruck eines bestimmten kulturellen und histo-
rischen Kontextes, in dem, wie hdufig angemerkt wurde, die jiidisch-christ-
liche Tradition eine zentrale Rolle spielt. (Mouffe 2016 [2014]: 58)

Mouffe kritisiert den Vormachtanspruch der aus der judisch-christ-
lichen Tradition entwickelten Vorstellung von Liberalismus und
Demokratie.

Der Pragmatist Richard Rorty referiert auf die ,,Judeo-Christian
religious tradition® als Ideal der Briiderlichkeit und der Menschlich-
keit, das ,,ideal of human fraternity* (Rorty 2007: 35). Dieses be-
greift er als liberal-demokratische Doktrin, die allen Menschen so
viel Freiheit wie moglich gewihrt, solange diese die Freiheit anderer
nicht einschrinkt. Diese Doktrin setzt er dem religiésen Funda-
mentalismus entgegen (vgl. Rorty 2007: 35).

So unterschiedlich die Ansitze auch sind, gemeinsam ist ihnen,
dass sie ihre Rede von der judisch-christlichen Tradition nicht wei-
ter thematisieren, reflektieren oder begriinden. Der Begriff taucht
als Referenz auf die europiische Aufklirung und damit verbundene
universalistische Ideale auf, bleibt aber inhaltlich und historisch un-
bestimmt. Er rekurriert auf ein als allgemein bekannt vorausgesetz-
tes Wissen um die Bedeutung dieses Begriffspaars. Dabei findet we-
der in der Sekundirliteratur noch auf philosophischen Konferen-
zen oder in Seminaren eine Diskussion iiber diesen Begriff statt.
Durch die Integration des Judischen in das Christliche entsteht eine
Leerstelle in Bezug auf die Fragen danach, welche spezifische Be-
deutung und Funktion jidische Perspektiven und Traditionen in
der politischen Philosophie haben und welchen Beitrag sie zu allge-
meinen Fragen der politischen Philosophie leisten kénnen.



Vorbemerkungen 17

Mit welchen philosophischen Begriffen lisst sich eine solche
Leerstelle artikulieren, um sie so der philosophischen Reflexion zu-
ginglich zu machen? Auf welche philosophischen Instrumentarien
kann fir die Rekonstruktion jidischer Perspektiven zurtickgegrif-
fen werden?

Mit dieser Studie zeige ich eine Méglichkeit auf, die Abwesenheit
und Anwesenheit jidischer Perspektiven philosophisch zu reflek-
tieren. Damit ist zweierlei gemeint: Ich reflektiere mit Mitteln der
Philosophie und ich reflektiere auf die Philosophie selbst. Von dort
wird es moglich, das Potential judischer Perspektiven fiir die politi-
sche Philosophie herauszustellen.

1.2. Die Anwesenheit der Abwesenheit judischer
Perspektiven nach der Shoah

Die Abwesenheit judischer Perspektiven in der politischen Philo-
sophie korrespondiert mit der langen Geschichte der Ausgrenzung,
des christlichen Antijudaismus und des Antisemitismus, die sich im
19. Jahrhundert zuspitzten und in der Shoah ihren vernichtenden
Héhepunkt fanden. Auch nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs
wirkte der Antisemitismus in verdnderter Form weiter. Emil
Fackenheim, ein judischer Philosoph, der 1916 in Halle geboren
wurde, brachte das Problem im Kontext seiner Uberlegungen uber
judische Perspektiven in der Philosophie nach 1945 folgenderma-
Ben auf den Punkt:

Once, when modern Germany had Jewish philosophers, its academy all but
ignored them; now that postmodern German philosophers seek Jewish
philosophers they cannot find them in Germany — once the land, if not
especially of ‘poets’, so certainly and emphatically of ‘philosophers’. This is
the fact. What can be done by German philosophers is the question.
(Fackenheim 1996¢: 181)

Vor 1933 hatte es viele Kulminationspunkte zwischen jidischen
und deutschen? philosophischen Perspektiven gegeben, die ein Po-

2 Die Gegentiberstellung von ,,deutsch” und ,,judisch® ist in mehreren
Hinsichten problematisch. Einerseits reproduziert sie antisemitische Aus-
grenzungen von Jud*innen, denen mindestens bis 1945 (und bis heute) un-
terstellt wird, sie konnten als Jud*innen keine sogenannten richtigen Deut-



18 Zur Einleitung

tential fir die Philosophie gehabt hitten (vgl. Fackenheim 1996¢:
182). Fackenheim verwies auf Denker*innen der Wissenschaft des
Judentums (vgl. Fackenheim 1996a), durch die sich seit dem
19. Jahrhundert eine lebendige Auseinandersetzung mit dem Juden-
tum aus wissenschaftlicher Perspektive entwickelt hatte (vgl. Catle-
bach 1992; Graetz 1992; Schaeffler 1992). Sie rangen auch um die
Anerkennung judischer Perspektiven und Traditionen in ihrer Be-
deutung fir die Wissenschaft tiber die Wissenschaft des Judentums
hinaus. Mit Kulminationspunkten meinte Fackenheim Momente, in
denen philosophische Gedanken sich in der Auseinandersetzung
zwischen jidischen und nicht-jiidischen Perspektiven und Traditi-
onen entwickelt hatten (vgl. Fackenheim 1996¢: 182). Es hatte also
Verbindungspunkte gegeben, an denen judische und nicht-judische
Perspektiven fruchtbare Erkenntnisse hervorbrachten, die in ihrem
Zusammenspiel fir allgemeinphilosophische Fragen relevant wa-
ren.

Diese Verbindungen brachen allerdings mit der Shoah in drasti-
scher Weise ab. Selbst die Erinnerung an sie war und ist bis heute
fir weite Teile der institutionellen Philosophie vetloren gegangen

schen sein. Andererseits wird die Unterscheidung zwischen jidisch und
deutsch heute aus judischen Perspektiven formuliert (vgl. Brumlik et al.
2017). Denn in Deutschland macht es einen Unterschied, ob man aus einer
judischen Familie mit einer Shoahgeschichte kommt, oder ob es in Fami-
lien Titer*innengeschichten gegeben hat. Dies zeigt sich beispielsweise in
der Erinnerungskultur an die Shoah, in der immer eine Differenz der Per-
spektiven und der Betroffenheit bestehen bleiben wird. Gleichzeitig ist
auch diese Unterscheidung der Perspektiven unprizise, denn es gibt in vie-
len Familien jidische und nicht-judische Angehérige. Viele Jid*innen sind
deutsche Staatsangehérige. Und es gibt natiitlich auch nicht-jiidische Deut-
sche, die durch familienbiographische Verfolgungserfahrungen oder Hal-
tungen nicht in das, was Fackenheim als das Deutsche dem Jiidischen ge-
geniiberstellt, hineinpassen. Die Gegentiberstellung ermdglicht einerseits
judische Sichtbarkeit und Selbstermichtigung und fithrt andererseits zu ei-
ner mangelnden Sensibilitit gegeniiber judischer Diversitit. Ich halte die
Unterscheidung fiir die Kennzeichnung einer Differenz als Moment fir
hilfreich, das dann aber in der Reflexion hinterfragt und weitergedacht wer-
den muss.

An der Unterscheidung ist fiir die Philosophie wichtig, dass der Erfah-
rungshintergrund und die Verortung in einer bestimmten Tradition Ein-
fluss auf das Denken nehmen kénnen. Dies sollte Gegenstand philosophi-
scher Reflexion sein.



Vorbemerkungen 19

(vgl. Fackenheim 1996¢: 183). Nach 1945 war es laut Fackenheim
nur noch méglich, die ,,presence of an absence®, die Anwesenheit
der Abwesenheit judischer Philosoph*innen, jiidischer Perspekti-
ven und Traditionen, zu erkennen und anzuerkennen:

There cannot be, in postmodern Germany in the foreseeable future, a Jew-
ish philosophical presence. The best possibility is, instead of a sheer ab-
sence, what might be called the presence of an absence. (Fackenheim
1996c: 182)

Fackenheim schrieb in seinen Reflexionen nach Auschwitz, dass es
kein Wunder sei, dass nach der Verbrennung der Leichen, durch
die es nicht einmal mehr Knochen gibe, auch keine Gedanken
mehr vorhanden seien (vgl. Fackenheim 1996¢: 183 £.).

Fackenheim fand Worte flir die Anwesenheit der Abwesenheit,
die bis in die politische Philosophie der Gegenwart hinein Gultig-
keit besitzen. Jidische Denker*innen und jidische Traditionen des
Denkens waren mit der Shoah vernichtet worden, und diese Ver-
nichtung wirkt in und durch die Abwesenheit jidischer Den-
ker*innen und Traditionen nach: Die Abwesenheit in der Gegen-
wart verweist auf eine Anwesenheit, eine vergangene Anwesenheit,
aufgrund derer die gegenwirtige Abwesenheit keine Normalitit
sein kann. Dieses Verweisungsverhiltnis fordert die vorgebliche
Normalitdt heraus und stellt sie infrage. Der Begriff der anwesen-
den Abwesenheit driickt aus, dass es einmal jidische Perspektiven
und Traditionen gab, die anwesend sein kénnten, es aber nicht sind,
weil ihr Ausschluss und ihre Vernichtung in der Gegenwart nicht
als Leerstelle sichtbar werden, sondern weitgehend unbemerkt blei-
ben. Durch Fackenheims Erkenntnis wird deutlich, dass in der
Konsequenz der Vernichtung eine Leerstelle auch im Denken ent-
stehen musste. Diese Leerstelle lisst sich sichtbar machen, aber
nicht, indem sie beliebig gefillt wird, sondern nur tiber den Bezug
auf die bestimmte anwesende Abwesenheit.

Trotz der Vernichtung jiidischen Lebens und Denkens durch die
Shoah war nach Fackenheim ein Weiterdenken mdglich. Facken-
heim fand Zugang zu dieser Abwesenheit durch die Melancholie im
Denken (vgl. Fackenheim 1996¢: 182).> Melancholie, aber auch

3 Micha Brumlik er6ffnet sein Buch tber Deutschen Geist und Judenhass
mit Gedichten von Ernst Bloch und Heinrich Heine sowie Uberlegungen
iber Schmerz und Trauer, die beide in Bezug auf ihr Denken und Leben



20 Zur Finleitung

Trauer und Schmerz miissen zugelassen werden, und lassen inne-
halten und eingedenken. Geftihle und Irritationen kénnen auch im
philosophischen Nachdenken auf etwas verweisen, fiir das uns die
Sprache fehlt, oder eine Spannung erzeugen, die sich mit den vorab
vorhandenen Begriffen nicht unmittelbar einfangen lisst. Die Re-
flexion der Bedeutung von Gefithlen und Irritationen kann es er-
méglichen, Leerstellen wie die der anwesenden Abwesenheit be-
grifflich erfassbar zu machen.

1.3. Zur Anwesenheit der Abwesenheit in der
fachwissenschaftlichen Gegenwart: Wie weiter?

Fackenheims Formulierung der Anwesenheit der Abwesenheit
deckt sich mit den eingangs geschilderten Erfahrungen in der insti-
tutionellen Philosophie. Viele Jahre nach Fackenheims Reflexion
erkenne ich auch in meinem Unbehagen tber die Abwesenheit ji-
discher Perspektiven in der Philosophie ein Fortwirken der Anwe-
senheit der Abwesenheit, die selten explizit gemacht und damit far
das philosophische Denken relevant wird. Denn eine fachwissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit der Anwesenheit der Abwesen-
heit jidischer Perspektiven und Traditionen in der (politischen)
Philosophie im deutschsprachigen Raum fehlt.

Deutlich wird also, dass jidische Traditionen und Perspektiven
nicht einfach vorgefunden werden kénnen, sondern erst mittels
mithsamer Rekonstruktion in ihrer Abwesenheit erkannt, aufgear-
beitet und erinnert werden miissen, um von dort das Potential der
Gedanken entfalten zu kénnen. Zudem kann hinterfragt werden,
wieso gegenwirtige jiidische Perspektiven in der politischen Philo-
sophie, die es durchaus gibt, im philosophischen Betrieb als solche
kaum Beachtung finden. Das mogliche Potential jidischer Perspek-
tiven zu allgemeinen Fragen der politischen Philosophie wird nicht
wahrgenommen.

Aus soziologischer Perspektive kann die Reprisentation jidi-
scher Philosoph*innen im Hinblick auf Strukturen in Institutionen,
Verteilungs- und Machtfragen betrachtet werden. Eine Auseinan-

als Jud*innen und Deutsche zum Ausdruck brachten (vgl. Brumlik 2000).
Melancholie, Schmerz und Trauer spielen in diesen Fillen eine entschei-
dende Rolle fiir das Denken, fiir Inhalt und Haltung.



Vorbemerkungen 21

dersetzung mit jidischen Perspektiven und Traditionen findet
meist innerhalb der sogenannten Juidischen Studien, der Judaistik
und der Jidischen Philosophie statt, also nicht im Rahmen dessen,
was als allgemeine Philosophie verstanden wird. Sie findet in einem
Subfeld* statt.

Zur grof3en Philosophiegeschichte parallel laufend, verhilt sie [die Judische
Philosophie, H.P.] sich notwendigerweise subaltern, wenn auch nicht ohne
Aspirationen. (Goetschel 1994: 122)

Judische Philosophie wird als ein Unterthema der allgemeinen Fra-
gen und des anerkannten Kanons verhandelt (vgl. Bour-
dieu/Wacquant 2013: 130). Die Judische Philosophie stellt dem-
nach einen Diskurs dar, dem im Machtgefiige des philosophischen
Feldes tber institutionelle Verortung, Beriicksichtigung der Dis-
kurse und ihre Verhiltnisbestimmung zu allgemeinen philosophi-
schen Kontexten ein spezifischer Platz zugewiesen wird (vgl.
Bourdieu/Wacquant 2013: 136).

Die Beschiftigung mit Jtdischer Philosophie in Deutschland ist
dabei von ideengeschichtlichen Ansitzen dominiert, die jidische
Geistesgeschichte rekonstruieren. Den Bezug auf die Vergangen-
heit und eine Rekonstruktion des Gewesenen verstehe ich als Folge
der Shoah und der Vorgeschichte des Antisemitismus. Ein grof3er
Teil dieser Ideengeschichte der Philosophie muss erst wieder erar-
beitet und rekonstruiert werden. Demnach ist der wissenschaftliche
Gegenstand der Jidischen Studien und spezifischer der Judischen
Philosophie durch das gesellschaftliche Verhiltnis von Ausgren-
zung und Vernichtung mitgeformt.

Das Potential judischer Traditionen und Perspektiven fir die
politische Philosophie jenseits der Grenzen der Subdisziplin Judi-
scher Philosophie sowie tiber eine Ideengeschichte hinaus ist bis-
lang weitgehend unerforscht oder erfahrt nur wenig Rezeption.> Es

4 Zur Feldlogik vgl. Bourdieu (2013a: 124 ff.).

5 Ein rares Beispiel ist der Schwerpunkt Judentum und praktische Philosophie
in der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie (Buddeberg/Loick 2012). Allerdings
fehlen in dieser Aufsatzsammlung Reflexionen auf die Leerstelle jiidischer
Perspektiven und Traditionen in der Philosophie sowie eine Hinterfragung,
welche systematischen Konsequenzen die Ausblendung der Vernichtung
judischer Perspektiven und Traditionen fir die (praktische) Philosophie
mit sich bringt.



22 Zur Einleitung

vollzieht sich eine institutionelle und disziplinire Trennung von so-
genannter Judischer und allgemeiner Philosophie, wobei dies die
Frage provoziert, was unter allgemeiner Philosophie zu verstehen
ist. Wie ich darlegen werde, sind die so bezeichneten Perspektiven
oft christlich geprigt, werden allerdings nicht als christlich ausge-
wiesen. In der disziplindren Trennung zeigt sich zudem ein Hinweis
darauf, dass zwischen judischen und christlichen Perspektiven im
Denken gerade keine selbstverstindliche Synthese besteht, wie dies
der Begriff der judisch-christlichen Tradition suggeriert. In dieser
Konstruktion verschwindet die Differenz, ja der Widerspruch, der
zwischen jidischen und christlichen Perspektiven seit der Entste-
hung des Begriffs bestand.

Dass nur wenige Philosoph*innen die Abwesenheit judischer
Perspektiven und Traditionen tiberhaupt bemerken, ist Teil des po-
litisch-philosophischen Problems. Meine eingangs formulierte Irri-
tation verweist auf eine strukturelle Unterreprisentanz judischer
Perspektiven in der politischen Philosophie (insbesondere im
deutschsprachigen Raum) sowie auf ihre Subsumierung unter einen
christlich-europdischen Wertekanon und damit auf ihre implizite
und explizite Unsichtbarmachung.

Mit dieser Untersuchung entwickele ich eine Kritik am Status
quo der Abwesenheit jiidischer Perspektiven vor allem in der poli-
tischen Philosophie. In Fackenheims Begriff von der Anwesenheit
der Abwesenheit judischer Perspektiven liegt eine produktive Span-
nung, die als Dialektik herausgearbeitet werden kann und die ein
Weiterdenken tiber den Status quo hinaus in mehreren Weisen er-
méglicht.

Unter Dialektik¢ verstehe ich eine gedankliche Bewegung in Wi-
derspriichen, wie sie mit dem Begriffspaar von Anwesenheit und

6 Die Ausdriicke ,,Dialektik* und ,,dialektischer Widerspruch® ver-
wende ich unter Bezug auf Adorno (Risse 2017: 8). Mein Verstindnis geht
insbesondere auf folgendes Zitat aus der Negativen Dialektik zuriick: ,,Dia-
lektik entfaltet die vom Allgemeinen diktierte Differenz des Besonderen
vom Allgemeinen. Wihrend sie, der ins Bewuftsein gedrungene Bruch von
Subjekt und Objekt, dem Subjekt unentrinnbar ist, alles durchfurcht, was
es, auch an Objektivem, denkt, hitte sie ein Ende in der Vers6hnung. Diese
gibe das Nichtidentische frei, entledigte es noch des vergeistigten Zwan-
ges, eroffnete erst die Vielheit des Beschiedenen, tiber die Dialektik keine
Macht mehr hitte. Verschnung witre das Eingedenken des nicht linger
feindseligen Vielen, wie es subjektiver Vernunft anathema ist. Der Versch-



Vorbemerkungen 23

Abwesenheit gesetzt werden, die produktiv zusammen- und weiter-
gedacht werden koénnen. Widerspriiche zusammenzudenken be-
deutet, durch die Verbindung zweier widerspriichlicher Momente
gedanklichen Uberschuss zu produzieren — einen neuen Gedanken
zu entwickeln, der die vorherigen Momente aufhebt, d.h., transfor-
miert, erhélt oder negiert. Ein Widerspruch besteht aus nichtiden-
tischen Momenten, die in einem spannungsvollen Verhiltnis zuei-
nander stehen. Dialektisch ist ein Widerspruch, wenn durch den
Bezug nichtidentischer Momente aufeinander etwas Neues entste-
hen kann, das zugleich die Differenzen erhalt.

Diese Dialektik erméglicht, das Verhiltnis von Anwesenheit und
Abwesenheit folgendermallen weiterzudenken. Die Anwesenheit
der Abwesenheit ldsst sich nur unter Einbezug der Abwesenheit der
Anwesenheit herausfordern. Die vormals ignorierten jidischen
Perspektiven kénnen nur im Bewusstsein des Bruchs durch die
Shoah in die Philosophie heute hereingeholt werden. Zudem wird
es méglich, auch in der gegenwirtigen Philosophie unbemerkte ji-
dische Perspektiven sichtbar zu machen. Der Begriff der Abwesen-
heit meint dabei nicht nur die reale Abwesenheit von jidischen
Denker*innen in der politischen Philosophie, sondern auch ihre
Unsichtbarkeit trotz Anwesenheit. Der Begriff der Unsichtbarkeit”
verweist auf das unsichtbare oder unsichtbar gemachte Hineinwir-
ken judischer Denker*innen, jidischer Traditionen und Perspekti-
ven in die Philosophie; also auf Traditionen und Perspektiven, die
anwesend sind, aber nicht als judisch identifiziert werden und in
ihrer Differenz und eigenstindigen Bedeutung nivelliert werden.

nung dient Dialektik. Sie demontiert den logischen Zwangscharakter, dem
sie folgt; deswegen wird sie als Panlogismus gescholten* (Adorno 2015
[1970]: 18).

7 Ich habe den Ausdruck ,,Unsichtbarkeit* bewusst gewihlt. In Diskus-
sionen um diesen Begtiff wurde mehrfach der Einwand formuliert, Un-
sichtbarkeit sei ein zu schwacher Ausdruck fir die dahinterstehende Ver-
folgungsgeschichte von Jid*innen in Deutschland und Europa. Diese Kri-
tik impliziert, dass von jidischen Perspektiven nichts tbrig geblieben ist.
Ich argumentiere dagegen, dass judische Perspektiven, sichtbar und un-
sichtbar, trotz der Shoah Einfluss auf philosophisches Denken genommen
haben. Ich verwende den Begriff, um jidische Perspektiven, die trotz der
Gewaltgeschichte entstanden waren, erhalten geblieben sind oder sich neu
entwickelt haben, aus ihrer Unsichtbarkeit und Marginalitit herauszuholen.



24 Zur Einleitung

Dartiber hinaus ermdglichen die Reflexionen auf die Anwesen-
heit der Abwesenheit, eine reale Anwesenheit in der Gegenwart
herauszustellen und damit die Anwesenheit jidischen Lebens in der
Gegenwart anzuerkennen. Dem zugrunde liegt ein weiterer dialek-
tischer Gedanke: Eine Anwesenheit des Abwesenden kann durch
einen Bezug auf die Anwesenheit des Anwesenden gestirkt werden.
Es geht dabei nicht nur um die blo3e Wiederherstellung oder Ak-
tualisierung des ehemals Anwesenden. Denn dieses ist unweigerlich
vergangen und ein solcher Versuch wiirde den Bruch der Shoah
negieren. Die erneuerte Anwesenheit hebt das Abwesende auf und
tberschreitet es zugleich. Denn diese neue Anwesenheit des ehe-
mals Anwesenden wird méglich, weil ein anderes Abwesendes, eine
neue judische Prisenz in Gesellschaft und Philosophie, die Abwe-
senheit wahrnimmt und die Anwesenheit einfordert. Mit anderen
Worten: Durch die Reflexion auf das Abwesende kann die neue ju-
dische Anwesenheit deutlicher sichtbar sowie das ehemals Anwe-
sende anwesend werden. Die beiden neuen Weisen des Anwesen-
den werden zugleich und in Bezug zueinander anwesend. Die neue
Anwesenheit jiidischer Perspektiven der Gegenwart kann auch an-
wesend werden, weil durch die neue Anwesenheit ehemals anwe-
sender judischer Perspektiven der Vergangenheit eine Geschichte
judischer Perspektiven geschaffen wird, auf die sich gegenwirtige
judische Perspektiven beziechen kénnen.

In dieser den Status quo iberschreitenden Dialektik besteht ein
entscheidender Unterschied zur ideengeschichtlichen Forschung,
deren Gegenstand in der Vergangenheit liegt und aus der Distanz
betrachtet wird. Ich ziele mit meinen Uberlegungen darauf, die An-
wesenheit der Abwesenheit judischer Perspektiven in Beziehung
zum gegenwartigen Status quo der politischen Philosophie zu set-
zen und damit verdndernd in Theorie und Praxis einzugreifen. Es
liegt ein unmittelbares Erkenntnisinteresse vor, nimlich die gegen-
wirtigen wie die vergangenen judischen Perspektiven in ihrer Be-
deutung fiir die politische Philosophie sichtbar zu machen und da-
mit der gegenwirtigen Nichtbeachtung und Ausgrenzung entge-
genzuwirken.



Vorbemerkungen 25

1.4. Judische Perspektiven und Traditionen
statt Jiudische Philosophie

In der Formulierung ,,jidische Perspektiven und Traditionen® wird
es moglich, die Aushandlungen um die Frage, was ,,judisch® bedeu-
tet und welche Konsequenzen sich daraus fir das Denken und das
Handeln ergeben, in den Blick zu nehmen. Ich rekonstruiere und
entfalte in dieser Untersuchung jidische Perspektiven und Traditi-
onen, um ihr Potential fir politisches Philosophieren sichtbar zu
machen. Unter Rekonstruktion verstehe ich die Auseinanderset-
zung mit der Abwesenheit einerseits und die Sichtbarmachung un-
sichtbarer judischer Perspektiven und Traditionen in der politi-
schen Philosophie andererseits. Unter Entfaltung wird ein Prozess
der Anndherung an die Diversitit und Verinderbarkeit dieser jidi-
schen Perspektiven und Traditionen verstanden. Denn die Frage,
was judisch bedeutet, ist Gegenstand einer fortwihrenden Ausei-
nandersetzung. Sich mit judischen Perspektiven zu beschiftigen,
bedeutet, sich mit Differenzen und Widerspriichen zu beschiftigen.
Die produktive Kraft liegt darin, Differenzen sichtbar zu machen,
ohne dabei auf eine vorher festgelegte Bestimmung des Gegen-
stands angewiesen zu sein oder zu einem letztgiltigen, unverdnder-
lichen Ergebnis zu kommen. Es entsteht eine Offenheit fir die Ver-
dnderbarkeit der Antworten je nach gesellschaftlichem Kontext.
Eine Offenheit wird erzeugt, durch die neue Perspektiven in die
philosophische Reflexion hineingeholt und entfaltet werden kon-
nen.

Ich schreibe also bewusst nicht von Jidischer Philosophie, son-
dern von judischen Perspektiven und Traditionen in der (politi-
schen) Philosophie. Denn es soll nicht darum gehen, einen Kanon
Judischer Philosophie festzulegen. Solche Ansitze gibt es (vgl
Goldwater 1962; Roth 1962: 1 ff.). Sie greifen zu kurz, weil sie Eng-
fihrungen produzieren, die Perspektiven, Traditionen und Inter-
pretationen aufgrund externer Maf3stibe von vorne herein ausgren-
zen. Formalistische Ansitze definieren Judische Philosophie zum
Beispiel oft als Philosophie von Jid*innen, die nach der Halacha,
dem judischen Gesetz, jidisch sind (vgl. Kilcher et al. 2003:
XVI ff.)). Allerdings ist nicht gesagt, dass sich jidische Philo-
soph*innen mit jidischen Traditionen oder Fragen in der Philoso-
phie auseinandersetzen. Gleichzeitig kdnnen sich Menschen mit ji-
dischen Perspektiven und Traditionen in der Philosophie auseinan-



26 Zur Einleitung

dersetzen, die nicht jidisch sind. Manche essentialistische Ansitze
schlagen vor, Judische Philosophie als Religionsphilosophie zu ver-
stehen (vgl. Guttmann 2000 [1933]). Sie soll sich mit Diskussionen
um judisches Recht, um den Talmud und um metaphysische Fragen
befassen und die Argumentationsformen aus diesen Traditionen al-
lein gewinnen. Aus solchen Ansitzen wird eine Beschiftigung mit
judischer Geschichte und Politik tiber religiése Fragen hinaus von
vornherein ausgeschlossen. Sikulare Deutungen jiidischer Perspek-
tiven und Traditionen werden hiufig ausgeklammert. Formalisti-
sche und essentialistische Ansitze und alle solche, die den Gel-
tungsbereich Judischer Philosophie unter Bezug auf externe Mal3-
stibe und Kriterien festlegen, verhindern eine Auseinandersetzung
mit der Vielfalt jidischer Perspektiven und Traditionen.

Der Rekurs auf festgelegte Kriterien und Identitdtszuschreibun-
gen ermoglicht zwar die Abgrenzung eines eigenstindigen Bereichs,
wird dabei aber dem vielfdltigen und in sich heterogenen Gegen-
stand nicht gerecht. Jidische Perspektiven und Traditionen kénnen
nur unter Anerkennung ihrer inneren Widerspriichlichkeit, Diver-
sitit und Komplexitit sichtbar werden (vgl. Rose 1994; Roth 1962:
14 ff.). Sie entzichen sich dabei Homogenititsvorstellungen identi-
tatsstiftender Kategorien; denn festgeschriebene und unveranderli-
che Identititen sind in dem hier untersuchten Diskurs nicht verfiig-
bar. Stattdessen ist es produktiv, judische Perspektiven und Tradi-
tionen in der Philosophie als bewegliche Figuren zu verstehen, de-
ren inhaltliche Bedeutung nicht vorweg bestimmt werden kann,
sondern sich immer nur konkret und historisch entfalten und wei-
terdenken ldsst (vgl. Goetschel 2013, 1994). So entsteht ein Raum,
um auch Giber Verinderungen nachzudenken.

Denn judisches Leben, insbesondere in der Diaspora, hat sich
immer wieder neu formiert, verindert und in Bezug zu anderen
Kulturen und Lebensweisen gesetzt (vgl. Volkov 1992: 10 ff.). Es
hat sich trotz und wegen seiner inneren Vielheit und Zerstreutheit
als Einheit gehalten. Der eingangs erwihnte Spinoza ist ein sehr
frihes Beispiel fur innerjiidische Auseinandersetzungen mit dem
judischen Gesetz und den daraus resultierenden Konsequenzen fiir
Handeln, Denken und Identitit, denn er setzte sich als Freidenker
tber rabbinische Doktrinen hinweg. Das macht ihn aus meiner Per-
spektive nicht notwendig weniger judisch. Allerdings wurde
Spinoza von der portugiesisch-israelitischen Gemeinde Amsterdam



Vorbemerkungen 27

bis heute nicht rehabilitiert, obwohl jiidische Wissenschaftler*innen
sich immer wieder darum bemiiht haben (vgl. Rocker 2014).

In der Tat war Spinoza ein Vorldufer der Herausbildung jidi-
scher Identitit und Wissenschaft der Moderne. Der primir religiGse
Rahmen, den der Begriff ,,jiidisch® einmal gehabt hatte, verlor An-
fang/Mitte des 18. Jahrhundetts seine Gultigkeit (vgl. Volkov 1992:
7). Bis dahin bestimmte im Wesentlichen die Halacha, das jidische
Gesetz, judisches Leben. Religion, Tradition und Lebensform wa-
ren aufs Engste miteinander verbunden, denn die Halacha schrieb
zahlreiche Gesetze vor, die den Alltag strukturierten (vgl. Volkov
1992: 7). Dies dnderte sich mit der Haskala, der jidischen Aufkld-
rung, den zunehmenden Zugingen in die christlich geprigte Ge-
sellschaft, der Sikularisierung, der Modernisierung, aber auch den
antijiidischen und antisemitischen Forderungen an Jid*innen, sie
sollten ihr Judischsein, ihre sogenannte Eigentimlichkeit aufgeben.
Judische Alltagspraxen wurden zunehmend durch innere und 4u-
Bere Spannungen herausgefordert. Jidisches Leben und jidische
Selbstverstindnisse verdnderten sich grundlegend und I6sten sich
mehr und mehr von der strengen Lebensfithrung, die in der Ha-
lacha festgeschrieben war (vgl. Feiner 2007; Schulte 2002; Carle-
bach 1992). Mit der abnehmenden Bedeutung der Religion stellten
sich neue Fragen. Wer oder was sind die Jud*innen? Eine Religi-
onsgemeinschaft? Ein Volk? Eine Nation? Bezeichnet ,,judisch®
eine spezifische ethnische Gruppe mit entsprechenden Merkmalen?
Was hilt Jid*innen zusammen? Kann man von jidischen Traditi-
onen auf der Grundlage der Verinderungen noch sprechen?

Shulamit Volkov subsumiert diese vielfaltigen Entwicklungen
der Modernisierungen und der damit verbundenen Fragen um ji-
dische Identititen unter dem Begriff der ,,Erfindung einer Tradi-
tion® (Volkov 1992: 8). Genau genommen entwickelten sich viele
unterschiedliche Traditionen des Judentums und fihrten zu regen
Debatten um jidische Identititen. Diese wurden mit der Heraus-
bildung einer Wissenschaft des Judentums zum Gegenstand von
dessen wissenschaftlicher Etforschung (vgl. Brenner/Rohtbacher
2000). Statt einer festschreibenden Definition des Jidischen ent-
stand ein neues Forschungsfeld. Mit meiner Untersuchung rekon-
struiere und rekonstituiere ich diese philosophische Perspektive im
Sinne einer erneuernden Anwesendmachung des abwesenden ehe-
mals Anwesenden.



28 Zur Finleitung

1.5. Der Anfang der Wissenschaft des Judentums:
Der Verein fir Cultur und Wissenschaft der Juden

Von jidischen Traditionen und Perspektiven in der (politischen)
Philosophie zu schreiben, wie ich es in dieser Arbeit tue, kniipft an
die sozialen und identitdtsbezogenen Verinderungen der Moderne
sowie an die Herausbildung der Wissenschaft des Judentums im
19. Jahrhundert an (vgl. Brenner/Rohtbacher 2000). Diese Wissen-
schaft zielte in ihren Urspringen darauf, die Vielfalt jidischer Ge-
schichte, jidischen Lebens und jidischen Denkens begrifflich fass-
bar zu machen. Grundlegend war dafiir unter anderem die Philoso-
phie (vgl. Volkov 1992: 13 £.).

Der Begriff der Wissenschaft des Judentums tauchte erstmals im
Verein fir Cultur und Wissenschaft der Juden (im Folgenden Cul-
turverein) um 1819 auf (Zunz 1875).8 Dessen Anliegen war zum
einen die wissenschaftliche Erforschung der Diversitit des Juden-
tums. Im Culturverein wurde Giber den Wandel judischer Selbstver-
stindnisse in der Moderne diskutiert und die Frage bearbeitet, auf
welcher Grundlage die innere Vielfalt des Judentums auf Begriffe
gebracht werden kénnte. Die Frage einer inneren Emanzipation des
Judentums von religids begriindeten Machtverhiltnissen war zum
anderen eng verkntipft mit der Reflexion und Kritik gesamtgesell-
schaftlicher Machtverhiltnisse, insbesondere der Diskriminierung
von Jid*innen durch eine christlich dominierte Gesellschaft.
Machtverhiltnisse innerhalb des Judentums und Machtverhiltnisse
in der Gesamtgesellschaft sahen die Mitglieder des Culturvereins als
Hinderungsgrund fir jidische und gesamtgesellschaftliche Eman-
zipation an. Das philosophische Denken der Culturvereinler*innen
drehte sich um allgemeine Fragen von Freiheit, Gleichheit und Ge-

8 Der Ausdruck ,,Jidische Philosophie tauchte interessanterweise zu-
nichst bei Zunz auf. Man konnte dies als Versuch deuten, einen Begtiff zu
finden, unter dem sich universelle und partikulare Momente miteinander
verbinden lassen. Mit Meyer ldsst sich zugleich zeigen, dass der Versuch,
verbindliche Kriterien zu finden, immer wieder scheiterte. In seinem Auf-
satz mit dem Titel ,,Die Geschichtlichkeit der jiidischen Philosophie kon-
statiert Meyer, dass sich die Philosophie der Herausforderung eines Be-
gtiffs Judischer Philosophie seit 1945 entzogen hat (vgl. Meyer 2017: 341
f.). Er stellt sich in dem Text der Frage, welche unterschiedlichen herme-
neutisch-analytischen Prinzipien den vielfiltigen Verstindnissen Judischer
Philosophie zugrunde liegen.





