
KlostermannWeißeReihe 

Hannah Peaceman

Die Dialektik der Emanzipation

Das Potential jüdischer Perspektiven 
für die politische Philosophie  
der Gegenwart



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

Originalausgabe

© 2022 · Vittorio Klostermann GmbH · Frankfurt am Main

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der
Übersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet,
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen
Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer
Systeme zu verarbeiten, zu vervielfältigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf EOS Werkdruck von Salzer,
alterungsbeständig ISO 9706 und PEFC-zertifiziert.
Korrektorat und Satz: Matthias Warkus
Druck und Bindung: docupoint GmbH, Barleben
Printed in Germany
ISSN 2625-8218
ISBN 978-3-465-04561-8

Die Dissertation wurde am Max-Weber-Kolleg 
der Universität Erfurt angenommen.



 
 

Danksagung 
 
 

Die vorliegende Dissertation ist im Rahmen meiner Stelle als Wis-
senschaftliche Mitarbeiterin am Research Centre „Dynamik rituel-
ler Praktiken im Judentum in pluralistischen Kontexten von der 
Antike bis zur Gegenwart“ und während meiner Zeit als Kollegiatin 
des Max-Weber-Kollegs der Universität Erfurt entstanden (2016 – 
2020).  

Ich danke allen Mitarbeiter*innen des Research Centre, insbe-
sondere Claudia Bergmann und Benedikt Kranemann, für den fort-
währenden Austausch. Die interdisziplinären Kolloquien am Max-
Weber-Kolleg haben es mir ermöglicht, die Thesen meiner Disser-
tation regelmäßig vorzustellen und zu diskutieren. Ich danke allen 
Kolleg*innen für ihre Ideen und Anregungen. 

Die Stiftung Zeitlehren unterstützt die Publikation mit einem 
Druckkostenzuschuss. Vielen Dank dafür! 

Mein Dank gilt ebenso den Teilnehmer*innen des Oberseminars 
und den Mitarbeiter*innen des Lehrstuhls für Praktische Philoso-
phie an der Friedrich-Schiller-Universität Jena. Die stets konstruk-
tive Kritik hat zur Schärfung meiner Argumente beigetragen und 
mich in meinem Schreibprozess motiviert.  

Ich danke Andrea Esser, die nicht nur meine Dissertation inten-
siv betreut hat, sondern mir seit Beginn meines Studiums durch Rat 
und Tat zur Seite steht, für die kontinuierliche Unterstützung. Ich 
danke ihr für die kritischen Rückfragen, für die ermunternden 
Worte und die Offenheit für meine Themen und eigenständigen 
Zugänge. 

Mein Dank gilt ebenso meinem Zweitbetreuer Frederek Musall 
für die inspirierenden Gespräche und die Ermunterung, jenseits 
von Konventionen zu denken. 

Marga Becker, Nicholas Cooman, Daniel Füger, Bodo Kens-
mann, Daniel Kersting, Darja Klingenberg, Marcus Leuoth, Ansgar 
Martins, David Palme, Eleonore Schulz, Julia Seeberger und Karo-
lin Stüber danke ich für ihre umsichtigen Kommentare und Kor-
rekturen. Danke an Matthias Warkus für das Endlektorat. 



6 Danksagung 

Ohne die bedingungslose Solidarität und Unterstützung meiner 
Mutter Heike Deckert-Peaceman hätte ich diese Dissertation nicht 
schreiben können. Dafür danke ich ihr sehr. 

Mein größter Dank gilt meinem Partner Michael Becker für die 
jahrelangen Diskussionen, kritischen Einwände und das gemein-
same Nachdenken. Seine Solidarität, seine Geduld und seine Un-
terstützung im Hintergrund haben es erst ermöglicht, dass diese Ar-
beit geschrieben werden konnte. Nicht zuletzt bin ich sehr dankbar, 
dass ich die Dissertation in den ersten Lebensmonaten unseres Soh-
nes fertigstellen konnte.



 
 

Inhaltsverzeichnis 
 
 

I Zur Einleitung: Jüdische Perspektiven als 
Ausgangspunkt kritischer Gesellschaftstheorie . . . . . . . . . .  13 
 

1 Vorbemerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13 
1.1 Unbehagliche Leerstellen: Welchen Stellenwert haben 

jüdische Perspektiven in der politischen Philosophie? . . . .  13 
1.2 Die Anwesenheit der Abwesenheit jüdischer 

Perspektiven nach der Shoah . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17 
1.3 Zur Anwesenheit der Abwesenheit in der 

fachwissenschaftlichen Gegenwart: Wie weiter? . . . . . . . . .  20 
1.4 Jüdische Perspektiven und Traditionen 

statt Jüdische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  25 
1.5 Der Anfang der Wissenschaft des Judentums: 

Der Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden . . . . . .  28 
1.6 Der Culturverein als Inspiration für politisch-

philosophisches Nachdenken heute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  30 
 
2 Die Potentiale jüdischer Perspektiven für die politische 

Philosophie der Gegenwart  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33 
2.1 Ziel der Untersuchung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33 
2.2 Ausgangspunkt: Die Dialektik der Anwesenheit 

der Abwesenheit jüdischer Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . .  34 
2.3 Systematische und historische Reflexionen 

zusammendenken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35 
2.4 Denken in Fragmenten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37 
2.5 Politische Philosophie als historisch situierte Erkenntnis- 

und Gesellschaftskritik: Methodische Überlegungen . . . . .  38 
 



8 Inhaltsverzeichnis 

3 Aufbau der Untersuchung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  43 
3.1 Zeitgenössische politische Philosophien und ihre Bezüge 

auf jüdische Perspektiven. Eine Untersuchung der 
politischen Philosophien von Habermas und Mouffe  . . . .  43 

3.2 Die Genese und Funktion des Begriffs 
der jüdisch-christlichen Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  45 

3.3 Jüdische Perspektiven in der politischen Philosophie. 
Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik im Verein 
für Cultur und Wissenschaft der Juden . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47 

3.4 Schlussbetrachtung: Die Dialektik der Emanzipation. 
Gesellschaftskritische Perspektiven im 
Anschluss an die Culturvereinler*innen . . . . . . . . . . . . . . . . .  48 

 
 
II Zeitgenössische politische Philosophien und ihre Bezüge 

auf jüdische Perspektiven. Eine Untersuchung der 
politischen Philosophien von Habermas und Mouffe  . . . .  51 

 
1 Jürgen Habermas’ politische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . .  55 
1.1 Kritik der (Dialektik der) Aufklärung. Habermas’ 

philosophische Bezüge auf die Aufklärung  . . . . . . . . . . . . . .  55 
1.2 Grundbegriffe von Habermas’ politischer Philosophie  . . .  60 
1.3 Die jüdisch-christliche Traditionslinie als Chiffre für die 

europäische Aufklärung und Moderne . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77 
 
2 Chantal Mouffes politische Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . .  87 
2.1 Nicht die eine Aufklärung, sondern viele Aufklärungen. 

Mouffes Kritik am universalistischen Anspruch 
der westlich-europäischen Aufklärung  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90 

2.2 Grundbegriffe von Mouffes politischer Philosophie . . . . . .  94 
2.3 Die jüdisch-christliche Tradition als Chiffre für einen 

westlich-europäischen Herrschaftsanspruch . . . . . . . . . . .  102 
 
3 Fazit: Jüdische Perspektiven als Leerstelle 

zeitgenössischer politischer Philosophien . . . . . . . . . . . . .  106 
 
 



 Inhaltsverzeichnis 9 

III Zur Genese und Funktion des Begriffs 
der jüdisch-christlichen Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111 

 
1 Fünf Verwendungszusammenhänge des Begriffs 

der jüdisch-christlichen Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111 
1.1 Die Entstehung des Begriffs der jüdisch-christlichen 

Tradition in der protestantischen Theologie  . . . . . . . . . . .  114 
1.2 Die Bedeutung der jüdisch-christlichen Tradition 

für die Konstruktion einer europäischen Identität 
im 19. Jahrhundert  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117 

1.3 Die Wendung des Begriffs gegen das Christentum . . . . .  121 
1.4 Jüdisch-christlich als politisch-moralisches Ideal . . . . . . . .  125 
1.5 Die jüdisch-christliche Tradition als kulturelles Ideal 

in Deutschland nach 1945 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  127 
 
2 Die jüdisch-christliche Tradition als Chiffre für 

die europäische Aufklärung und Moderne. Zur 
Begriffsverwendung in der politischen Philosophie 
der Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  129 

 
3 Fazit: In der jüdisch-christlichen Tradition ist 

„jüdisch“ nur ein Token. Notwendigkeit eines 
Perspektivenwechsels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131 

 
 
IV Jüdische Perspektiven in der politischen Philosophie. 

Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik im Verein für 
Cultur und Wissenschaft der Juden . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139 

 
1 Historische und philosophische 

Verortung des Culturvereins . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144 
1.1 Die Vorgeschichte des Culturvereins. Jüdische 

Perspektiven in Aufklärung und Moderne  . . . . . . . . . . . . .  145 
1.2 Der Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden. 

Eine historische Einführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156 



10 Inhaltsverzeichnis 

1.3 Ausblick: Eine Untersuchung der Philosophie der 
Culturvereinler*innen und ihrer Überlegungen zu 
Emanzipation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  180 

1.4 Aufbau der philosophischen Argumentation . . . . . . . . . .  183 
 
2 Zentrale philosophische Überlegungen im Culturverein. 

Eine Rekonstruktion zweier programmatischer Texte . .  185 
2.1 Eduard Gans’ Zweite Rede als 

Präsident des Culturvereins . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187 
2.2 Immanuel Wolfs Aufsatz Ueber den Begriff 

einer Wissenschaft des Judenthums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  190 
2.3 Rekonstruktion der Zweiten Rede . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  192 
2.4 Interpretation: Denken mit Hegel über Hegel hinaus . . .  203 
2.5 Fazit: Die Weiterentwicklung von Hegels Philosophie 

durch die Culturvereinler*innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  214 
2.6 Rekonstruktion des Aufsatzes Ueber den Begriff einer 

Wissenschaft des Judenthums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  217 
2.7 Interpretation: Die Hintergründe und Grundlagen 

eines säkularen Verständnisses der Einheit der 
Vielheit im Ganzen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  248 

 
3 Zusammenführung: Das Philosophieren der 

Culturvereinler*innen weiterdenken  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286 
3.1 Zentrale Aspekte der Philosophie 

der Culturvereinler*innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286 
3.2 Ideengeschichtliche Kontextualisierung der 

Philosophie der Culturvereinler*innen. 
Von Hegel über Gans zu Marx . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  291 

3.3 Das machtkritische Moment in der Idee der Einheit der 
Vielheit im Ganzen. Zum Potential des Nachdenkens 
aus marginalisierten jüdischen Perspektiven . . . . . . . . . . .  294 

 
 



 Inhaltsverzeichnis 11 

V Schlussbetrachtung: Die Dialektik der Emanzipation. 
Gesellschaftskritische Perspektiven im Anschluss an die 
Culturvereinler*innen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  299 

 
1 Rekonstruktion des Argumentationsverlaufs . . . . . . . . . . .  300 
1.1 Zeitgenössische politische Philosophien und ihre Bezüge 

auf jüdische Perspektiven. Eine Untersuchung der 
politischen Philosophien von Habermas und Mouffe  . .  301 

1.2 Die Genese und Funktion des Begriffs 
der jüdisch-christlichen Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  303 

1.3 Jüdische Perspektiven in der politischen Philosophie. 
Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik im Verein für 
Cultur und Wissenschaft der Juden  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307 

 
2 Die Erkenntnis- und Gesellschaftskritik der 

Culturvereinler*innen in Bezug auf Habermas’ und 
Mouffes politische Philosophien. Einheit der 
Vielheit im Ganzen vs. jüdisch-christliche Tradition . . . .  311 

 
3 Politisches Philosophieren im Anschluss 

an die Culturvereinler*innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  320 
3.1 In Brüchen denken: Historische Reflexionen als 

Ausgangspunkt für politisches Philosophieren  . . . . . . . . .  321 
3.2 Sichtbarkeit statt Unsichtbarkeit von 

Erkenntnisinteresse und Erkenntnissubjekt . . . . . . . . . . . .  323 
3.3 Politisches Philosophieren vs. politische Philosophie. 

Offene Denkräume vs. geschlossene Theoriegebäude . . .  325 
3.4 (Jüdisches) Archiv vs. Kanon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  326 
 
 
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  331 

 





 
 

I. Zur Einleitung: Jüdische Perspektiven als 
Ausgangspunkt kritischer Gesellschaftstheorie 

 
 

1. Vorbemerkungen 
 

1.1. Unbehagliche Leerstellen: Welchen Stellenwert haben 
jüdische Perspektiven in der politischen Philosophie? 

 
Wie jüdisch war Baruch Spinoza? Welche Bedeutung hatte das Ju-
dentum für seine Philosophie? Und ist das eine philosophisch rele-
vante Frage? So fragte ich mich in verschiedenen Spinozaseminaren 
während meines Studiums. In einem Seminar lasen wir den Theolo-
gisch-politischen Traktat (Spinoza 2018 [1670]). Dass Spinoza als Jude 
geboren und aufgrund seiner philosophischen Arbeiten als Häreti-
ker und Revolutionär aus der jüdischen Gemeinde verbannt wor-
den war (vgl. Nadler 2003a, 2003b), erfuhr ich als Hintergrund-
information in einem Kurzreferat. Für die philosophische Deutung 
spielte es keine Rolle. Die Inhalte des philosophischen Werkes wur-
den ausschließlich werk- und philosophieimmanent besprochen. 
Ähnliches gilt für das methodische Vorgehen in der Diskussion sei-
ner Ethik (Spinoza 2007 [1677]) einige Jahre später. Seine Überle-
gungen wurden ins Verhältnis zu René Descartes und Gottfried 
Wilhelm Leibniz gesetzt, nicht aber in den Kontext jüdischer Reli-
gionsphilosophie. Schließlich wurden die Vorwürfe des Pantheis-
mus gegen Spinoza in einem Seminar über den Spinozastreit an-
hand der Ethik geprüft. Das der Ethik zugrunde liegende jüdisch 
geprägte Gottesverständnis und der christliche Antijudaismus, der 
im Spinozastreit eine Rolle gespielt hatte, waren aber ebenfalls kein 
Thema (vgl. Goldenbaum 2012, 1997).  

Mit einer gezielten Relektüre, in der ich nach der Bedeutung des 
Judentums für Spinozas Denken fragte, wurde mir klar, wie wenig 
ich zuvor über seine Philosophie hatte verstehen können: Die poli-
tische Philosophie Spinozas zeigte sich mir nach der Auseinander-
setzung mit der Rolle des jüdischen Gesetzes und dessen Fokus auf 
das verantwortliche Handeln von Menschen in einem neuen Licht. 



14 Zur Einleitung 

Spinoza kritisierte dogmatische Herrschaftsansprüche im Juden-
tum, die verhinderten, dass Menschen eigenverantwortlich und mit 
Vernunft handelten. Statt deshalb das Judentum als solches zu ver-
werfen, rekurrierte er selbst auf das im jüdischen Gesetz anlegte 
verantwortliche und vernünftige Handeln, das die Menschen dazu 
befähigen sollte, sich dogmatischen Herrschaftsansprüchen nicht 
unterzuordnen. Und auch den in der Ethik begründeten Substanz-
begriff konnte ich erst durch den Bezug auf ein jüdisches Gottes-
verständnis und Spinozas Kritik daran angemessen verstehen. Jenes 
setzt eine Einheit und die Existenz Gottes voraus, die sich imma-
nent begründen lassen und für den Menschen immer nur – analog 
zum jüdischen Bilderverbot – negativ bestimmt verstanden werden 
können. Statt ein philosophisches Problem darin zu sehen, dass sich 
der Substanzbegriff nicht positiv begründen ließ, wurde mir durch 
den Rekurs klar, dass seine negative Bestimmung ermöglichte, Ein-
zelnes im Gesamtzusammenhang zu sehen, ohne den Gesamtzu-
sammenhang vorher in Gänze erfassen zu müssen. Spinozas Werk 
mit Bezug auf jüdische Traditionen und seiner Kritik daran zu le-
sen, eröffnete den Blick auf eine Philosophie, die versuchte, die 
Grundlage des Zusammenlebens von Menschen mit unterschiedli-
chen Interessen zu begründen. Die Menschen sollten für die Kritik 
und Transformation ihres Handelns selbst verantwortlich sein. Mit 
Bezug auf jüdische Traditionen und deren kritische Reflexion 
brachte Spinoza damit ein auf die Handlungsfähigkeit und Vernunft 
des Menschen ausgerichtetes Welt- bzw. Gesellschaftsbild in den 
philosophischen Diskurs ein, das für spätere Rationalist*innen1 eine 
Grundlage darstellen sollte. Entgegen der jüdischen Bezüge in sei-
nem Denken wird Spinoza häufig primär als vermeintlich allgemei-

 
1 In dieser Untersuchung wird grundsätzlich mit „*innen“ gegendert. 

Ich bin mir darüber im Klaren, dass eine Mehrheit der Philosoph*innen 
und Akteur*innen (im 19. Jahrhundert), die sichtbar wurden, Männer wa-
ren. Allerdings ist davon auszugehen, dass ihr Denken mindestens im Hin-
tergrund durch die Perspektiven und Gedanken von Frauen geprägt war. 
Die gendergerechte Sprache mit „*innen“ lässt dafür Raum, ohne auszu-
schließen, dass Frauen nicht beteiligt waren. Ich lasse das „*innen“ ebenso 
bewusst im Gebrauch des Ausdrucks Staatsbürger*innen aus dem 19. Jahr-
hundert stehen, denn die Kämpfe für die Emanzipation von Frauen* und 
Jüd*innen liefen teilweise zeitlich parallel und waren von ähnlichen Über-
legungen über Freiheit und Gleichheit geprägt. 



 Vorbemerkungen 15 

ner und dabei zumindest implizit christlicher Religionskritiker gele-
sen und der jüdische Hintergrund so unsichtbar gemacht.  

Die Auseinandersetzung mit den jüdischen Traditionen und ih-
rem Einfluss auf sein Denken fehlt in der Spinoza-Rezeption in der 
deutschsprachigen Philosophie weitgehend. Sie vollzieht sich an 
den Rändern und in Nischen oder wird in andere Disziplinen wie 
in die Judaistik oder in die Geschichte ausgegliedert. Viele Bezüge 
auf das Judentum in Spinozas Denken lassen sich über ideenge-
schichtliche Auseinandersetzungen erschließen (vgl. Wulf 2012); 
philosophische Aufsätze verstecken sich vereinzelt in Zeitschriften 
(vgl. Goldenbaum 2012, 1997, 1986). Meist sind es Texte, die als 
spezifisch jüdisch gekennzeichnet werden (vgl. Klapheck 2014; 
Yovel 2012; Nadler 2008; Goetschel 2004) und in den Seminarlis-
ten und in den Literaturverzeichnissen der als einschlägig beurteil-
ten Sekundärliteratur nicht vorkommen. 

Am Umgang mit Spinoza zeigt sich, dass die jüdische Perspek-
tive, wenn sie als solche überhaupt kenntlich gemacht wird, in zwei 
Weisen sichtbar wird: Entweder wird das Jüdische als spezielle Per-
spektive einer besonderen Gruppe bezeichnet und scheint dadurch 
nicht von allgemeinem Interesse zu sein; oder aber das Jüdische 
wird im Verbund mit dem Christlichen thematisch und in eine vor-
geblich kontinuierliche Tradition integriert. 

Dies zeigt sich einmal mehr im Begriff der jüdisch-christlichen 
Tradition. Mit der Dopplung „jüdisch-christlich“ ist keineswegs nur 
eine sprachliche Wendung aufgestellt, sondern zugleich auch eine 
begriffliche Verbindung geschaffen, die nahelegt, die jüdische Tra-
dition habe in der christlichen ihre bruchlose Fortsetzung gefun-
den, sei darin mehr oder weniger aufgegangen oder teile mit der 
christlichen Tradition wesentliche Merkmale, so dass eine solche 
Doppelnennung gerechtfertigt sei. 

Und in der Tat taucht der Ausdruck „jüdisch“ in der politischen 
(nicht explizit jüdischen) Philosophie der Gegenwart fast aus-
schließlich unter dem Begriff der sogenannten jüdisch-christlichen 
Tradition auf, wenn er überhaupt genannt wird. In meiner Lektüre 
politischer Philosophie bin ich immer wieder über den Begriff der 
jüdisch-christlichen Tradition gestolpert und habe mir die Frage ge-
stellt, welche Rolle dem Bestandteil „jüdisch“ darin zukommt.  

Ich nenne drei Denker*innen aus unterschiedlichen Theorie-
richtungen im Bereich der politischen Philosophie exemplarisch: 
Jürgen Habermas schreibt, dass sich „der Universalismus der Men-



16 Zur Einleitung 

schenrechte (neben stoischen Quellen) der säkularen Übersetzung 
des universalistischen Gehalts jüdisch-christlicher Heilsvorstellun-
gen“ (Habermas 2012: 140) verdanke. „[N]ur auf der jüdisch-christ-
lichen Traditionslinie [ist, H.P.] die in allen Weltbildern intern an-
gelegte Rationalisierung zu Ende geführt worden“ (Habermas 2016 
[1981a]: 278 f.). Habermas geht es darum, den sich durch die euro-
päische Moderne herausbildenden Rationalismus und damit ver-
bundene universelle Ideale für seine Demokratietheorie zu begrün-
den (vgl. Habermas 2002: 147 ff.).  

Auch Chantal Mouffe rekurriert auf die jüdisch-christliche Tra-
dition: 

 
Das liberale, demokratische Modell, einschließlich der ihm eigenen Idee 
der Menschenrechte, ist Ausdruck eines bestimmten kulturellen und histo-
rischen Kontextes, in dem, wie häufig angemerkt wurde, die jüdisch-christ-
liche Tradition eine zentrale Rolle spielt. (Mouffe 2016 [2014]: 58) 

 
Mouffe kritisiert den Vormachtanspruch der aus der jüdisch-christ-
lichen Tradition entwickelten Vorstellung von Liberalismus und 
Demokratie.  

Der Pragmatist Richard Rorty referiert auf die „Judeo-Christian 
religious tradition“ als Ideal der Brüderlichkeit und der Menschlich-
keit, das „ideal of human fraternity“ (Rorty 2007: 35). Dieses be-
greift er als liberal-demokratische Doktrin, die allen Menschen so 
viel Freiheit wie möglich gewährt, solange diese die Freiheit anderer 
nicht einschränkt. Diese Doktrin setzt er dem religiösen Funda-
mentalismus entgegen (vgl. Rorty 2007: 35).  

So unterschiedlich die Ansätze auch sind, gemeinsam ist ihnen, 
dass sie ihre Rede von der jüdisch-christlichen Tradition nicht wei-
ter thematisieren, reflektieren oder begründen. Der Begriff taucht 
als Referenz auf die europäische Aufklärung und damit verbundene 
universalistische Ideale auf, bleibt aber inhaltlich und historisch un-
bestimmt. Er rekurriert auf ein als allgemein bekannt vorausgesetz-
tes Wissen um die Bedeutung dieses Begriffspaars. Dabei findet we-
der in der Sekundärliteratur noch auf philosophischen Konferen-
zen oder in Seminaren eine Diskussion über diesen Begriff statt. 
Durch die Integration des Jüdischen in das Christliche entsteht eine 
Leerstelle in Bezug auf die Fragen danach, welche spezifische Be-
deutung und Funktion jüdische Perspektiven und Traditionen in 
der politischen Philosophie haben und welchen Beitrag sie zu allge-
meinen Fragen der politischen Philosophie leisten können. 



 Vorbemerkungen 17 

Mit welchen philosophischen Begriffen lässt sich eine solche 
Leerstelle artikulieren, um sie so der philosophischen Reflexion zu-
gänglich zu machen? Auf welche philosophischen Instrumentarien 
kann für die Rekonstruktion jüdischer Perspektiven zurückgegrif-
fen werden? 

Mit dieser Studie zeige ich eine Möglichkeit auf, die Abwesenheit 
und Anwesenheit jüdischer Perspektiven philosophisch zu reflek-
tieren. Damit ist zweierlei gemeint: Ich reflektiere mit Mitteln der 
Philosophie und ich reflektiere auf die Philosophie selbst. Von dort 
wird es möglich, das Potential jüdischer Perspektiven für die politi-
sche Philosophie herauszustellen. 

 
 

1.2. Die Anwesenheit der Abwesenheit jüdischer 
Perspektiven nach der Shoah 

 
Die Abwesenheit jüdischer Perspektiven in der politischen Philo-
sophie korrespondiert mit der langen Geschichte der Ausgrenzung, 
des christlichen Antijudaismus und des Antisemitismus, die sich im 
19. Jahrhundert zuspitzten und in der Shoah ihren vernichtenden 
Höhepunkt fanden. Auch nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs 
wirkte der Antisemitismus in veränderter Form weiter. Emil 
Fackenheim, ein jüdischer Philosoph, der 1916 in Halle geboren 
wurde, brachte das Problem im Kontext seiner Überlegungen über 
jüdische Perspektiven in der Philosophie nach 1945 folgenderma-
ßen auf den Punkt: 

 
Once, when modern Germany had Jewish philosophers, its academy all but 
ignored them; now that postmodern German philosophers seek Jewish 
philosophers they cannot find them in Germany – once the land, if not 
especially of ‘poets’, so certainly and emphatically of ‘philosophers’. This is 
the fact. What can be done by German philosophers is the question. 
(Fackenheim 1996c: 181) 

 
Vor 1933 hatte es viele Kulminationspunkte zwischen jüdischen 
und deutschen2 philosophischen Perspektiven gegeben, die ein Po-

 
2 Die Gegenüberstellung von „deutsch“ und „jüdisch“ ist in mehreren 

Hinsichten problematisch. Einerseits reproduziert sie antisemitische Aus-
grenzungen von Jüd*innen, denen mindestens bis 1945 (und bis heute) un-
terstellt wird, sie könnten als Jüd*innen keine sogenannten richtigen Deut-



18 Zur Einleitung 

tential für die Philosophie gehabt hätten (vgl. Fackenheim 1996c: 
182). Fackenheim verwies auf Denker*innen der Wissenschaft des 
Judentums (vgl. Fackenheim 1996a), durch die sich seit dem 
19. Jahrhundert eine lebendige Auseinandersetzung mit dem Juden-
tum aus wissenschaftlicher Perspektive entwickelt hatte (vgl. Carle-
bach 1992; Graetz 1992; Schaeffler 1992). Sie rangen auch um die 
Anerkennung jüdischer Perspektiven und Traditionen in ihrer Be-
deutung für die Wissenschaft über die Wissenschaft des Judentums 
hinaus. Mit Kulminationspunkten meinte Fackenheim Momente, in 
denen philosophische Gedanken sich in der Auseinandersetzung 
zwischen jüdischen und nicht-jüdischen Perspektiven und Traditi-
onen entwickelt hatten (vgl. Fackenheim 1996c: 182). Es hatte also 
Verbindungspunkte gegeben, an denen jüdische und nicht-jüdische 
Perspektiven fruchtbare Erkenntnisse hervorbrachten, die in ihrem 
Zusammenspiel für allgemeinphilosophische Fragen relevant wa-
ren.  

Diese Verbindungen brachen allerdings mit der Shoah in drasti-
scher Weise ab. Selbst die Erinnerung an sie war und ist bis heute 
für weite Teile der institutionellen Philosophie verloren gegangen 

 
schen sein. Andererseits wird die Unterscheidung zwischen jüdisch und 
deutsch heute aus jüdischen Perspektiven formuliert (vgl. Brumlik et al. 
2017). Denn in Deutschland macht es einen Unterschied, ob man aus einer 
jüdischen Familie mit einer Shoahgeschichte kommt, oder ob es in Fami-
lien Täter*innengeschichten gegeben hat. Dies zeigt sich beispielsweise in 
der Erinnerungskultur an die Shoah, in der immer eine Differenz der Per-
spektiven und der Betroffenheit bestehen bleiben wird. Gleichzeitig ist 
auch diese Unterscheidung der Perspektiven unpräzise, denn es gibt in vie-
len Familien jüdische und nicht-jüdische Angehörige. Viele Jüd*innen sind 
deutsche Staatsangehörige. Und es gibt natürlich auch nicht-jüdische Deut-
sche, die durch familienbiographische Verfolgungserfahrungen oder Hal-
tungen nicht in das, was Fackenheim als das Deutsche dem Jüdischen ge-
genüberstellt, hineinpassen. Die Gegenüberstellung ermöglicht einerseits 
jüdische Sichtbarkeit und Selbstermächtigung und führt andererseits zu ei-
ner mangelnden Sensibilität gegenüber jüdischer Diversität. Ich halte die 
Unterscheidung für die Kennzeichnung einer Differenz als Moment für 
hilfreich, das dann aber in der Reflexion hinterfragt und weitergedacht wer-
den muss.  

An der Unterscheidung ist für die Philosophie wichtig, dass der Erfah-
rungshintergrund und die Verortung in einer bestimmten Tradition Ein-
fluss auf das Denken nehmen können. Dies sollte Gegenstand philosophi-
scher Reflexion sein. 



 Vorbemerkungen 19 

(vgl. Fackenheim 1996c: 183). Nach 1945 war es laut Fackenheim 
nur noch möglich, die „presence of an absence“, die Anwesenheit 
der Abwesenheit jüdischer Philosoph*innen, jüdischer Perspekti-
ven und Traditionen, zu erkennen und anzuerkennen: 
 
There cannot be, in postmodern Germany in the foreseeable future, a Jew-
ish philosophical presence. The best possibility is, instead of a sheer ab-
sence, what might be called the presence of an absence. (Fackenheim 
1996c: 182) 
 
Fackenheim schrieb in seinen Reflexionen nach Auschwitz, dass es 
kein Wunder sei, dass nach der Verbrennung der Leichen, durch 
die es nicht einmal mehr Knochen gäbe, auch keine Gedanken 
mehr vorhanden seien (vgl. Fackenheim 1996c: 183 f.). 

Fackenheim fand Worte für die Anwesenheit der Abwesenheit, 
die bis in die politische Philosophie der Gegenwart hinein Gültig-
keit besitzen. Jüdische Denker*innen und jüdische Traditionen des 
Denkens waren mit der Shoah vernichtet worden, und diese Ver-
nichtung wirkt in und durch die Abwesenheit jüdischer Den-
ker*innen und Traditionen nach: Die Abwesenheit in der Gegen-
wart verweist auf eine Anwesenheit, eine vergangene Anwesenheit, 
aufgrund derer die gegenwärtige Abwesenheit keine Normalität 
sein kann. Dieses Verweisungsverhältnis fordert die vorgebliche 
Normalität heraus und stellt sie infrage. Der Begriff der anwesen-
den Abwesenheit drückt aus, dass es einmal jüdische Perspektiven 
und Traditionen gab, die anwesend sein könnten, es aber nicht sind, 
weil ihr Ausschluss und ihre Vernichtung in der Gegenwart nicht 
als Leerstelle sichtbar werden, sondern weitgehend unbemerkt blei-
ben. Durch Fackenheims Erkenntnis wird deutlich, dass in der 
Konsequenz der Vernichtung eine Leerstelle auch im Denken ent-
stehen musste. Diese Leerstelle lässt sich sichtbar machen, aber 
nicht, indem sie beliebig gefüllt wird, sondern nur über den Bezug 
auf die bestimmte anwesende Abwesenheit. 

Trotz der Vernichtung jüdischen Lebens und Denkens durch die 
Shoah war nach Fackenheim ein Weiterdenken möglich. Facken-
heim fand Zugang zu dieser Abwesenheit durch die Melancholie im 
Denken (vgl. Fackenheim 1996c: 182).3 Melancholie, aber auch 

 
3 Micha Brumlik eröffnet sein Buch über Deutschen Geist und Judenhass 

mit Gedichten von Ernst Bloch und Heinrich Heine sowie Überlegungen 
über Schmerz und Trauer, die beide in Bezug auf ihr Denken und Leben 



20 Zur Einleitung 

Trauer und Schmerz müssen zugelassen werden, und lassen inne-
halten und eingedenken. Gefühle und Irritationen können auch im 
philosophischen Nachdenken auf etwas verweisen, für das uns die 
Sprache fehlt, oder eine Spannung erzeugen, die sich mit den vorab 
vorhandenen Begriffen nicht unmittelbar einfangen lässt. Die Re-
flexion der Bedeutung von Gefühlen und Irritationen kann es er-
möglichen, Leerstellen wie die der anwesenden Abwesenheit be-
grifflich erfassbar zu machen.  
 
 

1.3. Zur Anwesenheit der Abwesenheit in der 
fachwissenschaftlichen Gegenwart: Wie weiter? 

 
Fackenheims Formulierung der Anwesenheit der Abwesenheit 
deckt sich mit den eingangs geschilderten Erfahrungen in der insti-
tutionellen Philosophie. Viele Jahre nach Fackenheims Reflexion 
erkenne ich auch in meinem Unbehagen über die Abwesenheit jü-
discher Perspektiven in der Philosophie ein Fortwirken der Anwe-
senheit der Abwesenheit, die selten explizit gemacht und damit für 
das philosophische Denken relevant wird. Denn eine fachwissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit der Anwesenheit der Abwesen-
heit jüdischer Perspektiven und Traditionen in der (politischen) 
Philosophie im deutschsprachigen Raum fehlt.  

Deutlich wird also, dass jüdische Traditionen und Perspektiven 
nicht einfach vorgefunden werden können, sondern erst mittels 
mühsamer Rekonstruktion in ihrer Abwesenheit erkannt, aufgear-
beitet und erinnert werden müssen, um von dort das Potential der 
Gedanken entfalten zu können. Zudem kann hinterfragt werden, 
wieso gegenwärtige jüdische Perspektiven in der politischen Philo-
sophie, die es durchaus gibt, im philosophischen Betrieb als solche 
kaum Beachtung finden. Das mögliche Potential jüdischer Perspek-
tiven zu allgemeinen Fragen der politischen Philosophie wird nicht 
wahrgenommen. 

Aus soziologischer Perspektive kann die Repräsentation jüdi-
scher Philosoph*innen im Hinblick auf Strukturen in Institutionen, 
Verteilungs- und Machtfragen betrachtet werden. Eine Auseinan-

 
als Jüd*innen und Deutsche zum Ausdruck brachten (vgl. Brumlik 2000). 
Melancholie, Schmerz und Trauer spielen in diesen Fällen eine entschei-
dende Rolle für das Denken, für Inhalt und Haltung. 



 Vorbemerkungen 21 

dersetzung mit jüdischen Perspektiven und Traditionen findet 
meist innerhalb der sogenannten Jüdischen Studien, der Judaistik 
und der Jüdischen Philosophie statt, also nicht im Rahmen dessen, 
was als allgemeine Philosophie verstanden wird. Sie findet in einem 
Subfeld4 statt. 
 
Zur großen Philosophiegeschichte parallel laufend, verhält sie [die Jüdische 
Philosophie, H.P.] sich notwendigerweise subaltern, wenn auch nicht ohne 
Aspirationen. (Goetschel 1994: 122) 
 
Jüdische Philosophie wird als ein Unterthema der allgemeinen Fra-
gen und des anerkannten Kanons verhandelt (vgl. Bour-
dieu/Wacquant 2013: 130). Die Jüdische Philosophie stellt dem-
nach einen Diskurs dar, dem im Machtgefüge des philosophischen 
Feldes über institutionelle Verortung, Berücksichtigung der Dis-
kurse und ihre Verhältnisbestimmung zu allgemeinen philosophi-
schen Kontexten ein spezifischer Platz zugewiesen wird (vgl. 
Bourdieu/Wacquant 2013: 136). 

Die Beschäftigung mit Jüdischer Philosophie in Deutschland ist 
dabei von ideengeschichtlichen Ansätzen dominiert, die jüdische 
Geistesgeschichte rekonstruieren. Den Bezug auf die Vergangen-
heit und eine Rekonstruktion des Gewesenen verstehe ich als Folge 
der Shoah und der Vorgeschichte des Antisemitismus. Ein großer 
Teil dieser Ideengeschichte der Philosophie muss erst wieder erar-
beitet und rekonstruiert werden. Demnach ist der wissenschaftliche 
Gegenstand der Jüdischen Studien und spezifischer der Jüdischen 
Philosophie durch das gesellschaftliche Verhältnis von Ausgren-
zung und Vernichtung mitgeformt. 

Das Potential jüdischer Traditionen und Perspektiven für die 
politische Philosophie jenseits der Grenzen der Subdisziplin Jüdi-
scher Philosophie sowie über eine Ideengeschichte hinaus ist bis-
lang weitgehend unerforscht oder erfährt nur wenig Rezeption.5 Es 

 
4 Zur Feldlogik vgl. Bourdieu (2013a: 124 ff.). 
5 Ein rares Beispiel ist der Schwerpunkt Judentum und praktische Philosophie 

in der Deutschen Zeitschrift für Philosophie (Buddeberg/Loick 2012). Allerdings 
fehlen in dieser Aufsatzsammlung Reflexionen auf die Leerstelle jüdischer 
Perspektiven und Traditionen in der Philosophie sowie eine Hinterfragung, 
welche systematischen Konsequenzen die Ausblendung der Vernichtung 
jüdischer Perspektiven und Traditionen für die (praktische) Philosophie 
mit sich bringt. 



22 Zur Einleitung 

vollzieht sich eine institutionelle und disziplinäre Trennung von so-
genannter Jüdischer und allgemeiner Philosophie, wobei dies die 
Frage provoziert, was unter allgemeiner Philosophie zu verstehen 
ist. Wie ich darlegen werde, sind die so bezeichneten Perspektiven 
oft christlich geprägt, werden allerdings nicht als christlich ausge-
wiesen. In der disziplinären Trennung zeigt sich zudem ein Hinweis 
darauf, dass zwischen jüdischen und christlichen Perspektiven im 
Denken gerade keine selbstverständliche Synthese besteht, wie dies 
der Begriff der jüdisch-christlichen Tradition suggeriert. In dieser 
Konstruktion verschwindet die Differenz, ja der Widerspruch, der 
zwischen jüdischen und christlichen Perspektiven seit der Entste-
hung des Begriffs bestand. 

Dass nur wenige Philosoph*innen die Abwesenheit jüdischer 
Perspektiven und Traditionen überhaupt bemerken, ist Teil des po-
litisch-philosophischen Problems. Meine eingangs formulierte Irri-
tation verweist auf eine strukturelle Unterrepräsentanz jüdischer 
Perspektiven in der politischen Philosophie (insbesondere im 
deutschsprachigen Raum) sowie auf ihre Subsumierung unter einen 
christlich-europäischen Wertekanon und damit auf ihre implizite 
und explizite Unsichtbarmachung.  

Mit dieser Untersuchung entwickele ich eine Kritik am Status 
quo der Abwesenheit jüdischer Perspektiven vor allem in der poli-
tischen Philosophie. In Fackenheims Begriff von der Anwesenheit 
der Abwesenheit jüdischer Perspektiven liegt eine produktive Span-
nung, die als Dialektik herausgearbeitet werden kann und die ein 
Weiterdenken über den Status quo hinaus in mehreren Weisen er-
möglicht.  

Unter Dialektik6 verstehe ich eine gedankliche Bewegung in Wi-
dersprüchen, wie sie mit dem Begriffspaar von Anwesenheit und 

 
6 Die Ausdrücke „Dialektik“ und „dialektischer Widerspruch“ ver-

wende ich unter Bezug auf Adorno (Risse 2017: 8). Mein Verständnis geht 
insbesondere auf folgendes Zitat aus der Negativen Dialektik zurück: „Dia-
lektik entfaltet die vom Allgemeinen diktierte Differenz des Besonderen 
vom Allgemeinen. Während sie, der ins Bewußtsein gedrungene Bruch von 
Subjekt und Objekt, dem Subjekt unentrinnbar ist, alles durchfurcht, was 
es, auch an Objektivem, denkt, hätte sie ein Ende in der Versöhnung. Diese 
gäbe das Nichtidentische frei, entledigte es noch des vergeistigten Zwan-
ges, eröffnete erst die Vielheit des Beschiedenen, über die Dialektik keine 
Macht mehr hätte. Versöhnung wäre das Eingedenken des nicht länger 
feindseligen Vielen, wie es subjektiver Vernunft anathema ist. Der Versöh-



 Vorbemerkungen 23 

Abwesenheit gesetzt werden, die produktiv zusammen- und weiter-
gedacht werden können. Widersprüche zusammenzudenken be-
deutet, durch die Verbindung zweier widersprüchlicher Momente 
gedanklichen Überschuss zu produzieren – einen neuen Gedanken 
zu entwickeln, der die vorherigen Momente aufhebt, d.h., transfor-
miert, erhält oder negiert. Ein Widerspruch besteht aus nichtiden-
tischen Momenten, die in einem spannungsvollen Verhältnis zuei-
nander stehen. Dialektisch ist ein Widerspruch, wenn durch den 
Bezug nichtidentischer Momente aufeinander etwas Neues entste-
hen kann, das zugleich die Differenzen erhält. 

Diese Dialektik ermöglicht, das Verhältnis von Anwesenheit und 
Abwesenheit folgendermaßen weiterzudenken. Die Anwesenheit 
der Abwesenheit lässt sich nur unter Einbezug der Abwesenheit der 
Anwesenheit herausfordern. Die vormals ignorierten jüdischen 
Perspektiven können nur im Bewusstsein des Bruchs durch die 
Shoah in die Philosophie heute hereingeholt werden. Zudem wird 
es möglich, auch in der gegenwärtigen Philosophie unbemerkte jü-
dische Perspektiven sichtbar zu machen. Der Begriff der Abwesen-
heit meint dabei nicht nur die reale Abwesenheit von jüdischen 
Denker*innen in der politischen Philosophie, sondern auch ihre 
Unsichtbarkeit trotz Anwesenheit. Der Begriff der Unsichtbarkeit7 
verweist auf das unsichtbare oder unsichtbar gemachte Hineinwir-
ken jüdischer Denker*innen, jüdischer Traditionen und Perspekti-
ven in die Philosophie; also auf Traditionen und Perspektiven, die 
anwesend sind, aber nicht als jüdisch identifiziert werden und in 
ihrer Differenz und eigenständigen Bedeutung nivelliert werden. 

 
nung dient Dialektik. Sie demontiert den logischen Zwangscharakter, dem 
sie folgt; deswegen wird sie als Panlogismus gescholten“ (Adorno 2015 
[1970]: 18). 

7 Ich habe den Ausdruck „Unsichtbarkeit“ bewusst gewählt. In Diskus-
sionen um diesen Begriff wurde mehrfach der Einwand formuliert, Un-
sichtbarkeit sei ein zu schwacher Ausdruck für die dahinterstehende Ver-
folgungsgeschichte von Jüd*innen in Deutschland und Europa. Diese Kri-
tik impliziert, dass von jüdischen Perspektiven nichts übrig geblieben ist. 
Ich argumentiere dagegen, dass jüdische Perspektiven, sichtbar und un-
sichtbar, trotz der Shoah Einfluss auf philosophisches Denken genommen 
haben. Ich verwende den Begriff, um jüdische Perspektiven, die trotz der 
Gewaltgeschichte entstanden waren, erhalten geblieben sind oder sich neu 
entwickelt haben, aus ihrer Unsichtbarkeit und Marginalität herauszuholen.  



24 Zur Einleitung 

Darüber hinaus ermöglichen die Reflexionen auf die Anwesen-
heit der Abwesenheit, eine reale Anwesenheit in der Gegenwart 
herauszustellen und damit die Anwesenheit jüdischen Lebens in der 
Gegenwart anzuerkennen. Dem zugrunde liegt ein weiterer dialek-
tischer Gedanke: Eine Anwesenheit des Abwesenden kann durch 
einen Bezug auf die Anwesenheit des Anwesenden gestärkt werden. 
Es geht dabei nicht nur um die bloße Wiederherstellung oder Ak-
tualisierung des ehemals Anwesenden. Denn dieses ist unweigerlich 
vergangen und ein solcher Versuch würde den Bruch der Shoah 
negieren. Die erneuerte Anwesenheit hebt das Abwesende auf und 
überschreitet es zugleich. Denn diese neue Anwesenheit des ehe-
mals Anwesenden wird möglich, weil ein anderes Abwesendes, eine 
neue jüdische Präsenz in Gesellschaft und Philosophie, die Abwe-
senheit wahrnimmt und die Anwesenheit einfordert. Mit anderen 
Worten: Durch die Reflexion auf das Abwesende kann die neue jü-
dische Anwesenheit deutlicher sichtbar sowie das ehemals Anwe-
sende anwesend werden. Die beiden neuen Weisen des Anwesen-
den werden zugleich und in Bezug zueinander anwesend. Die neue 
Anwesenheit jüdischer Perspektiven der Gegenwart kann auch an-
wesend werden, weil durch die neue Anwesenheit ehemals anwe-
sender jüdischer Perspektiven der Vergangenheit eine Geschichte 
jüdischer Perspektiven geschaffen wird, auf die sich gegenwärtige 
jüdische Perspektiven beziehen können. 

In dieser den Status quo überschreitenden Dialektik besteht ein 
entscheidender Unterschied zur ideengeschichtlichen Forschung, 
deren Gegenstand in der Vergangenheit liegt und aus der Distanz 
betrachtet wird. Ich ziele mit meinen Überlegungen darauf, die An-
wesenheit der Abwesenheit jüdischer Perspektiven in Beziehung 
zum gegenwärtigen Status quo der politischen Philosophie zu set-
zen und damit verändernd in Theorie und Praxis einzugreifen. Es 
liegt ein unmittelbares Erkenntnisinteresse vor, nämlich die gegen-
wärtigen wie die vergangenen jüdischen Perspektiven in ihrer Be-
deutung für die politische Philosophie sichtbar zu machen und da-
mit der gegenwärtigen Nichtbeachtung und Ausgrenzung entge-
genzuwirken.  

 
 



 Vorbemerkungen 25 

1.4. Jüdische Perspektiven und Traditionen 
statt Jüdische Philosophie 

 
In der Formulierung „jüdische Perspektiven und Traditionen“ wird 
es möglich, die Aushandlungen um die Frage, was „jüdisch“ bedeu-
tet und welche Konsequenzen sich daraus für das Denken und das 
Handeln ergeben, in den Blick zu nehmen. Ich rekonstruiere und 
entfalte in dieser Untersuchung jüdische Perspektiven und Traditi-
onen, um ihr Potential für politisches Philosophieren sichtbar zu 
machen. Unter Rekonstruktion verstehe ich die Auseinanderset-
zung mit der Abwesenheit einerseits und die Sichtbarmachung un-
sichtbarer jüdischer Perspektiven und Traditionen in der politi-
schen Philosophie andererseits. Unter Entfaltung wird ein Prozess 
der Annäherung an die Diversität und Veränderbarkeit dieser jüdi-
schen Perspektiven und Traditionen verstanden. Denn die Frage, 
was jüdisch bedeutet, ist Gegenstand einer fortwährenden Ausei-
nandersetzung. Sich mit jüdischen Perspektiven zu beschäftigen, 
bedeutet, sich mit Differenzen und Widersprüchen zu beschäftigen. 
Die produktive Kraft liegt darin, Differenzen sichtbar zu machen, 
ohne dabei auf eine vorher festgelegte Bestimmung des Gegen-
stands angewiesen zu sein oder zu einem letztgültigen, unveränder-
lichen Ergebnis zu kommen. Es entsteht eine Offenheit für die Ver-
änderbarkeit der Antworten je nach gesellschaftlichem Kontext. 
Eine Offenheit wird erzeugt, durch die neue Perspektiven in die 
philosophische Reflexion hineingeholt und entfaltet werden kön-
nen.  

Ich schreibe also bewusst nicht von Jüdischer Philosophie, son-
dern von jüdischen Perspektiven und Traditionen in der (politi-
schen) Philosophie. Denn es soll nicht darum gehen, einen Kanon 
Jüdischer Philosophie festzulegen. Solche Ansätze gibt es (vgl. 
Goldwater 1962; Roth 1962: 1 ff.). Sie greifen zu kurz, weil sie Eng-
führungen produzieren, die Perspektiven, Traditionen und Inter-
pretationen aufgrund externer Maßstäbe von vorne herein ausgren-
zen. Formalistische Ansätze definieren Jüdische Philosophie zum 
Beispiel oft als Philosophie von Jüd*innen, die nach der Halacha, 
dem jüdischen Gesetz, jüdisch sind (vgl. Kilcher et al. 2003: 
XVI ff.). Allerdings ist nicht gesagt, dass sich jüdische Philo-
soph*innen mit jüdischen Traditionen oder Fragen in der Philoso-
phie auseinandersetzen. Gleichzeitig können sich Menschen mit jü-
dischen Perspektiven und Traditionen in der Philosophie auseinan-



26 Zur Einleitung 

dersetzen, die nicht jüdisch sind. Manche essentialistische Ansätze 
schlagen vor, Jüdische Philosophie als Religionsphilosophie zu ver-
stehen (vgl. Guttmann 2000 [1933]). Sie soll sich mit Diskussionen 
um jüdisches Recht, um den Talmud und um metaphysische Fragen 
befassen und die Argumentationsformen aus diesen Traditionen al-
lein gewinnen. Aus solchen Ansätzen wird eine Beschäftigung mit 
jüdischer Geschichte und Politik über religiöse Fragen hinaus von 
vornherein ausgeschlossen. Säkulare Deutungen jüdischer Perspek-
tiven und Traditionen werden häufig ausgeklammert. Formalisti-
sche und essentialistische Ansätze und alle solche, die den Gel-
tungsbereich Jüdischer Philosophie unter Bezug auf externe Maß-
stäbe und Kriterien festlegen, verhindern eine Auseinandersetzung 
mit der Vielfalt jüdischer Perspektiven und Traditionen.  

Der Rekurs auf festgelegte Kriterien und Identitätszuschreibun-
gen ermöglicht zwar die Abgrenzung eines eigenständigen Bereichs, 
wird dabei aber dem vielfältigen und in sich heterogenen Gegen-
stand nicht gerecht. Jüdische Perspektiven und Traditionen können 
nur unter Anerkennung ihrer inneren Widersprüchlichkeit, Diver-
sität und Komplexität sichtbar werden (vgl. Rose 1994; Roth 1962: 
14 ff.). Sie entziehen sich dabei Homogenitätsvorstellungen identi-
tätsstiftender Kategorien; denn festgeschriebene und unveränderli-
che Identitäten sind in dem hier untersuchten Diskurs nicht verfüg-
bar. Stattdessen ist es produktiv, jüdische Perspektiven und Tradi-
tionen in der Philosophie als bewegliche Figuren zu verstehen, de-
ren inhaltliche Bedeutung nicht vorweg bestimmt werden kann, 
sondern sich immer nur konkret und historisch entfalten und wei-
terdenken lässt (vgl. Goetschel 2013, 1994). So entsteht ein Raum, 
um auch über Veränderungen nachzudenken. 

Denn jüdisches Leben, insbesondere in der Diaspora, hat sich 
immer wieder neu formiert, verändert und in Bezug zu anderen 
Kulturen und Lebensweisen gesetzt (vgl. Volkov 1992: 10 ff.). Es 
hat sich trotz und wegen seiner inneren Vielheit und Zerstreutheit 
als Einheit gehalten. Der eingangs erwähnte Spinoza ist ein sehr 
frühes Beispiel für innerjüdische Auseinandersetzungen mit dem 
jüdischen Gesetz und den daraus resultierenden Konsequenzen für 
Handeln, Denken und Identität, denn er setzte sich als Freidenker 
über rabbinische Doktrinen hinweg. Das macht ihn aus meiner Per-
spektive nicht notwendig weniger jüdisch. Allerdings wurde 
Spinoza von der portugiesisch-israelitischen Gemeinde Amsterdam 



 Vorbemerkungen 27 

bis heute nicht rehabilitiert, obwohl jüdische Wissenschaftler*innen 
sich immer wieder darum bemüht haben (vgl. Rocker 2014). 

In der Tat war Spinoza ein Vorläufer der Herausbildung jüdi-
scher Identität und Wissenschaft der Moderne. Der primär religiöse 
Rahmen, den der Begriff „jüdisch“ einmal gehabt hatte, verlor An-
fang/Mitte des 18. Jahrhunderts seine Gültigkeit (vgl. Volkov 1992: 
7). Bis dahin bestimmte im Wesentlichen die Halacha, das jüdische 
Gesetz, jüdisches Leben. Religion, Tradition und Lebensform wa-
ren aufs Engste miteinander verbunden, denn die Halacha schrieb 
zahlreiche Gesetze vor, die den Alltag strukturierten (vgl. Volkov 
1992: 7). Dies änderte sich mit der Haskala, der jüdischen Aufklä-
rung, den zunehmenden Zugängen in die christlich geprägte Ge-
sellschaft, der Säkularisierung, der Modernisierung, aber auch den 
antijüdischen und antisemitischen Forderungen an Jüd*innen, sie 
sollten ihr Jüdischsein, ihre sogenannte Eigentümlichkeit aufgeben. 
Jüdische Alltagspraxen wurden zunehmend durch innere und äu-
ßere Spannungen herausgefordert. Jüdisches Leben und jüdische 
Selbstverständnisse veränderten sich grundlegend und lösten sich 
mehr und mehr von der strengen Lebensführung, die in der Ha-
lacha festgeschrieben war (vgl. Feiner 2007; Schulte 2002; Carle-
bach 1992). Mit der abnehmenden Bedeutung der Religion stellten 
sich neue Fragen. Wer oder was sind die Jüd*innen? Eine Religi-
onsgemeinschaft? Ein Volk? Eine Nation? Bezeichnet „jüdisch“ 
eine spezifische ethnische Gruppe mit entsprechenden Merkmalen? 
Was hält Jüd*innen zusammen? Kann man von jüdischen Traditi-
onen auf der Grundlage der Veränderungen noch sprechen?  

Shulamit Volkov subsumiert diese vielfältigen Entwicklungen 
der Modernisierungen und der damit verbundenen Fragen um jü-
dische Identitäten unter dem Begriff der „Erfindung einer Tradi-
tion“ (Volkov 1992: 8). Genau genommen entwickelten sich viele 
unterschiedliche Traditionen des Judentums und führten zu regen 
Debatten um jüdische Identitäten. Diese wurden mit der Heraus-
bildung einer Wissenschaft des Judentums zum Gegenstand von 
dessen wissenschaftlicher Erforschung (vgl. Brenner/Rohrbacher 
2000). Statt einer festschreibenden Definition des Jüdischen ent-
stand ein neues Forschungsfeld. Mit meiner Untersuchung rekon-
struiere und rekonstituiere ich diese philosophische Perspektive im 
Sinne einer erneuernden Anwesendmachung des abwesenden ehe-
mals Anwesenden.  
 



28 Zur Einleitung 

1.5. Der Anfang der Wissenschaft des Judentums: 
Der Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden 

 
Von jüdischen Traditionen und Perspektiven in der (politischen) 
Philosophie zu schreiben, wie ich es in dieser Arbeit tue, knüpft an 
die sozialen und identitätsbezogenen Veränderungen der Moderne 
sowie an die Herausbildung der Wissenschaft des Judentums im 
19. Jahrhundert an (vgl. Brenner/Rohrbacher 2000). Diese Wissen-
schaft zielte in ihren Ursprüngen darauf, die Vielfalt jüdischer Ge-
schichte, jüdischen Lebens und jüdischen Denkens begrifflich fass-
bar zu machen. Grundlegend war dafür unter anderem die Philoso-
phie (vgl. Volkov 1992: 13 f.).  

Der Begriff der Wissenschaft des Judentums tauchte erstmals im 
Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden (im Folgenden Cul-
turverein) um 1819 auf (Zunz 1875).8 Dessen Anliegen war zum 
einen die wissenschaftliche Erforschung der Diversität des Juden-
tums. Im Culturverein wurde über den Wandel jüdischer Selbstver-
ständnisse in der Moderne diskutiert und die Frage bearbeitet, auf 
welcher Grundlage die innere Vielfalt des Judentums auf Begriffe 
gebracht werden könnte. Die Frage einer inneren Emanzipation des 
Judentums von religiös begründeten Machtverhältnissen war zum 
anderen eng verknüpft mit der Reflexion und Kritik gesamtgesell-
schaftlicher Machtverhältnisse, insbesondere der Diskriminierung 
von Jüd*innen durch eine christlich dominierte Gesellschaft. 
Machtverhältnisse innerhalb des Judentums und Machtverhältnisse 
in der Gesamtgesellschaft sahen die Mitglieder des Culturvereins als 
Hinderungsgrund für jüdische und gesamtgesellschaftliche Eman-
zipation an. Das philosophische Denken der Culturvereinler*innen 
drehte sich um allgemeine Fragen von Freiheit, Gleichheit und Ge-

 
8 Der Ausdruck „Jüdische Philosophie“ tauchte interessanterweise zu-

nächst bei Zunz auf. Man könnte dies als Versuch deuten, einen Begriff zu 
finden, unter dem sich universelle und partikulare Momente miteinander 
verbinden lassen. Mit Meyer lässt sich zugleich zeigen, dass der Versuch, 
verbindliche Kriterien zu finden, immer wieder scheiterte. In seinem Auf-
satz mit dem Titel „Die Geschichtlichkeit der jüdischen Philosophie“ kon-
statiert Meyer, dass sich die Philosophie der Herausforderung eines Be-
griffs Jüdischer Philosophie seit 1945 entzogen hat (vgl. Meyer 2017: 341 
f.). Er stellt sich in dem Text der Frage, welche unterschiedlichen herme-
neutisch-analytischen Prinzipien den vielfältigen Verständnissen Jüdischer 
Philosophie zugrunde liegen.  




