Christof Breitsameter

Schuld und Vergebung

Eine theologische Neukonturierung

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

EWE(Q% FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © isaravut/shutterstock
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39096-8
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83096-9



Inhalt
Vorwort . ... 7
I. Einleitung . . ... ... ... 9
1.1 Eingrenzung des Gegenstandes . ................... 9
1.2 Gangder Untersuchung . ............. ... ... ..... 13
1.3 KonzeptuelleNotiz . ........................... 14
1.4 Terminologische Notiz . ......................... 15
2. Schuld und Siinde aus biblischer und moderner Sicht . .. ... ... 16
2.1 Begriffe und Modelle von Schuld .. ................. 16
2.2 Zurechnungvon Schuld ......................... 21
23 UnheilundStinde ........ ... ... ... .......... 27
2.4 Der Umgang mit Siinde und Schuld . ................ 30
2.4.1 Blutrache und die Beschrinkung von Schuld . ... ... 30
2.4.2 Korperverletzung und die Beschrinkung von Vergeltung 32
2.5 Paulinische Siindentheologie . ........... ... ... ... 34
2.5.1 Die Universalitit des Gesetzes .. ............... 35
2.5.2 DieMachtder Siinde .. ..................... 38
2.5.3 Stellvertretendes Opfer und Anspriiche der Moral . ... 40
2.5.4 Moralisierung der Religion: Folgen und Ursachen . ... 43
2.6 Gibt es eine Sithne von Stinden? .. ................. 45
2.6.1 Riickblick und Ausblick .. ................... 46
2.6.2 Der Weltgerichtsdialog als ,,moral exemplarism“? . ... 48
2.7 Schuld und Siinde modern .. .......... ... ......... 58
270 8Unde ... 59
2.7.2 Individuum und Kollektiv .. ....... ... ....... 60
273 Erbsiinde . ........ ... ... 74
28 Fazit ... ... . 86
3. Reziprozitit: Vergeltung und Vergebung . ................. 91
3.1 Wer vergibt hier wem? . ............ ... ... ....... 101
3.2 Von Schuld und von Schulden . ... ................. 106
3.3 Vom Suchen und Finden — und von einer Umkehr .. ... .. 111
3.4 DPositive Reziprozitit: Den Néchsten lieben wie sich selbst . .. 115
3.4.1 Von Helden sozialer Gerechtigkeit .............. 115
3.4.2 Der Umgang mit Verfehlungen: géttliche oder

menschliche Vergebung? ... ..... ... ... ... ... 121
3.5 Negative Reziprozitit: Wie steht es mit der Feindesliebe? ... 127



6 Inhalt

3.6 Spiritualisierung und Eschatologisierung . ............. 141
3.7 Fazit ... .. ... 144
4. Vergebung . . ... ... ... 151
4.1 Selbstachtung . ........ ... . ... .. ... .. . ... 155
4.2 Kriterien der Herabwiirdigung . . .. ................. 157
4.3 Sind Selbst- und Fremdachtung voneinander abhingig? . ... 162
4.4 Vergeben und Vergessen? . ....................... 174
4.5 Individuelle und dividuelle Rationalitat . .. ............ 179
46 Fazit . ... ... ... 186
5. Gott und die Vergebung ... ........ ... . ... . . ... ... 190
5.1 Voraussetzungen fur eine ethisch fundierte Eschatologie . ... 190
5.2 Diesseitige und jenseitige Vergebung .. ............... 197
5.3 DarfGott vergeben? . ... ... ...... ... ... ... ... ... 199
5.4 Stellvertretende Vergebung? . ... ...... ... ... ... ... 205
5.5 Bedingungslose Vergebung? . .................. . ... 211
5.6 Ethische Bewertung von Schuld in eschatologischer
Perspektive . . .. ... ... . .. 221
57 Fazit .. ... ... 223
6. Ertrag . . ... ... .. .. 227
Literaturverzeichnis . .............. ... .. ... . ....... 231
Sachregister . .. ... ... .. .. ... 240

Personenverzeichnis . ... ... ... ... . ... ... .. . . ... ... ... 243



Vorwort

Die Arbeit an grundlegenden Reflexionen zu Schuld und Vergebung, die Teile
der Studie ,Das Gebot der Liebe — Kontur und Provokation“ wiederaufnahm
und weiterfithrte, erhielt angesichts des kirchlichen Missbrauchsskandals
besondere Brisanz. Sie unternimmt freilich nicht den Versuch, Kausalzusam-
menhinge zwischen theologischen Mustern, die einen solchen Missbrauch be-
giinstigen mogen, einerseits und den Missbrauchshandlungen andererseits aus-
machen zu wollen, auch wenn sich solche Verbindungen unwillkiirlich
aufdrangen und vermutlich durch empirische Belege gestiitzt werden konnten.
Stattdessen soll exemplarisch der Hintergrund ausgeleuchtet werden, vor dem
sich Missbrauch auf vielen Ebenen auch und gerade in einem Feld ereignete,
das, jedenfalls seinem Selbstverstindnis nach, davon vollkommen frei sein
miisste. Dies soll anhand der Begriffe von Schuld und Vergebung geschehen.
Generell markieren diese beiden Begriffe instabile Zustinde normativer
Ordnungen, Schuld durch Normabweichung, die Vergeltung evoziert, Ver-
gebung durch den Verzicht auf Vergeltung um der kiinftigen Normbefolgung
willen. Historisch gesehen wurden innerhalb der biblischen Theologie sote-
riologische Uberlegungen nach und nach zugunsten eines ethischen Zugriffs
auf diese Thematik zuriickgedringt: Schuld und Vergebung erscheinen als
unvertretbar. Die christliche Theologie zeigt eine gegenldufige Tendenz: Sote-
riologische Erwigungen iiberlagerten nach und nach den ethischen Zugriff,
Konzepte von Schuld und Vergebung wurden durch den Gedanken der Stell-
vertretung tiefgreifend verdndert. In diesem Prozess wird Vergebung von
Schuld in das Innere des Menschen sowie in das Jenseits von Zeit und Ge-
schichte verlegt, wofiir es Anzeichen schon in den biblischen Schriften gibt.
Strukturell wird dieser semantische Transformationsprozess durch eine
zunehmende Individualisierung sowie, damit untrennbar verbunden, durch
die allmihliche Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Funktionen angeregt:
Mehr und mehr erscheint unsicher, wie sich Schuld religios deuten ldsst,
was zur schon erwihnten Verinnerlichung und Verjenseitigung von Ver-
gebung fiihrt. In dieser Entwicklung wird das Recht Schritt fiir Schritt (etwa
auch von religiosen Determinanten) freigesetzt, der juridische Umgang mit
Schuld dominiert den religiosen Umgang. Anders formuliert: Die rechtliche
Bewiltigung von Schuld, die sich 6ffentlich ereignet oder zumindest ereignen
soll, dringt die religitse, die im Geheimen stattfindet (ndmlich im Gewissen
des Einzelnen, das das Gericht Gottes vorwegzunehmen hat), zuriick. Im ju-
ridischen Kontext wird Vergebung dagegen weitgehend privatisiert, im reli-
giosen Kontext weitgehend Gott {iberantwortet, wodurch das Opfer, das



8 Vorwort

dem Titer zu vergeben hat, faktisch enteignet wird. Beide Male wird der
Konnex von Titer und Opfer zumindest gelockert oder ganz zertrennt.
Doch ist menschliche Schuld durch das gottliche Sithnopfer, das man bib-
lisch begriindet sieht, vergeben? Bedarf es dann noch einer individuellen
oder kollektiven Schuldbewiltigung? Und warum sollte es, wenn es sich so
verhilt, tiberhaupt noch ein gottliches Gericht geben?

Systematisch unternimmt die Studie den Versuch einer zeitgendssischen
theologischen Konturierung von Schuld und Vergebung, vor allem des Ge-
dankens ihrer Unvertretbarkeit. Hier ist auch zu klidren, welche Form von
Schuld tiberhaupt Vergebung erfordert. Besondere Aufmerksamkeit wird da-
bei auf die Unterscheidung von Regeletablierung und Regelbefolgung, Tétern
zweiter und Tétern erster Ordnung, priméren und sekundidren Opfern, divi-
dueller und individueller Schuld sowie von Versohnung und Vergebung
gelegt. Gleichzeitig werden Uberlegungen zu einer ethisch fundierten Escha-
tologie vorgelegt, die kliren sollen, unter welchen Bedingungen dann tber-
haupt von Vergebung zu sprechen ist und welche Rolle Gott dabei spielt.
Hier wird die Vorstellung einer Seelensubstanz zuriickgewiesen, weil sie die
Personlichkeit einer Person nicht ernst nimmt, was sich traditionell in der
Konstruktion eines Zwischenzustandes auswirkte, der den Tod eines Men-
schen von seiner Auferstehung trennt. Schliellich soll bedachte werden, ob
es eine Pflicht zu vergeben gibt, ob Vergebung an Bedingungen gekniipft
oder von Bedingungen freigehalten werden darf, und was ist, wenn ein Opfer
seinem Téter nicht zu vergeben bereit ist.

Konzeptionell ist mit den folgenden Ausfithrungen die Uberzeugung ver-
bunden, dass Begriffe wie ,,Schuld“ und ,,Vergebung Werkzeuge zur Bewil-
tigung von existenziellen Situationen darstellen und, wie alle Werkzeuge, ihre
spezifische Bedeutung und Geltung haben, die wiederum von konkreten
Kontexten abhingen. Sie besitzen deshalb auch eine bestimmte Reichweite,
womit gleichzeitig auch ihre Grenzen beschrieben sind. Bedeutung und Gel-
tung sind auflerdem nicht asozial und ahistorisch verfasst. Jede Entkon-
textualisierung wiirde deshalb den Zugang zu diesen Begriffen versperren.
Ubergesellschaftliche und {iberzeitliche Aussagen zu Schuld und Vergebung
kann es daher, auch aus theologischer Sicht, nicht geben, wie ja auch die Ge-
schichte dieser Begriffe deutlich zeigt.

Martin Ebner darf ich fiir wertvolle exegetische Hinweise herzlich dan-
ken. Angela Kern gebiihrt Dank fiir die kritische Durchsicht des Manu-
skripts. Es versteht sich von selbst, dass alle verbliebenen Fehler zu Lasten
des Autors gehen. Besonders danke ich schlieflich Clemens Carl vom Verlag
Herder fiir die anregende konzeptionelle Betreuung.

Miinchen, im Oktober 2021 Christof Breitsameter



1. Einleitung

1.1 Eingrenzung des Gegenstandes

Uber Vergebung nachzudenken erfordert, auch benachbarte Begriffe wie
»Schuld® und ,,Vergeltung® zu kliren.! Das Vorliegen von Schuld ist Voraus-
setzung fiir Vergeltung wie fiir Vergebung. Nur wenn eine Person fiir ihr
Handeln belangt werden kann, kann ihr auch vergeben werden. Schon bib-
lische Texte und Kontexte setzen eine Absicht voraus, um von zurechenbarer
Schuld sprechen zu konnen. Aus ethischer Sicht kommt es darauf an, Schuld
moglichst exakt zu bestimmen und mdglichst korrekt zuzurechnen. Erst
dann kann dariiber nachgedacht werden, wie wir uns von Schuld befreien
konnen. Der Begriff der Entschuldigung, der damit ins Spiel gebracht wird,
soll deshalb zweierlei bedeuten: (1) Der Téter wird entschuldigt, wenn er fiir
eine Tat nicht oder nur teilweise verantwortlich gemacht werden kann, wenn
es also um den Ausschluss oder die Verminderung von Schuld geht. Ver-
gebung hat nichts mit mildernden Umstinden zu tun, die zu einem ange-
messenen Urteil iiber die (gegebenenfalls verminderte) Schuld eines Men-
schen bzw. iiber die Strafe, die verhingt werden soll, Anlass geben.? Wo eine
Minderung von Schuld zu konstatieren ist, geht es nicht um Vergebung, son-
dern um eine mdoglichst angemessene Feststellung von Schuld bis hin zur
vollstindigen ,Entschuldigung“: Wenn wir einer Person aus verniinftigen
Griinden nichts nachtragen miissen bzw. diirfen, brauchen bzw. kénnen wir
auch nicht vergeben. (2) Der Titer entschuldigt sich, was voraussetzt, dass er

! Fiir die biblischen Schriften ist Leid, das Menschen einander zufiigen, ein zentral wichtiges
Thema, das durch den Begriff der Schuld tiberhaupt erst handhabbar wird. Nur wo iiber
Schuld gehandelt wird, kann der Versuch unternommen werden, von Menschen verursachtes
Leid zu iiberwinden, sei es durch Vergeltung, sei es durch Vergebung. Mit der christlichen
Theologie sei die gesteigerte Sensibilitit gegeniiber menschlichem Leid durch eine gesteigerte
Sensibilitit gegeniiber Schuld und Siinde abgelst worden, so konstatiert Johann Baptist
Metz. Die Zuschreibung von Schuld und Siinde hat sich sogar verselbststindigt. Es ist nicht
mehr das Leid, das die Zurechnung von Schuld und Siinde hervorbringt, ganz im Gegenteil:
die Zurechnung von Schuld und Siinde bringt nun Leid hervor. Vgl. dazu J. B. Metz, Gottes-
krise. Versuch zur ,,geistigen Situation der Zeit*, in: J. B. Metz/G. B. Ginzel/P. Glotz/]. Haber-
mas, D. Solle (eds.), Diagnosen zur Zeit, Diisseldorf 1994, 7692, 85: ,,Das Christentum ver-
wandelte sich aus einer Leidensmoral in eine Siindenmoral, aus einem leidempfindlichen
Christentum wurde ein stindenempfindliches. Allerdings hat die Zurechnung von Schuld
und Siinde, wie gesagt, nicht nur eine destruktive, leid-férdernde, sondern auch eine kons-
truktive, leid-mindernde Komponente, macht sie doch auf Unrecht allererst aufmerksam.

2 Zu denken ist hier an Einschrinkungen der Willensfreiheit und der Handlungsfreiheit (etwa
durch eine Drohung), womit jeweils eine verminderte Schuldfihigkeit einhergehen kann.



10 Einleitung

fiir seine Tat zu Recht verantwortlich gemacht werden kann, dass seine
Schuld also erkannt und anerkannt und die Bitte um Vergebung womaglich
mit dem Ausdruck von Reue und Bufle artikuliert wird, um die Vergeltung
einer Unrechtshandlung abzumildern oder sogar auszuschliefen. Dabei kann
Vergeltung vom expressiv dargestellten Groll des Opfers bis hin zur Bestra-
fung des Titers, die individuell oder kollektiv erfolgen kann und eigens ge-
rechtfertigt werden muss, reichen. Somit sind bereits mehrere Vorentschei-
dungen getroffen, was Vergebung und Vergeltung, Schuld und Strafe
betrifft, Vorentscheidungen, die bestritten werden kénnen und deshalb mit
Griinden ausgestattet werden miissen.

Dies gilt auch fiir die Annahme, dass sich der Diskurs um Vergebung auf
Reziprozititskontexte zu beziehen hat, was im Verlauf dieser Studie sowohl
historisch als auch systematisch plausibilisiert werden soll. Fiir den histori-
schen Kontext folgt daraus, dass Phinomene positiver wie negativer Rezipro-
zitdt in den Blick genommen werden miissen. Dies soll mit Blick auf die Bibel
anhand der so genannten Gebote der Nichsten- und der Feindesliebe sowie
mit Blick auf die pagane Umwelt anhand des Konzepts der Freundschafts-
liebe diskutiert werden. Obwohl es den Anschein haben kénnte, als handle
es sich hier um Exkurse, wird in Wirklichkeit der historische Hintergrund
ausgeleuchtet, auf dem Prozesse wie Vergeltung und Vergebung — alltagswelt-
lich konturiert — erst verstindlich werden. Ubrigens begreifen Reziprozitits-
kontexte sowohl biblischer wie auch paganer Herkunft die Position einer
Gottheit unabdingbar mit ein, was in der systematischen und auch fiir zeit-
genossische Verhiltnisse applizierbaren Betrachtung auf eine ethisch fundierte
Eschatologie der Vergebung hinauslaufen soll.

Historisch lisst sich Folgendes beobachten: Wo der imaginierte Kreislauf
von Geben und Nehmen zwischen Gott und Mensch sowie zwischen Men-
schen unterbrochen wird, treten Reaktionen wie Vergeltung oder eben Ver-
gebung und Uberlegungen zu Schuld und Strafe auf den Plan. Systematisch
gesehen ist Vergebung da erforderlich, wo Verhiltnisse positiver Reziprozitit
ge- oder zerstort wurden. Vergebung kann geiibt werden, um nicht, nimlich
mittels Vergeltung, in einen Zustand negativer Reziprozitit zu gelangen bzw.
um aus einem solchen Zustand wieder herauszufinden. Rache ist eine Form
der Vergeltung, die so genannte Talion eine andere: Beide Formen kénnen
auch unter dem Begriff der Strafe verhandelt werden. Wir werden darauf
mit Blick auf die biblischen Texte zuriickkommen. Schuld kann dann als Zei-
chen aufler Kraft gesetzter Reziprozitit gelten, Strafe als Zeichen in Kraft zu
setzender Reziprozitit, mit allen Unsicherheiten, die damit verbunden sind.
Von Vergebung sprechen wir, so sei noch hinzugefiigt, wenn der Téter im
Blickfeld ist, von Verzeihung, wenn die Tat im Vordergrund steht: Einem Té-
ter wird vergeben, eine Tat wird verziehen.



Eingrenzung des Gegenstandes 11

Neben nicht rechtfertigbaren Asymmetrien, die wir mit den Begriffen
Schuld und Strafe abhandeln, gibt es auch rechtfertigbare Asymmetrien, die
uns unter den Stichworten ,Supererogation und ,reiner Altruismus“ be-
schiftigen werden. Eine zentrale Uberlegung, die wir am Ende dieser Studie
noch einmal aufgreifen werden, soll deshalb sein, was es heif3t, bedingungslos
zu vergeben, also jede Form von Vergeltung moglichst zuriickzudriangen. In-
tuitiv liegt es uns ungleich niher, Vergebung an Bedingungen zu kniipfen,
beispielsweise an das Eingestindnis von Schuld (die wir voraussetzen miis-
sen, um von Vergebung sprechen zu kénnen), die Artikulation von Reue
und die Bereitschaft zur Bufle, die eine Wiedergutmachung, sofern méglich,
einschlief3t. Reue wird sich zunichst in die Vergangenheit richten: Eine Per-
son bedauert, was sie getan hat, doch nicht hitte tun sollen, sie wiinscht also,
sie hitte nicht getan oder konnte doch wenigstens ungeschehen machen, was
sie getan hat. Reue sollte sich allerdings auch in die Zukunft richten und in
dem Entschluss ihren Ausdruck finden, das veriibte Unrecht nicht wieder zu
tun bzw. iiberhaupt kein Unrecht mehr zu begehen. Der Blick in die Vergan-
genheit hilft vornehmlich dem Opfer und dem Titer, der Blick in die Zu-
kunft eher der Gesellschaft und auf diesem Weg wiederum dem Opfer wie
dem Téter. Man konnte Reue als notwendige und Bufe als hinreichende Be-
dingung fiir Vergebung statuieren. Der Zusammenhang von Reue und Bufle
im beschriebenen Sinn kann dann — zumindest vorldufig — wie folgt plausi-
bilisiert werden: Reue allein kann nicht garantieren bzw. hinreichend sicher-
stellen, dass vom Téter nicht weiteres Unrecht ausgeht, zumindest wird dies
durch die Institution von Bufle wahrscheinlicher — was etwa gleichzeitig fiir
die Einrichtung wie fiir die Einschrankung von Strafe spricht. Genau genom-
men diirfte man, solange die Gefahr besteht, dass der Titer in irgendeiner
Weise riickfillig wird, nicht vergeben. Was jedoch ist, wenn eine Person, die
in der Vergangenheit Unrecht begangen hat, kein Unrecht mehr begehen
kann? Liegt dann bereits eine hinreichende Bedingung fir Vergebung vor?
Von Seiten der Gesellschaft ja (zumindest wenn sie nicht geschadigt wurde),
von Seiten des Opfers nein (weil der ihm entstandene Schaden, wo méglich,
wiedergutgemacht werden muss). Es ist jedoch grundsitzlich zu tiberlegen,
ob Vergebung aus ethischer Sicht an Bedingungen gekniipft werden darf
bzw. gekniipft werden soll.

Wir werden anhand von biblischen Texten beobachten, was wir in histori-
scher Absicht als Rationalisierung von Schuld oder als Rechtfertigung fiir die
Zuweisung von Schuld bezeichnen kénnen. Daher sollen in systematischer Hin-
sicht sowohl die Zurechnung als auch die rationale Beschrankung der Zurech-
nung von Schuld als unabdingbare Voraussetzungen fiir Vergebung benannt
werden. Die Einschrinkung der Zurechnung von Schuld ist allerdings nicht
schon Bestandteil dessen, was wir ,,Vergebung“ nennen werden. Wichtig fiir



12 Einleitung

die Bewiltigung von Schuld ist zudem die Vergeltung von Unrecht, sei es, dass
dadurch die normative Ordnung wieder in ihr Recht gesetzt wird, sei es, dass
davon retributive oder priaventive Wirkungen ausgehen. Wir werden Prozesse
der Beschrinkung von Vergeltung beobachten, die sich als Rationalisierung
von Strafe und damit als Rechtfertigung (der Verhingung) von Strafe verste-
hen lassen. Die rationale Zumessung von Strafe riickt schon an das heran, was
wir Vergebung nennen, sie bietet, so kdnnte man einstweilen formulieren, eine
Art von Gegenhalt zu Akten der Vergebung. Zu Schuld und Strafe bzw. zu Ver-
geltung und Vergebung tritt zuletzt auch der Vorgang des Vergessens oder
Nicht-Vergessens von Schuld. Hier lisst sich etwa beobachten, wie Schuld in
biblischen Texten auf transmundane oder transhumane Krifte bezogen wird,
um sie, wenn eine Zurechnung auf Individuen oder die Gemeinschaft nicht
gerechtfertigt werden kann, nicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Auf diese
Weise kann die normative Ordnung ohne den Preis einer ungerechtfertigten
Zuweisung von Schuld aufrechterhalten werden. Zugleich existieren Prozesse,
die ein kontrolliertes Vergessen erlauben, indem Schuld einer rettenden Macht
tibereignet wird.

Modern wird man die bereits ins Spiel gebrachten Phinomene — Schuld,
Strafe, Vergelten, Vergeben und Vergessen — komplexer behandeln miissen.
Hier ist etwa zu tiberlegen, ob Strafe eine unabdingbare Voraussetzung fiir
Vergebung darstellt oder ob Vergebung nicht vielmehr den Verzicht auf Ver-
geltung erfordert. Ist Vergebung noch sinnvoll, wenn Schuld durch Strafe be-
antwortet wurde, und zwar nicht nur mit Blick auf die normative Ordnung
der Gesellschaft, sondern auch mit Blick auf Akte der Wiedergutmachung,
die vom Titer dem Opfer gegeniiber zu leisten sind? Darf man vergeben
und vergessen, oder soll man vergeben, ohne zu vergessen, was bedeuten
wiirde, fortan misstrauisch zu sein? Zumindest scheint es plausibel zu be-
haupten, dass das Nichtwahrhabenwollen von Schuld bzw. des Fortdauerns
von Schuld nicht mit Vergeben gleichgesetzt werden kann, weil Vergebung
dann moralische Anspriiche schlichtweg ignorieren wiirde. Ebenso wenig
kann, wie schon angedeutet, die rationale Minderung der Zurechnung von
Schuld mit Vergebung gleichgesetzt werden. Sind Reue bzw. Bufle, also Be-
kennen der Schuld und Wiedergutmachen des Schadens, dann Vorausset-
zungen fiir Vergebung? Erkennbar geht es also um die normativen Vorausset-
zungen von Vergebung, insbesondere um den Zusammenhang von Schuld
und Vergebung. Dies ist auf der Seite der Vergebung nicht trivial, weil an-
stelle von Vergebung auch Vergeltung eine angemessene Reaktion darstellen
kann; dies ist auf der Seite der Schuld nicht trivial, weil hier Einschrinkun-
gen der Zurechenbarkeit von Schuld thematisiert werden konnen. Schuld ist
kein einheitliches Phinomen, vielmehr miissen die verschiedenen Aspekte
von Schuld aufgegliedert werden.



Gang der Untersuchung 13

Fasst man Schuld formal als Defektion, als Abweichung von einer Regel,
die mit Recht gilt, dann ist Voraussetzung dafiir Kooperation, ohne die Regeln
ja nicht vereinbart werden konnten. Abweichungen von Regeln verhalten sich
deshalb unabweisbar parasitir zur Anerkennung von Regeln. Im biblischen
Kontext wird Kooperation mit dem Begriff der Liebe bezeichnet. Sie ist das
ubiquitdre normative Vorzeichen, das Interaktionen iiberhaupt erst moglich
werden lisst. Wie verhilt sich eine so verstandene Liebe dann zum Phinomen
Schuld? Kann Liebe uneingeschrinkt und doch nicht wahllos sein? Endliche
Liebe, die nicht wihlt und also diskriminiert, depotenziert sich selbst, wiirde
sie doch alle Gegenstinde gleichermaflen lieben, mithin leugnen, dass es auch
Objekte gibt, die nicht liebenswert sind. Ist eine uneingeschrinkte Liebe nicht
gerade jene, die besonders sorgfiltig wihlt, also diskriminiert, zumindest Per-
sonen, die sich anderen Personen gegeniiber verfehlt haben? Endliche Liebe
kann, so gesehen, nicht bedingungslos sein. Man mag einwenden, kein end-
licher Gegenstand sei der uneingeschrinkten Liebe wert, weshalb ein jeder be-
dingungslos geliebt werden konne. Wiirde man dies, was naheliegt, auf eine
unendliche Liebe tibertragen, gibe es gar keine endliche Menge liebenswerter
Gegenstinde, zumindest wenn ,etwas zu schaffen bedeutet, es zu lieben. Man
wiirde also eher sagen: Alles ist liebenswert, oder: jede Person ist liebenswert.
Andert sich dann fiir die endliche Liebe etwas, wenn eine Person sich gegen
eine andere verfehlt? Und was dndert sich fiir eine unendliche Liebe? Gibt es
fiir sie iiberhaupt Schuld? Und Vergebung?

1.2 Gang der Untersuchung

Wir beginnen mit der Befragung biblischer Konzepte von Schuld, die nicht
nur in ihrer Vielgestaltigkeit, sondern auch in ihrer Entwicklung dargestellt
werden sollen. Die auffilligste Verdnderung ist mit dem Einzug rechtlicher
Kategorien markiert, die die Stellung Gottes bzw. den Gedanken der stellver-
tretenden Wegnahme von Siinden zuriickdringt und den Menschen bzw. den
moralischen Beitrag, den er zu leisten hat, in den Vordergrund riickt. Damit
wird es moglich, Konzepte von Gerechtigkeit und damit von Vergeltung und
Vergebung zu entwickeln, die unter den Begriff der Reziprozitit subsumiert
werden konnen. Wir beschreiben diese Verschiebung als Zuriicktreten kul-
tisch-ritueller zugunsten moralischer Vorstellungen von Schuld und Strafe,
von Vergeltung und Vergebung, die deshalb priziser gehandhabt werden
konnen, wie wir am Beispiel alttestamentlicher Texte darstellen wollen.

Ein weiterer Teil unserer Untersuchung ist dem Anliegen gewidmet, neu-
testamentliche Texte vom Gesichtspunkt der Reziprozitit her zu lesen, was zu
tiberraschenden Ergebnissen im Blick auf die Phinomene von Schuld und



14 Einleitung

Strafe, von Vergeltung und Vergebung fiihrt. Dabei sind deutlich spiritualisie-
rende und eschatologisierende Tendenzen zu bemerken, womit eine weitere
Verschiebung beschrieben ist, namlich die Verlagerung moralischer Urteile
zugleich in das Innere des Menschen wie in eine transzendente Welt hinein.
Exemplifiziert wird die Betonung der Moral gegentiber Kult bzw. Ritus, des
Individuums gegentiber dem Kollektiv und des Jenseits gegentiber dem Dies-
seits am so genannten Weltgerichtsdialog in Mt 25,31-46.

Der gewonnene Befund gibt Anlass fir die Ausarbeitung einer ethisch fun-
dierten Eschatologie. Vorbereitend dazu wird eine moderne Sicht von Siinde
und Schuld skizziert, die darauf abzielt, eine moglichst exakte Zuschreibung
zu gewihrleisten, und zwar mit der Absicht, Vergeltung und Vergebung fiir
diesseitige Verhaltnisse zu rationalisieren, also nur so viel Vergeltung wie notig
und so viel Vergebung wie moglich zu erreichen. Dies beriihrt auch die so ge-
nannte Lehre von der Erbsiinde, die eine Beschridnkung in der Zuschreibung
von Schuld artikulieren will und deshalb einer eingehenden Analyse anhand
des Begriffs der Freiheit unterworfen wird. Mit den Instrumenten einer mo-
dernen Begrifflichkeit wird das Phdnomen der Vergebung analysiert: Das Er-
fordernis, um Vergebung zu bitten bzw. Vergebung zu gewihren, wird der Be-
liebigkeit entzogen, indem zunichst die Beschidigung der Selbstachtung zur
Voraussetzung erhoben und Kriterien der Herabwiirdigung begriindet werden.
Mit dem Begriff der Fremdachtung werden Griinde bereitgestellt, die die Wie-
derherstellung eines reziproken Verhiltnisses, zu dem Vergebung ja fithren
soll, motivieren sollen. Auf diese Weise soll der epistemische wie auch der nor-
mative Rahmen fiir eine Ethik der Vergebung geschaffen werden. Leitend fur
einen solchen Rahmen ist die Unterscheidung von individueller und dividueller
Schuld. Fiir die Ausarbeitung einer ethischen Eschatologie miissen schliefSlich
die ontologischen Voraussetzungen fiir die Persistenz der Person bzw. einer
Personlichkeit geklart werden, ohne die Vergebung von Schuld in einem Jen-
seits von Welt und Geschichte nicht denkbar ist. Wenn damit die Unvertret-
barkeit einer Personlichkeit festgehalten ist, muss die Frage beantwortet wer-
den, ob Gott sozusagen iiber die Personlichkeit eines Opfers hinweg oder an
ihr vorbei einem Téter vergeben darf. Deshalb wird abschlieend der Begriff
der Stellvertretung fiir die ethische Sicht gottlicher Vergebung diskutiert.

1.3 Konzeptuelle Notiz

Der Vielgestaltigkeit der biblischen Vorstellungen von Schuld soll konzeptio-
nell mit Hilfe von zwei Modellen bewiltigt werden, die natiirlich stark ver-
einfachend verfahren: Das erste Modell bewegt sich auf dem Hintergrund ei-
ner vergleichsweise iiberschaubaren Gemeinschaft, in der Tun und Ergehen



Terminologische Notiz 15

fast von selbst miteinander verwoben sind, weshalb Normen implizit zur
Geltung kommen und sich die normative Aufmerksamkeit auf jene Fille
richtet, in denen Schuld unerkannt oder unbelangt zu bleiben droht. Der
Tun-Ergehen-Zusammenhang kann eine negative wie eine positive Wendung
nehmen: Bei einer schlechten Tat wird sich der Téter selbst zum Opfer, bei
einer guten Tat gibt es, wenn man so will, weder Téter noch Opfer, weshalb
sich die normative Aufmerksamkeit auf die Abweichung, nicht auf die Erful-
lung des sozial Erwarteten richtet. Dabei ist in den folgenden Darstellungen
Kklar, dass es sich bei diesem Modell um eine soziale Konstruktion handelt,
die mit sozial nicht bewiltigbarer Schuld umgehen soll, wobei diese Kons-
truktion an die Realititen gebunden bleibt und damit irritierbar wird, wie
vor allem das Phanomen des unschuldig Leidenden zeigt. Die Irritierbarkeit
des Modells verweist wiederum auf unerkannte oder unbelegbare Schuld.
Das zweite Modell bewegt sich auf dem Hintergrund einer wesentlich diffe-
renzierteren und komplexeren Gesellschaft, die explizite Regeln des Rechts
formuliert, um Gerechtigkeit herzustellen und, wo Ungerechtigkeit aus der
Befolgung von Recht resultiert, auf Moral setzt, so dass nach dem Muster
doppelter Reziprozitit ein Geben und Nehmen zwischen Menschen mit
einem Geben und Nehmen zwischen Gott und dem Menschen verschrankt
erscheint. Fiir die moderne Fassung wird diese Verschrinkung in die Unter-
scheidung von individueller und dividueller Schuld sowie in die Unterschei-
dung von Schuld und Siinde transformiert. Dies wirkt sich auf die Analyse
des Phinomens der Vergebung aus, das zwischen Tausch und Gabe einge-
spannt bleibt und in der die Position des Menschen wie die Position Gottes
unvertretbar ist.

1.4 Terminologische Notiz

Wir werden, wie schon angedeutet, den Zusammenhang von Schuld und
Vergebung im Kontakt mit benachbarten Begriffen (vor allem mit dem Be-
griff der Vergeltung) behandeln. Der Begriff der Vergeltung kann sich auf
die Bestrafung des Titers beziehen, die wiederum eine Wiedergutmachung
dem Opfer gegeniiber vorsehen mag. Traditionell bezeichnet man das Be-
kenntnis der Schuld als Reue, die Wiedergutmachung eines Schadens (wie
Strafe tiberhaupt) als Bufe. Nicht immer wird es moglich sein, diese Begriffe
prézise voneinander zu unterscheiden oder aufeinander zu beziehen, ohne
einen unverhiltnismifig hohen Aufwand an erliuternden Formulierungen
zu betreiben, so dass Begriffe gelegentlich in der ,,Schwebe® gehalten werden
miissen. Dennoch soll im Gang der Untersuchung eine exakte Begriffssyste-
matik wenigstens angezielt werden.



16

2. Schuld und Siinde aus biblischer und moderner Sicht

Eine Beschiftigung mit den Phinomenen Schuld und Vergebung ist fiir die
theologische Ethik auch ohne historische und vor allem biblische Beziige
ohne Weiteres denkbar, sofern es etwa darum geht, systematisch dariiber
nachzudenken, was Gott mit der Vergebung von Schuld zu tun haben kann.
Wenn wir uns dennoch mit biblischen Aussagen zu Schuld und Vergebung
beschiftigen, dann nicht nur, um eine Auseinandersetzung mit Texten, die
in diesem Rahmen die Referenz schlechthin darstellen, zu fiihren, sondern
auch, um die Kontur fiir einen modernen Begriff von Schuld und Vergebung
zu gewinnen und die Kontextabhidngigkeit biblischer Vorstellungen bzw. die
Distanz der modernen zur biblischen Vorstellungswelt zu markieren. Wir
werden keine auffilligen Diskontinuititen zwischen dem Alten und dem
Neuen Testament bemerken, wenn wir auf Vergeltung und Vergebung,
Schuld und Strafe zu sprechen kommen werden. Schon das Alte Testament
zeigt eine Entwicklung in der Bestimmung dieser Begriffe, die im Neuen Tes-
tament nicht grundsitzlich revidiert wird, nur neues Konfliktpotential ange-
sichts prekarer sozialer Verhiltnisse sowie der Zuwendung zur paganen Welt
erzeugt, weshalb die diskreditierende Gegentiberstellung zwischen einem alt-
testamentlichen Gott der Rache und einem neutestamentlichen Gott der
Liebe als grob irrefithrend abgewiesen werden muss.!

2.1 Begriffe und Modelle von Schuld

Eine verhdltnismiflig allgemein gehaltene Bestimmung von Schuld und
Stinde verweist im Alten Testament auf die Feststellung eines Fehlers, auf
das Fehlen einer Eigenschaft oder Fihigkeit bzw. auf einen Mangel oder
eine Verfehlung, und zwar durchaus in alltiglichen Situationen, wenn nim-

! So etwa bei Sonja Fiicker, Vergebung. Zu einer Soziologie der Nachsicht, Frankfurt am
Main/New York 2020, 24: ,,So spricht vieles fiir die Annahme, dass die neutestamentarische
Vergebungslehre den im Alten Testament amtierenden Rachegott abloste, wo erfahrenes Un-
recht durch die eingangs erwihnte Formel ,Auge um Auge, Zahn um Zahn ausgeglichen wer-
de. In den Uberlieferungen der Evangelien avanciert das Vergebungsprinzip als gelungener
Emanzipationsversuch von der Rachelust der Nemesis zu einem Gebot der barmherzigen
Feindesliebe. Das Prinzip der Gerechtigkeit wird durch das der (Nachsten-)liebe ersetzt, wel-
ches die Vergebung als selbstlose Gabenhandlung ... skizziert, mit der Betroffene im Modus
des ,being good" ... operieren.“ Freilich ist zu konstatieren, dass eine so krasse Fehleinschat-
zung nicht unbeeinflusst ist von theologischen Entwiirfen, die ebenfalls von solchen schlich-
ten Entgegensetzungen ausgehen.



Begriffe und Modelle von Schuld 17

lich durch das Tun oder Unterlassen eines Einzelnen oder einer Gruppe Er-
wartungen enttduscht oder Normen verletzt werden. Dabei sind iiber die
Feststellung eines Fehlers im Sinn einer enttiuschten Erwartung oder einer
verletzten Norm hinaus zwei Tendenzen von Bedeutung: Es ist zum einen
die Ausbildung von Begriffen ,mittlerer Abstraktion®, die eine Verfehlung
als Bewegung beschreiben, die ihr Ziel nicht erreicht.? Auffillig ist, dass
auch die antike Philosophie eine Handlung als Bewegung denkt, die ihr na-
tiirliches, das heiflt sozial erwartbares Ziel (t€Aog) erreichen oder verfehlen
kann. Mit der Ausbildung von Schuldbegriffen wird somit der Regelcharakter
gesellschaftlicher Erwartungen angesichts der Moglichkeit ihrer Enttiu-
schung reflektiert. Es ist zum anderen die Ausbildung einer Semantik, die in
einem rechtlichen Kontext verhandelte Verfehlungen religios einfirbt: Von
Stnde wird etwa dann gesprochen, wenn ein Mensch eine Regel verletzt,
ohne dass dies gesellschaftlich bemerkt wird, weshalb der Verweis auf Gott,
dem nichts verborgen bleibt, die Befolgung der geltenden Regeln motivieren
soll, oder wenn ein Mensch zwar nicht von einer geltenden Regel abweicht,
sie vielmehr befolgt, aber das Wohl der Gemeinschaft dennoch schidigt, also
im Tun des Rechts Unrecht hervorbringt, was Gott nicht gefallen kann.
Durch diese religiose Konnotation gelingt es, den motivationalen Aspekt in
der Befolgung von Normen sowie den Unrechtsgehalt von Rechtsnormen
oder vielleicht besser: von Folgen der Befolgung von Rechtsnormen zu be-
leuchten. Recht und Moral bzw. Recht und Gerechtigkeit werden auf diese
Weise unterschieden, wodurch Handlungen sowie (wenigstens grundsitz-
lich) Regeln einem Rechtfertigungsdiskurs unterworfen sind. Damit reagiert
ein bemerkenswert differenzierter semantischer Bestand auf gesellschafts-
strukturelle Zustinde: Motiv und Folge (bzw. Motive und Folgen) einer Tat
konnen, wo erforderlich, isoliert werden; zugleich ldsst sich — mehr implizit
als explizit — der Regelzustand gesellschaftlicher Erwartungen moralisieren.
Die Folge, die sich vom Motiv der Tat gewissermaflen ablost, wird so
bildlich wie dinglich behandelt, und zwar zumeist in der Metapher der Last,
die einen Menschen und natiirlich auch die Gemeinschaft bedriickt, weit sel-
tener in der Metapher der Befleckung: Schuld ist jedenfalls ein Schaden, der
bleibt. Daher gilt es, die Last wegzutragen oder die Befleckung wegzuwi-
schen, was einzig und allein Gott méglich ist. Wir werden den lebenswelt-
lichen Sinn dieser Metaphern im Zusammenhang von Tun und Ergehen
noch niher beleuchten. Es ist nicht erstaunlich, dass das soziale Gefiige einer
kaum differenzierten und wenig komplexen Gesellschaft durch die Verlet-

2 Vgl. dazu detailliert C. Berkenkopf, Siinde als ethisches Dispositiv. Uber die biblische
Grundlegung des Siindenbegriffs, Paderborn u.a. 2013, 20-56. Neben der Vorstellung des
Verfehlens existieren die Vorstellungen eines Verbrechens im Sinn eines Bruchs bzw. einer
Verkehrung im Sinn einer Abweichung.



18 Schuld und Siinde aus biblischer und moderner Sicht

zung elementarer Regeln stark beeintrichtigt wird. Auf diesem Hintergrund
ist die Rede von der Macht der Siinde, die fiir eine Gemeinschaft wie ein Ver-
hingnis wirken kann, plausibel. Im Bild des Wegtragens oder Wegwischens
einer Schuld wird zudem der Sinn dessen, was wir dann ,,Vergeben“ nennen
werden, bereits sichtbar.> Wir verwenden fiir dieses Modell, das in der Lite-
ratur als ,,substance-frame® bezeichnet wird, den Begriff der Siinde.

Nun konnte man einwenden, dass in solchen Aussagen der menschliche
Anteil an der Bewiltigung von Schuld auffillig unterbelichtet bleibt, obwohl
in der Gesellschaft, in der sie artikuliert werden, zweifellos ein dichtes Ge-
webe an Normen existiert, das die Zurechnung von Schuld, das Verhingen
von Strafen und auch, nicht minder wichtig, die Wiedereingliederung des
Tiéters in die Gemeinschaft organisiert. Es ist wohl gerade Ausdruck einer
schon fortgeschrittenen Rationalitit, dass man diesen Errungenschaften
zum Trotz mit unentdeckter und unbewusster Schuld rechnet, die durch
eine Gemeinschaft oder durch ein Individuum nicht beherrscht werden
kann und zu deren Bewiltigung Gott angerufen werden muss, gerade weil
er, was als Moral und Recht angesprochen wird (und gelegentlich auseinan-
dertreten kann), auch will. Eine Person mag zudem ganz einfach ihrer sozia-
len Stellung wegen fiir die Zuweisung von Schuld und Strafe unerreichbar
sein, doch wird ein solcher Zustand durchaus kritisch reflektiert. Die Tatsa-
che, dass bei nicht belegbaren oder nicht belangbaren Vergehen Gott ins Spiel
kommt, ldsst plausibel werden, dass diese Art von Vergebung allein Gott zu-
geschrieben wird.

Schon im Alten Testament wird allerdings eine Entwicklung sichtbar, die
die genannten Metaphern zuriickdrangt und einem neuen Begriff von Schuld
Raum gibt, der von der Vorstellung vertraglicher Verhiltnisse gepragt ist, die
verletzt werden, etwa wenn eine Person ihre Schulden nicht begleichen kann
und in Schuldsklaverei gerit: Idealerweise sollte die monetar verfasste Schuld
erlassen und die Person wieder in geordnete soziale Kreisldufe zuriick-
gebracht werden. Wir verwenden fiir dieses Modell, das in der Literatur
auch als ,,debt-frame® bezeichnet wird, den Begriff der Schuld. Sie kann von
Gott wie auch vom Menschen vergeben werden.? Besser miisste man sagen,

3 Das Wort X1 kann Beides bedeuten, einmal das Tragen der Last (im Sinn eines Ubels) und
das Wegtragen der Last (im Sinn von Vergebung). Vgl. dazu Gary A. Anderson, Sin. A His-
tory, New Haven/London 2009, 16-21; J. S. Kselman, Forgiveness, in: The Anchor Bible
Dictionary, New York 1992, 831-833; M. G. Vanzant, Forgiveness, in: New Interpreter’s
Dictionary of the Bible 2 (2007), 480—485.

4 Von Siinde (substance-frame) ist in vorexilischen, von Schuld (debt-frame) in nachexili-
schen Texten auszugehen. Vgl. dazu R. Roitto, The Polyvalence of é@inut and the Two Co-
gnitive Frames of Forgiveness in the Synoptic Gospels, in: Novum Testamentum 57 (2015),
136-158, 142: ,,The imagination of forgiveness changed from removing a substance to remit-



Begriffe und Modelle von Schuld 19

dass gottliche und menschliche Vergebung ineinander verschrankt sind. Wir
werden fiir diese Verschrinkung den Begriff doppelter Reziprozitit verwen-
den. Offenbar hat sich die Struktur der Gesellschaft so verindert, dass Me-
chanismen nachbarschaftlicher Solidaritit nicht mehr selbstverstindlich
funktionieren, sondern nach beiden Seiten, also hin zum Kreditgeber wie
auch hin zum Kreditnehmer, abgesichert werden miissen, und zwar mit Hilfe
des Rechts. Wir werden noch ausfiihrlicher sehen, was passiert, wenn im Fall
der Schuldsklaverei der Sinn dieser Vergeltung von Schulden, namlich die
Riickzahlung des Kredits und damit die Wiederaufnahme geregelter Bezie-
hungen, durchkreuzt und dann tatsichlich das Erlassen von Schulden und
damit die Vergebung von Schuld thematisiert wird. Dabei spielt, wie gesagt,
nicht nur das Verhiltnis zwischen Menschen, sondern auch das Verhiltnis
zwischen Gott und dem Menschen eine entscheidende Rolle. Allerdings ist
iiber den Wandel gesellschaftsstruktureller und semantischer Verhiltnisse
hinweg auf das zu achten, was gleich bleibt: Auch in der Vorstellung von
Siinde als driickender Last ist von gestorten sozialen Verhiltnissen die Rede,
und selbst wenn es um vertragsrechtliche Beziehungen geht, bleibt Gott die
entscheidende Instanz, um Schuld zu iiberwinden.

Durch die Rede von dem, was einer dem anderen schuldet, kommen
Rechtsverhiltnisse einer differenzierteren und komplexeren Gesellschaft zur
Sprache, die ein gewandeltes Verhiltnis zu Schuld und Strafe, zu Vergeltung
und Vergebung herausfordern. Eine rechtliche Regelung von Interaktionen
weist, zumal Normen generell aus enttduschten Erwartungen heraus geboren
werden, auf die RegelmdfSigkeit von Abweichungen gegeniiber dem gesell-
schaftlich Erwarteten und Geforderten hin. Die Reziprozitit von Geben und
Nehmen ist nicht mehr selbstverstindlich, gesellschaftliche Asymmetrien ent-
stehen. Und die Verschrankung von gottlicher und menschlicher Sphire wird
problematisiert — und zwar unter dem Eindruck von Verhiltnissen, die ein
umstandsloses Umschlagen von Gottesliebe in Menschenliebe nicht erlauben:
Wo gestorte Beziehungen wieder in eine Symmetrie gebracht werden (sollen),
ist es, wie man dachte, moglich, durch Taten oder aufgrund von Leiden
Schitze im Himmel zu erwerben. Diese Verschiebungen machen sich auch
in der Zuordnung von Kult bzw. Ritus und Moral bemerkbar, die idealer-
weise in einem ,ausgewogenen Verhiltnis“ zueinander stehen: Gottesliebe
hat sich in der Nichstenliebe zu bewihren. Wo sich die kultisch-rituelle
Sphire gegeniiber der moralischen verselbststindigt, muss das Gewicht der
Moral in diesem Verhiltnis wieder in Erinnerung gerufen werden.

ting a debt. With the cognitive frame of debt, new ways of thinking about sin developed, such
as the idea that one could pay the debt of sin through suffering and good deeds.



20 Schuld und Siinde aus biblischer und moderner Sicht

Mit der allmihlichen Verschiebung vom Modell der Siinde (substance-
frame) hin zum Modell der Schuld (debt-frame) wird die Verantwortung
des Menschen seinem Handeln bzw. auch seinem Leiden gegeniiber betont.
Tendenziell wird eine stirker meritorische Moral erzeugt, die Verdienstlich-
keit dort fordert, wo der Ausgleich von Geben und Nehmen bedroht ist und
im Sinn sozialer Gerechtigkeit wieder in Kraft gesetzt werden soll. Die Rede
vom ,Schatz im Himmel“ kommt deshalb zunichst ohne Spiritualisierung
bzw. Eschatologisierung aus, sie kann im Sinn der Verschrinkung von Got-
tes- und Nichstenliebe verstanden werden, ebenso die Zuordnung einer
Rechtfertigung aus Glauben und einer Rechtfertigung aufgrund von Wer-
ken — auf beide Muster werden wir im Detail zuriickkommen. Je mehr sich
die Gesellschaft nach Funktionen ausdifferenziert und je mehr sich die reli-
giose Logik insbesondere von 6konomischen Belangen und von rechtlichen
oder auch politischen Randbedingungen emanzipiert, desto weniger wird
diese Verschrinkung plausibel, was in der christlichen Theologie im Begriff
reiner Gnade (sola gratia) oder im Ablassstreit bzw. insbesondere im Erstar-
ken sozialstaatlicher Initiativen, die wohltitige Werke marginalisieren, be-
merkbar wird.’

Auch im Neuen Testament bleiben, wenn von Vergebung gesprochen
wird, beide Modelle erhalten: Der Begriff dginut nimmt sowohl auf das Mo-
dell der Siinde (substance-frame) als auch auf das Modell der Schuld (debt-
frame) Bezug.® Ideengeschichtlich wird man den Begriff der Erbsiinde, der
sich in der christlichen Theologie herausbildet, als Gegenhalt zu einer immer
starkeren Moralisierung von Schuld, die ihre ritualisierte Bewiltigung zu-
rickdrangt, sehen konnen. Das Neue Testament gibt also den Stindenbegriff
nicht auf, auch wenn der Schuldbegriff deutlich gestirkt wird, was wiederum
Auswirkungen auf den Diskurs tiber Vergebung hat. Semantisch wird hier,
soll von einer Verfehlung die Rede sein, ein Begriff mit hohem Abstraktions-
niveau, namlich apaprtio, verwendet, der Siinde insbesondere als Verfassung
oder Macht versteht, ein Zustand, der tiber die individuelle Verfiigung hi-
nausgeht, sei es, weil ein Mensch nichts oder kaum etwas dafiirkann, dass er
einen Fehler begangen hat, sei es, weil die Folgen einer Verfehlung kollektiv
erfahren werden. Hier verfiigt der Einzelne also zumindest nicht vollstindig
iiber Ursache oder Wirkung einer schidigenden Handlung. Daneben sind

5> Vgl. M. Flynn, Sacred Charity: Confraternities and Social Welfare in Spain, 14001700, It-
haca 1989; C. Lindberg, Beyond Charity: Reformation Initiatives for the Poor, Minneapolis
1993.

¢ In auflerbiblischen Texten wird &@inut nicht oder nur selten im Sinn von Vergebung ver-
wendet. Am ehesten ist an das Wort cvYy1yv@oke zu denken, wenn die biblische Bedeutung
von Vergebung in nichtbiblischen Kontexten zum Ausdruck kommen soll. Das Wort éepinpit
wird gebraucht, um 7190 und X1 zu iibersetzen.



Zurechnung von Schuld 21

insbesondere die Begriffe &dtiio sowie &vopio in Gebrauch, die einen juri-
dischen Hintergrund verraten.

2.2 Zurechnung von Schuld

Fiir eine nicht weiter differenzierte Kollektivschuld gibt es in den biblischen
Schriften (wie im Alten Orient insgesamt) keine Belege.” Im Gegenteil kann
im Lauf der Zeit eher eine individuelle Zurechnung und in diesem Sinn eine
Rationalisierung des Verstindnisses von Schuld je nach Wissen und Willen
beobachtet werden, auch wenn hier kein einfacher evolutiondrer Prozess
weg von einer korporativen, wie man besser formulieren muss, hin zu einer
individuellen Schuldauffassung statuiert werden kann.® Die Tendenz der Ra-
tionalisierung ist am besten dort zu beobachten, wo die Vorstellung von
Siinde und Strafe als irritierend, ritselhaft, ja irrational erscheint, wie es im
»Leiden des Gerechten® stilisiert wird. Auch wenn die Wirkung oder die
Wirkkraft einer Siinde nicht nur den Titer, sondern die Gemeinschaft treffen
kann und meist auch trifft, weil Stinde in aller Regel eine gemeinschaftsscha-
digende Handlung bezeichnet (wir werden darauf zuriickkommen), soll der
Titer bestraft werden. Allerdings ist die Betonung individueller Gesichts-
punkte eher als Qualifizierung, nicht als Ablosung élterer korporativer Mo-
delle von Schuld zu verstehen. Individuelles und korporatives Verstindnis
von Schuld wurden wohl zunehmend in ihrer Komplementaritit und damit
auch in ihrer Eigenbedeutung erkannt.’

7 Vgl. K. Schmid, Kollektivschuld? Der Gedanke iibergreifender Schuldzusammenhinge im
Alten Testament und im Alten Orient, in: Zeitschrift fiir Altorientalische und Biblische
Rechtsgeschichte 5 (1999), 193-222.

8 Vgl. J. S. Kaminsky, Corporate Responsibility in the Hebrew Bible, Sheffield 1995, 119: ,,Al-
though there is evidence of some movement toward an innovative new theology that indivi-
dualizes retribution, to read this movement as a radical shift towards individualism that com-
pletely rejected older corporate notions is problematic. It both oversimplifies the relationship
between corporate and individualistic ideas by portraying these two sets of ideas as poles in an
evolutionary schema, and it often leads scholars to read every passage that highlights the in-
dividual as automatically rejecting corporate ideas.

 Vgl. J. S. Kaminsky, Corporate Responsibility in the Hebrew Bible, Sheffield 1995, 137f.:
»This new stress upon the individual does not signal a complete rejection of older corporate
ideas. This tendency to pay greater attention to the individual should be understood as an
attempt to qualify the older corporate ideas ... Although there is evidence of a growing awa-
reness of the importance of the individual, there is also evidence that texts from the later bi-
blical period continue to highlight the importance of the community. The fact that there are
passages within the latest strata of the Hebrew Bible that support the idea of communal re-
sponsibility (Dan. 6.25; Est. 9.7-10), and the fact that this view is still alive well into New



22 Schuld und Siinde aus biblischer und moderner Sicht

Was den Titer betrifft, so wird eine Erklidrung der Tat mit Hilfe von Af-
fekten wie Begehren, Eifersucht, Angst, Neid, Zorn oder Hass vorgenommen,
womit gleichzeitig ein rationaler und ein irrationaler Zug deutlich wird: Ra-
tional ist der Versuch, eine Handlung auf einen Affekt zuriickzufiihren; der
Affekt selbst weist in den Bereich des Irrationalen. Der Gedanke, dass Schuld
im Sinn einer Abweichung von dem, was kollektiv als Recht gilt, individuell
rational sein kann, weshalb, wie wir noch sehen werden, individuelle und
kollektive oder besser: dividuelle Rationalitit auseinandertreten, was wie-
derum die Moral auf den Plan ruft, ist fiir die normative Logik der Bibel
nicht plausibel. Gleiches gilt, wenn man die Erklirung einer Verfehlung als
Rechtfertigung versteht: Nicht die Handlung, nur der Handelnde mag,
wenn man eine traditionelle Unterscheidung aufgreift, mit dem Verweis auf
einen Affekt als entschuldigt gelten. Die Losung der griechischen Philoso-
phie, auf einen Mangel an Vernunft bzw. auf Willensschwiche zuzurechnen,
ist dem biblischen Denken fremd. Auch wenn sowohl Willensschwiche als
auch affektgeleitetes Handeln als Mangel an Vernunft gedeutet werden kon-
nen, verfahren, stark vereinfacht formuliert, biblische Erkldrungsmuster
affekt-, griechische vernunftbetonter. Rationalisierung von Schuld bedeutet
also, moglichst den oder die Téter zur Rechenschaft zu ziehen. Wo ein Titer
nicht greifbar ist, bietet es sich an, eher auf eine stellvertretende Figur zuzu-
rechnen, als eine Gemeinschaft als Ganze mit Strafe zu tiberziehen.

Grundsitzlich werden die Ordnung des Zusammenlebens und die dazuge-
horigen Normen als gottliche Ordnung bzw. als gottliche Normen verstan-
den.’ Die Unterscheidung von sakralen und profanen Anteilen ist nur als Ten-
denzbestimmung verstindlich. So ist es denkbar, dass die Missachtung einer
Rechtsnorm fiir sich steht und behandelt wird, sie kann freilich — sei es in ei-
nem anderen Kontext, sei es in demselben Kontext unter anderen Bedingun-
gen, beispielsweise dann, wenn ein Schuldiger durch menschliche Mittel nicht
gefunden werden kann und gottliche Mittel in Anspruch genommen werden
miissen — genauso gut auf Gott bezogen werden. Profan und sakral sind nicht
so stark voneinander geschieden, dass man nicht bei Bedarf von der einen in
die andere Sphire zu wechseln vermag. So konnen Schuld und Unreinheit,
moralische und kultisch-rituelle Aspekte in einen Zusammenhang gebracht
werden.!! Unbemerkte bzw. unbeabsichtigte Vergehen werden dort moralisch

Testament times, suggests that those passages that stress the individual never intended to dis-
miss the importance of the community.*

10 Damit ist nicht ausgeschlossen, dass Normen gleichzeitig als verinderbar begriffen wur-
den.

1 Vgl. R. C. Cover, Artikel ,,Sin, Sinners®, in: Anchor Bible Dictionary, New York 1992,
31-40, 34; K. van der Toorn, Sin and Sanction in Israel and Mesopotamia. A Comparative
Study, Assen 1985, 23-36.



Zurechnung von Schuld 23

relevant, wo die gesellschaftliche Ordnung gestort wird. Wahrend man inner-
halb einer modernen Normativitit systematisch zwischen Téter, Opfer, Tat
und Normsystem unterscheidet, ergeben sich fiir die biblische Gesellschaft un-
terschiedliche Moglichkeiten der Akzentsetzung, wobei alle vier Dimensionen
eine religiose Firbung annehmen konnen, wenn etwa die Stellung des Titers,
der Einfluss des Opfers, der Kontext der Tat oder die Begriindung der Norm
eine Rolle spielen.!? So muss unter Umstinden festgestellt werden, ob der T-
ter zum Zeitpunkt der Tat eine religiose Funktion innehatte, ob die Schuld im
Lebensbereich des Opfers, etwa bei Ahnen oder der Gemeinschaft, der er an-
gehort, zu suchen ist, ob eine Tat zu heiligen Zeiten oder an heiligen Orten
begangen wurde bzw. ob die religiése Fundierung von Normen eigens bedacht
werden muss, eine Reflexionslage, die — wenn auch nur im Ansatz — aitiologi-
sche oder eschatologische Uberlegungen anregen und Probleme der Rechtfer-
tigung Gottes auslosen kann.

Wird also Schuld als Siinde bezeichnet und somit der Beobachtung durch
Gott ausgesetzt, werden dadurch Zweifel an der Legitimitit von Normen oder
an der Zurechenbarkeit von Schuld bzw. an der Durchsetzbarkeit von Strafe
durch den Menschen bearbeitet (wenn Schuld nicht eindeutig zu beweisen
oder der Schuldige nicht zu fassen ist). Auch daran lisst sich die Bedeutung
des Prinzips der Verursachung ermessen, das dazu angetan ist, eine willkiirli-
che Zuschreibung von Schuld zumindest in der eigenen Gemeinschaft aus-
zuschliefen. Mit der religiosen Qualifizierung einer Tat als Siinde wird das Ur-
teil Gottes tiber das des Menschen gestellt: Der Mensch mag sich irren, weshalb
er sich alle Zweifel selbst anlasten muss. Damit wird ein vergleichsweise hohes
Maf} an Unsicherheit weniger tiber den Tatbestand der Schuld (die relevanten
Normen waren — wenigstens in aller Regel — bekannt) als vielmehr tiber deren
Zuschreibung auf bewusste oder unbewusste Zustinde, auf humane oder
transhumane Krifte, auf den Einzelnen oder die Gemeinschaft reflektiert.
Umso mehr weist gerade die Reflexion der Unsicherheit auf den Bedarf an Si-
cherheit hin, der eine rationalisierende Klirung herausfordert.

Insgesamt konnen mit Begriffen des Verfehlens unterschiedliche Mo-
mente beriihrt werden: Affekt und Vernunft, unbewusste und bewusste Zu-
stinde des Tédters, Motiv und Folge einer Tat, der Einzelne genauso wie die
Gemeinschaft, und schliefllich Gott, der die Ordnung der Gemeinschaft her-
vorbringt, beobachtet und, wo nétig, wiederherstellt.”> Gerade die unbe-
wusste oder unentdeckte Siinde ist dazu angetan, die Initiative Gottes auf

12 Vgl. D. Sitzler-Osing, Art. ,Schuld I% in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 30, Berlin/
New York 1999, 573-577.

13 Diese Aspekte konnen ineinander iibergehen, das heif3t, es wire ein unangemessener Zu-
gang zum biblischen Begriff von Schuld und Siinde, wiirde man sie schematisieren bzw. sys-
tematisch voneinander isolieren wollen.



24 Schuld und Siinde aus biblischer und moderner Sicht

sich zu ziehen, soll doch, was dem Menschen nicht gelingt, wenigstens auf
diesem Weg wieder in Kraft gesetzt werden, niamlich die — nun gestorte —
Ordnung des Zusammenlebens. Es ist daher nicht verwunderlich, dass die
unbewusste bzw. unentdeckte Stinde in die Nédhe des Rituals gerit, wobei
diese Beziehung in zwei Richtungen gelesen werden kann: (1) Wo eine Ord-
nung durch Gott wiederhergestellt werden soll, da dies dem Menschen nicht
moglich ist, muss Gott angerufen werden, und dies geschieht kultisch-rituell.
Werden Leid und Ungliick also auf ein menschliches Vergehen zuriick-
gefiihrt, ist, wo der Verursacher Wiedergutmachung nicht leisten kann oder
nicht leisten will, Gott als vermittelnde Instanz zu beteiligen. Es gibt somit
unterschiedliche Méglichkeiten einer unbewussten bzw. unentdeckten Siin-
de: (a) Der Verursacher selbst bemerkt nicht, dass er einen Schaden stiftet,
(b) er bemerkt es zwar, verbirgt seine Tat aber vor der Gemeinschaft bzw.
vor Gott, (c) eine Gemeinschaft siindigt, ohne es zu bemerken, das heif3t,
ohne einer Tat den Charakter der Siinde beizumessen, oder (d) eine Gemein-
schaft siindigt, weifs um den Charakter dieser Tat bzw. dieser Taten und ver-
birgt die Siinde vor Gott. Sonderfille diirften die soziale Unerreichbarkeit ei-
ner Person und die affektive Unzuginglichkeit fiir eine rationale Zuweisung
von Schuld sein. (2) Diese Konstellationen einer unbewussten oder unent-
deckten, bzw. allgemeiner gesagt: einer unbeherrschbaren Siinde tragen in
sich die Tendenz zur kultisch-rituellen Verselbststindigung. Wo nidmlich
eine Siinde im sozialen Gefiige unsichtbar zu bleiben droht, obwohl sie die
Ordnung des Zusammenlebens gefihrdet, ist es geboten, den Ritus auch
dann auszutiben, wenn kein (offenkundiger) Anlass dazu besteht. Deswegen
kann das Versdumnis des Ritus selbst Siinde sein.

Auch mit der Figur der Stellvertretung war die Vorstellung greifbar, eine
Siinde konne, wie bereits angedeutet, selbst dann gesithnt werden, wenn
der Titer unbekannt ist oder die Tat (vor dem Titer, der Gemeinschaft
oder vor Gott) unbemerkt bleibt. Der Tun-Ergehen-Zusammenhang, auf
den wir noch genauer zu sprechen kommen werden, wird hier nicht am
Opfer, das zugleich Titer ist, sondern durch ein Opfer stellvertretend her-
gestellt, wo ein Téter nicht greifbar ist. Dadurch wird es moglich, die so-
ziale Ordnung wieder in Kraft zu setzen. Auch bei Vergehen, die nicht wis-
sentlich und willentlich begangen wurden, kann der ,Titer durch ein
kultisches Opfer entsithnt werden. Dabei bewirkt nicht der Stinder seine
Sthne, vielmehr ist es ein Priester, der durch die Darbringung des Opfers
dem Siinder Stithne erwirkt. So stellt auch die nicht wissentlich und willent-
lich begangene schlechte Tat eine quasi dingliche Realitit, eine objektive
Wirklichkeit dar, wihrend es moderner Sicht entspricht, ein Vergehen als
subjektive Wirklichkeit zu betrachten und zu beurteilen (nur die seltenen
Fille, in denen ein ,,Tater” nichts fiir eine Tat kann, werden wie ein Natur-



Zurechnung von Schuld 25

ereignis behandelt).!* Der Priester handelt nicht als Beauftragter des Siinders
gegeniiber Gott, sondern als Reprisentant Gottes gegeniiber dem Siinder. Es
ist Gott, der die Vergebung der Siinden gewihrt. Deswegen kann Paulus die
christologische Formel prigen, nach der Jesus die von Gott aufgerichtete Ver-
sohnung ist, wobei nicht der Mensch sich mit Gott, vielmehr Gott sich mit
dem Menschen versohnt (2 Kor 5,18-20). Es ist, mit anderen Worten, nicht
der Mensch, der durch ein Opfer auf Gott, sondern Gott, der durch seine
Vergebung auf den Menschen einwirkt. Insbesondere die Erfahrung des Exils
hat wohl den Mechanismus der stellvertretenden Entsithnung als kultisches
Ritual verselbststindigt und verstetigt, weshalb der Tempel, verstanden als
Ort der Sithne fiir jene Siinden, die das Exil nach sich zogen, zum Zentrum
des Glaubenslebens wurde. Wo ein Ungliick als Strafe fiir Schuld gedeutet
wird, gewinnt die Hoffnung auf Vergebung von Schuld an Gewicht. Dabei
zeigen sich Oszillationen zwischen Individualitit und Kollektivitit im Ver-
stindnis von Schuld, Strafe und Vergebung. Je mehr die mit diesen Begriffen
assoziierten Realititen individualisiert erscheinen und je mehr sich eine Un-
schirfe im Ganzen einstellt, weil vormals kollektiv verstandene und behan-
delte Phinomene individuell gedeutet und bearbeitet werden, so dass die In-
dividualisierung zugleich, wenn man so will, ein Rauschen erzeugt, desto
mehr wird eine Art Gegenperspektive geschaffen, die als Phanomen unwill-
kiirlich hervortritt. Man konnte deshalb auch sagen, dass sich die Ritualisie-
rung des Umgangs mit Vergehen im Zug einer zunehmenden Moralisierung
menschlichen Handelns, die sich durch eine Betonung des Schuldbegriffs
(debt-frame) gegeniiber dem Siindenbegriff (substance-frame) artikuliert,
re-emanzipiert. Insgesamt leistet diese Entwicklung jedoch der Moralisierung
von Siinde, Strafe und Vergebung weiter Vorschub und dringt ihre Rituali-
sierung zuriick. Im christlichen Verstindnis ersetzt Jesu Tod am Kreuz den
Tempel als Ort der Entsithnung, ein Ereignis, das freilich wieder kultisch be-
gangen wird, wobei unklar ist, ob die Ausdehnung des Glaubens auf die Hei-
den Ursache oder Wirkung dieses Transfers war.

Wihrend auf der Seite des Menschen Kontingenz herrscht, insofern er
sich dem Guten wie dem Schlechten zuwenden kann, wird dies auf der Seite
Gottes, zumindest wenn man von einer monotheistischen Position spricht,
vermieden: Gott wird als ausnahmslos gut dargestellt. Im Monotheismus,
wie er uns in den biblischen Schriften (mit kosmotheistischen bzw. mit mo-
nolatrischen Vorstufen) begegnet, ist Gott moralisch gebunden: Er ist der
Gott, der stets das Gute will (und daran gebunden bleibt), auch wenn der
Mensch das Bose schafft. Schlechtes kommt also vom Menschen, von Geis-
tern, Ddmonen oder Ahnen. Mag der Mensch sich auch von einer schlechten

4 Vgl. U. Wilckens, Der Brief an die Rémer (Rom 1-5), Neukirchen-Vluyn 21987, 236-238.



26 Schuld und Siinde aus biblischer und moderner Sicht

Folge betroffen sehen, die er nicht selbst verursacht hat, kann er dahinter je-
denfalls keinen bésen, nur einen guten Gott vermuten. Wo Kontingenzen al-
lein oder wenigstens vornehmlich auf der Seite des Menschen situiert wer-
den, wird nicht nur generell die zeitliche Dimension sozialen Handelns
betont, es entstehen spezifische Ansitze fir ein Geschichtsbewusstsein, die
im Alten ebenso wie im Neuen Testament ausgearbeitet werden. Das Fehlver-
halten des Menschen und die vorauslaufenden Aktionen (etwa der Erlass von
Weisungen) oder nachgehenden Reaktionen Gottes konnen beobachtet und
die Beobachtungen in Vergangenheit wie Zukunft ausgezogen werden. Lohn
und Strafe, Gliick und Ungliick, Freiheit und Knechtschaft werden zu ge-
schichtlichen Kategorien.!” Die Bindung oder besser: Selbstbindung Gottes
evoziert die Bindung des Menschen an von Gott gegebene Regeln. Wo Heil
oder Unheil auf menschliches Handeln zugerechnet werden, auch wenn
Gott selbst Heil oder Unheil (nidmlich als Lohn oder Strafe) schickt, und
zwar immer dann, wenn Heil oder Unheil (bzw. Lohn und Strafe) sich nicht
als Folgen menschlichen Handelns ,von selbst“ einstellen, wird die Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch als asymmetrisch begriffen: Selbst wenn
der Mensch Béses will und Schlechtes tut, bleibt Gott der Gute; wenn der
Mensch Gott untreu wird, ist Gott doch treu; wenn der Mensch die Liebe
Gottes ausschldgt, erneuert Gott seine Liebe unentwegt. Diese Asymmetrie
wirkt sich, zeitlich gesehen, so aus, dass die Geschichte zunehmend als un-
umkehrbar begriffen wird: Was geschehen ist, ist geschehen, auch wenn Wie-
dergutmachung und Vergebung moglich bleiben. Nicht zuletzt wird durch
dieses geschichtliche Verstindnis ein Begriff von Erlosung als unwiederhol-
bar, weil uniiberbietbar evoziert, ein gottlicher Akt, der nun allerdings in
menschlichen Akten der Wiedergutmachung und Vergebung verheutigt und
so verstetigt werden muss. Auch in dieser Hinsicht scheint die Ritualisierung
der Behandlung von Stinde, Strafe und Vergebung zu verblassen, ihre Mora-
lisierung fiihrt zu einem Eschatologisierungsschub: Die Zuschreibung oder
Nichtzuschreibung von Schuld wird unter Vorbehalt gestellt, der Ausfall
von diesseitigem Lohn und diesseitiger Strafe verweist auf ein jenseitiges Ge-
richt. Dadurch werden aitiologische Uberlegungen, die auf den Anfang der
Schopfung verweisen, schlechte Zustinde als menschliche Artefakte darstel-
len und die Annahme eines guten Gottes rechtfertigen, eher zuriickgedringt.
Wir werden tiberlegen, ob und wie auch der Begriff der Vergebung durch
diese Eschatologisierung veridndert wird. Doch wenden wir uns zunichst
dem Zusammenhang von Unheil und Siinde zu.

15 Es besteht ein Zusammenhang zwischen der dem Menschen zugestandenen Freiheit und
der Beziehung Gottes zu seinem Volk, da Gott auf kontingente Aktionen in kontingenter
Weise reagieren muss. Diese Relation kann kaum anders als geschichtlich gedacht werden,
wovon Gott nicht unberihrt bleibt.



