
Christof Breitsameter

Schuld und Vergebung

Eine theologische Neukonturierung



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © isaravut/shutterstock
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39096-8
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83096-9



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
1.1 Eingrenzung des Gegenstandes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
1.2 Gang der Untersuchung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
1.3 Konzeptuelle Notiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
1.4 Terminologische Notiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

2. Schuld und Sünde aus biblischer und moderner Sicht . . . . . . . . . 16
2.1 Begriffe und Modelle von Schuld . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
2.2 Zurechnung von Schuld . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
2.3 Unheil und Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
2.4 Der Umgang mit Sünde und Schuld . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

2.4.1 Blutrache und die Beschränkung von Schuld . . . . . . . 30
2.4.2 Körperverletzung und die Beschränkung von Vergeltung 32

2.5 Paulinische Sündentheologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
2.5.1 Die Universalität des Gesetzes . . . . . . . . . . . . . . . . . 35
2.5.2 Die Macht der Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
2.5.3 Stellvertretendes Opfer und Ansprüche der Moral . . . . 40
2.5.4 Moralisierung der Religion: Folgen und Ursachen . . . . 43

2.6 Gibt es eine Sühne von Sünden? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
2.6.1 Rückblick und Ausblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
2.6.2 Der Weltgerichtsdialog als „moral exemplarism“? . . . . 48

2.7 Schuld und Sünde modern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
2.7.1 Sünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
2.7.2 Individuum und Kollektiv . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
2.7.3 Erbsünde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

2.8 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86

3. Reziprozität: Vergeltung und Vergebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
3.1 Wer vergibt hier wem? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
3.2 Von Schuld und von Schulden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
3.3 Vom Suchen und Finden – und von einer Umkehr . . . . . . . 111
3.4 Positive Reziprozität: Den Nächsten lieben wie sich selbst . . . 115

3.4.1 Von Helden sozialer Gerechtigkeit . . . . . . . . . . . . . . 115
3.4.2 Der Umgang mit Verfehlungen: göttliche oder

menschliche Vergebung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121
3.5 Negative Reziprozität: Wie steht es mit der Feindesliebe? . . . 127

5



3.6 Spiritualisierung und Eschatologisierung . . . . . . . . . . . . . . 141
3.7 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

4. Vergebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
4.1 Selbstachtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
4.2 Kriterien der Herabwürdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157
4.3 Sind Selbst- und Fremdachtung voneinander abhängig? . . . . 162
4.4 Vergeben und Vergessen? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
4.5 Individuelle und dividuelle Rationalität . . . . . . . . . . . . . . . 179
4.6 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186

5. Gott und die Vergebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
5.1 Voraussetzungen für eine ethisch fundierte Eschatologie . . . . 190
5.2 Diesseitige und jenseitige Vergebung . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
5.3 Darf Gott vergeben? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
5.4 Stellvertretende Vergebung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
5.5 Bedingungslose Vergebung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211
5.6 Ethische Bewertung von Schuld in eschatologischer

Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221
5.7 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223

6. Ertrag . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240

Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

6 Inhalt



Vorwort

Die Arbeit an grundlegenden Reflexionen zu Schuld und Vergebung, die Teile
der Studie „Das Gebot der Liebe – Kontur und Provokation“ wiederaufnahm
und weiterführte, erhielt angesichts des kirchlichen Missbrauchsskandals
besondere Brisanz. Sie unternimmt freilich nicht den Versuch, Kausalzusam-
menhänge zwischen theologischen Mustern, die einen solchen Missbrauch be-
günstigen mögen, einerseits und den Missbrauchshandlungen andererseits aus-
machen zu wollen, auch wenn sich solche Verbindungen unwillkürlich
aufdrängen und vermutlich durch empirische Belege gestützt werden könnten.
Stattdessen soll exemplarisch der Hintergrund ausgeleuchtet werden, vor dem
sich Missbrauch auf vielen Ebenen auch und gerade in einem Feld ereignete,
das, jedenfalls seinem Selbstverständnis nach, davon vollkommen frei sein
müsste. Dies soll anhand der Begriffe von Schuld und Vergebung geschehen.

Generell markieren diese beiden Begriffe instabile Zustände normativer
Ordnungen, Schuld durch Normabweichung, die Vergeltung evoziert, Ver-
gebung durch den Verzicht auf Vergeltung um der künftigen Normbefolgung
willen. Historisch gesehen wurden innerhalb der biblischen Theologie sote-
riologische Überlegungen nach und nach zugunsten eines ethischen Zugriffs
auf diese Thematik zurückgedrängt: Schuld und Vergebung erscheinen als
unvertretbar. Die christliche Theologie zeigt eine gegenläufige Tendenz: Sote-
riologische Erwägungen überlagerten nach und nach den ethischen Zugriff,
Konzepte von Schuld und Vergebung wurden durch den Gedanken der Stell-
vertretung tiefgreifend verändert. In diesem Prozess wird Vergebung von
Schuld in das Innere des Menschen sowie in das Jenseits von Zeit und Ge-
schichte verlegt, wofür es Anzeichen schon in den biblischen Schriften gibt.

Strukturell wird dieser semantische Transformationsprozess durch eine
zunehmende Individualisierung sowie, damit untrennbar verbunden, durch
die allmähliche Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Funktionen angeregt:
Mehr und mehr erscheint unsicher, wie sich Schuld religiös deuten lässt,
was zur schon erwähnten Verinnerlichung und Verjenseitigung von Ver-
gebung führt. In dieser Entwicklung wird das Recht Schritt für Schritt (etwa
auch von religiösen Determinanten) freigesetzt, der juridische Umgang mit
Schuld dominiert den religiösen Umgang. Anders formuliert: Die rechtliche
Bewältigung von Schuld, die sich öffentlich ereignet oder zumindest ereignen
soll, drängt die religiöse, die im Geheimen stattfindet (nämlich im Gewissen
des Einzelnen, das das Gericht Gottes vorwegzunehmen hat), zurück. Im ju-
ridischen Kontext wird Vergebung dagegen weitgehend privatisiert, im reli-
giösen Kontext weitgehend Gott überantwortet, wodurch das Opfer, das

7



dem Täter zu vergeben hat, faktisch enteignet wird. Beide Male wird der
Konnex von Täter und Opfer zumindest gelockert oder ganz zertrennt.
Doch ist menschliche Schuld durch das göttliche Sühnopfer, das man bib-
lisch begründet sieht, vergeben? Bedarf es dann noch einer individuellen
oder kollektiven Schuldbewältigung? Und warum sollte es, wenn es sich so
verhält, überhaupt noch ein göttliches Gericht geben?

Systematisch unternimmt die Studie den Versuch einer zeitgenössischen
theologischen Konturierung von Schuld und Vergebung, vor allem des Ge-
dankens ihrer Unvertretbarkeit. Hier ist auch zu klären, welche Form von
Schuld überhaupt Vergebung erfordert. Besondere Aufmerksamkeit wird da-
bei auf die Unterscheidung von Regeletablierung und Regelbefolgung, Tätern
zweiter und Tätern erster Ordnung, primären und sekundären Opfern, divi-
dueller und individueller Schuld sowie von Versöhnung und Vergebung
gelegt. Gleichzeitig werden Überlegungen zu einer ethisch fundierten Escha-
tologie vorgelegt, die klären sollen, unter welchen Bedingungen dann über-
haupt von Vergebung zu sprechen ist und welche Rolle Gott dabei spielt.
Hier wird die Vorstellung einer Seelensubstanz zurückgewiesen, weil sie die
Persönlichkeit einer Person nicht ernst nimmt, was sich traditionell in der
Konstruktion eines Zwischenzustandes auswirkte, der den Tod eines Men-
schen von seiner Auferstehung trennt. Schließlich soll bedachte werden, ob
es eine Pflicht zu vergeben gibt, ob Vergebung an Bedingungen geknüpft
oder von Bedingungen freigehalten werden darf, und was ist, wenn ein Opfer
seinem Täter nicht zu vergeben bereit ist.

Konzeptionell ist mit den folgenden Ausführungen die Überzeugung ver-
bunden, dass Begriffe wie „Schuld“ und „Vergebung“ Werkzeuge zur Bewäl-
tigung von existenziellen Situationen darstellen und, wie alle Werkzeuge, ihre
spezifische Bedeutung und Geltung haben, die wiederum von konkreten
Kontexten abhängen. Sie besitzen deshalb auch eine bestimmte Reichweite,
womit gleichzeitig auch ihre Grenzen beschrieben sind. Bedeutung und Gel-
tung sind außerdem nicht asozial und ahistorisch verfasst. Jede Entkon-
textualisierung würde deshalb den Zugang zu diesen Begriffen versperren.
Übergesellschaftliche und überzeitliche Aussagen zu Schuld und Vergebung
kann es daher, auch aus theologischer Sicht, nicht geben, wie ja auch die Ge-
schichte dieser Begriffe deutlich zeigt.

Martin Ebner darf ich für wertvolle exegetische Hinweise herzlich dan-
ken. Angela Kern gebührt Dank für die kritische Durchsicht des Manu-
skripts. Es versteht sich von selbst, dass alle verbliebenen Fehler zu Lasten
des Autors gehen. Besonders danke ich schließlich Clemens Carl vom Verlag
Herder für die anregende konzeptionelle Betreuung.

München, im Oktober 2021 Christof Breitsameter

Vorwort8



1. Einleitung

1.1 Eingrenzung des Gegenstandes

Über Vergebung nachzudenken erfordert, auch benachbarte Begriffe wie
„Schuld“ und „Vergeltung“ zu klären.1 Das Vorliegen von Schuld ist Voraus-
setzung für Vergeltung wie für Vergebung. Nur wenn eine Person für ihr
Handeln belangt werden kann, kann ihr auch vergeben werden. Schon bib-
lische Texte und Kontexte setzen eine Absicht voraus, um von zurechenbarer
Schuld sprechen zu können. Aus ethischer Sicht kommt es darauf an, Schuld
möglichst exakt zu bestimmen und möglichst korrekt zuzurechnen. Erst
dann kann darüber nachgedacht werden, wie wir uns von Schuld befreien
können. Der Begriff der Entschuldigung, der damit ins Spiel gebracht wird,
soll deshalb zweierlei bedeuten: (1) Der Täter wird entschuldigt, wenn er für
eine Tat nicht oder nur teilweise verantwortlich gemacht werden kann, wenn
es also um den Ausschluss oder die Verminderung von Schuld geht. Ver-
gebung hat nichts mit mildernden Umständen zu tun, die zu einem ange-
messenen Urteil über die (gegebenenfalls verminderte) Schuld eines Men-
schen bzw. über die Strafe, die verhängt werden soll, Anlass geben.2 Wo eine
Minderung von Schuld zu konstatieren ist, geht es nicht um Vergebung, son-
dern um eine möglichst angemessene Feststellung von Schuld bis hin zur
vollständigen „Entschuldigung“: Wenn wir einer Person aus vernünftigen
Gründen nichts nachtragen müssen bzw. dürfen, brauchen bzw. können wir
auch nicht vergeben. (2) Der Täter entschuldigt sich, was voraussetzt, dass er

1 Für die biblischen Schriften ist Leid, das Menschen einander zufügen, ein zentral wichtiges
Thema, das durch den Begriff der Schuld überhaupt erst handhabbar wird. Nur wo über
Schuld gehandelt wird, kann der Versuch unternommen werden, von Menschen verursachtes
Leid zu überwinden, sei es durch Vergeltung, sei es durch Vergebung. Mit der christlichen
Theologie sei die gesteigerte Sensibilität gegenüber menschlichem Leid durch eine gesteigerte
Sensibilität gegenüber Schuld und Sünde abgelöst worden, so konstatiert Johann Baptist
Metz. Die Zuschreibung von Schuld und Sünde hat sich sogar verselbstständigt. Es ist nicht
mehr das Leid, das die Zurechnung von Schuld und Sünde hervorbringt, ganz im Gegenteil:
die Zurechnung von Schuld und Sünde bringt nun Leid hervor. Vgl. dazu J. B. Metz, Gottes-
krise. Versuch zur „geistigen Situation der Zeit“, in: J. B. Metz/G. B. Ginzel/P. Glotz/J. Haber-
mas, D. Sölle (eds.), Diagnosen zur Zeit, Düsseldorf 1994, 76– 92, 85: „Das Christentum ver-
wandelte sich aus einer Leidensmoral in eine Sündenmoral, aus einem leidempfindlichen
Christentum wurde ein sündenempfindliches.“ Allerdings hat die Zurechnung von Schuld
und Sünde, wie gesagt, nicht nur eine destruktive, leid-fördernde, sondern auch eine kons-
truktive, leid-mindernde Komponente, macht sie doch auf Unrecht allererst aufmerksam.
2 Zu denken ist hier an Einschränkungen der Willensfreiheit und der Handlungsfreiheit (etwa
durch eine Drohung), womit jeweils eine verminderte Schuldfähigkeit einhergehen kann.

9



für seine Tat zu Recht verantwortlich gemacht werden kann, dass seine
Schuld also erkannt und anerkannt und die Bitte um Vergebung womöglich
mit dem Ausdruck von Reue und Buße artikuliert wird, um die Vergeltung
einer Unrechtshandlung abzumildern oder sogar auszuschließen. Dabei kann
Vergeltung vom expressiv dargestellten Groll des Opfers bis hin zur Bestra-
fung des Täters, die individuell oder kollektiv erfolgen kann und eigens ge-
rechtfertigt werden muss, reichen. Somit sind bereits mehrere Vorentschei-
dungen getroffen, was Vergebung und Vergeltung, Schuld und Strafe
betrifft, Vorentscheidungen, die bestritten werden können und deshalb mit
Gründen ausgestattet werden müssen.

Dies gilt auch für die Annahme, dass sich der Diskurs um Vergebung auf
Reziprozitätskontexte zu beziehen hat, was im Verlauf dieser Studie sowohl
historisch als auch systematisch plausibilisiert werden soll. Für den histori-
schen Kontext folgt daraus, dass Phänomene positiver wie negativer Rezipro-
zität in den Blick genommen werden müssen. Dies soll mit Blick auf die Bibel
anhand der so genannten Gebote der Nächsten- und der Feindesliebe sowie
mit Blick auf die pagane Umwelt anhand des Konzepts der Freundschafts-
liebe diskutiert werden. Obwohl es den Anschein haben könnte, als handle
es sich hier um Exkurse, wird in Wirklichkeit der historische Hintergrund
ausgeleuchtet, auf dem Prozesse wie Vergeltung und Vergebung – alltagswelt-
lich konturiert – erst verständlich werden. Übrigens begreifen Reziprozitäts-
kontexte sowohl biblischer wie auch paganer Herkunft die Position einer
Gottheit unabdingbar mit ein, was in der systematischen und auch für zeit-
genössische Verhältnisse applizierbaren Betrachtung auf eine ethisch fundierte
Eschatologie der Vergebung hinauslaufen soll.

Historisch lässt sich Folgendes beobachten: Wo der imaginierte Kreislauf
von Geben und Nehmen zwischen Gott und Mensch sowie zwischen Men-
schen unterbrochen wird, treten Reaktionen wie Vergeltung oder eben Ver-
gebung und Überlegungen zu Schuld und Strafe auf den Plan. Systematisch
gesehen ist Vergebung da erforderlich, wo Verhältnisse positiver Reziprozität
ge- oder zerstört wurden. Vergebung kann geübt werden, um nicht, nämlich
mittels Vergeltung, in einen Zustand negativer Reziprozität zu gelangen bzw.
um aus einem solchen Zustand wieder herauszufinden. Rache ist eine Form
der Vergeltung, die so genannte Talion eine andere: Beide Formen können
auch unter dem Begriff der Strafe verhandelt werden. Wir werden darauf
mit Blick auf die biblischen Texte zurückkommen. Schuld kann dann als Zei-
chen außer Kraft gesetzter Reziprozität gelten, Strafe als Zeichen in Kraft zu
setzender Reziprozität, mit allen Unsicherheiten, die damit verbunden sind.
Von Vergebung sprechen wir, so sei noch hinzugefügt, wenn der Täter im
Blickfeld ist, von Verzeihung, wenn die Tat im Vordergrund steht: Einem Tä-
ter wird vergeben, eine Tat wird verziehen.

Einleitung10



Neben nicht rechtfertigbaren Asymmetrien, die wir mit den Begriffen
Schuld und Strafe abhandeln, gibt es auch rechtfertigbare Asymmetrien, die
uns unter den Stichworten „Supererogation“ und „reiner Altruismus“ be-
schäftigen werden. Eine zentrale Überlegung, die wir am Ende dieser Studie
noch einmal aufgreifen werden, soll deshalb sein, was es heißt, bedingungslos
zu vergeben, also jede Form von Vergeltung möglichst zurückzudrängen. In-
tuitiv liegt es uns ungleich näher, Vergebung an Bedingungen zu knüpfen,
beispielsweise an das Eingeständnis von Schuld (die wir voraussetzen müs-
sen, um von Vergebung sprechen zu können), die Artikulation von Reue
und die Bereitschaft zur Buße, die eine Wiedergutmachung, sofern möglich,
einschließt. Reue wird sich zunächst in die Vergangenheit richten: Eine Per-
son bedauert, was sie getan hat, doch nicht hätte tun sollen, sie wünscht also,
sie hätte nicht getan oder könnte doch wenigstens ungeschehen machen, was
sie getan hat. Reue sollte sich allerdings auch in die Zukunft richten und in
dem Entschluss ihren Ausdruck finden, das verübte Unrecht nicht wieder zu
tun bzw. überhaupt kein Unrecht mehr zu begehen. Der Blick in die Vergan-
genheit hilft vornehmlich dem Opfer und dem Täter, der Blick in die Zu-
kunft eher der Gesellschaft und auf diesem Weg wiederum dem Opfer wie
dem Täter. Man könnte Reue als notwendige und Buße als hinreichende Be-
dingung für Vergebung statuieren. Der Zusammenhang von Reue und Buße
im beschriebenen Sinn kann dann – zumindest vorläufig – wie folgt plausi-
bilisiert werden: Reue allein kann nicht garantieren bzw. hinreichend sicher-
stellen, dass vom Täter nicht weiteres Unrecht ausgeht, zumindest wird dies
durch die Institution von Buße wahrscheinlicher – was etwa gleichzeitig für
die Einrichtung wie für die Einschränkung von Strafe spricht. Genau genom-
men dürfte man, solange die Gefahr besteht, dass der Täter in irgendeiner
Weise rückfällig wird, nicht vergeben. Was jedoch ist, wenn eine Person, die
in der Vergangenheit Unrecht begangen hat, kein Unrecht mehr begehen
kann? Liegt dann bereits eine hinreichende Bedingung für Vergebung vor?
Von Seiten der Gesellschaft ja (zumindest wenn sie nicht geschädigt wurde),
von Seiten des Opfers nein (weil der ihm entstandene Schaden, wo möglich,
wiedergutgemacht werden muss). Es ist jedoch grundsätzlich zu überlegen,
ob Vergebung aus ethischer Sicht an Bedingungen geknüpft werden darf
bzw. geknüpft werden soll.

Wir werden anhand von biblischen Texten beobachten, was wir in histori-
scher Absicht als Rationalisierung von Schuld oder als Rechtfertigung für die
Zuweisung von Schuld bezeichnen können. Daher sollen in systematischer Hin-
sicht sowohl die Zurechnung als auch die rationale Beschränkung der Zurech-
nung von Schuld als unabdingbare Voraussetzungen für Vergebung benannt
werden. Die Einschränkung der Zurechnung von Schuld ist allerdings nicht
schon Bestandteil dessen, was wir „Vergebung“ nennen werden. Wichtig für

Eingrenzung des Gegenstandes 11



die Bewältigung von Schuld ist zudem die Vergeltung von Unrecht, sei es, dass
dadurch die normative Ordnung wieder in ihr Recht gesetzt wird, sei es, dass
davon retributive oder präventive Wirkungen ausgehen. Wir werden Prozesse
der Beschränkung von Vergeltung beobachten, die sich als Rationalisierung
von Strafe und damit als Rechtfertigung (der Verhängung) von Strafe verste-
hen lassen. Die rationale Zumessung von Strafe rückt schon an das heran, was
wir Vergebung nennen, sie bietet, so könnte man einstweilen formulieren, eine
Art von Gegenhalt zu Akten der Vergebung. Zu Schuld und Strafe bzw. zu Ver-
geltung und Vergebung tritt zuletzt auch der Vorgang des Vergessens oder
Nicht-Vergessens von Schuld. Hier lässt sich etwa beobachten, wie Schuld in
biblischen Texten auf transmundane oder transhumane Kräfte bezogen wird,
um sie, wenn eine Zurechnung auf Individuen oder die Gemeinschaft nicht
gerechtfertigt werden kann, nicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Auf diese
Weise kann die normative Ordnung ohne den Preis einer ungerechtfertigten
Zuweisung von Schuld aufrechterhalten werden. Zugleich existieren Prozesse,
die ein kontrolliertes Vergessen erlauben, indem Schuld einer rettenden Macht
übereignet wird.

Modern wird man die bereits ins Spiel gebrachten Phänomene – Schuld,
Strafe, Vergelten, Vergeben und Vergessen – komplexer behandeln müssen.
Hier ist etwa zu überlegen, ob Strafe eine unabdingbare Voraussetzung für
Vergebung darstellt oder ob Vergebung nicht vielmehr den Verzicht auf Ver-
geltung erfordert. Ist Vergebung noch sinnvoll, wenn Schuld durch Strafe be-
antwortet wurde, und zwar nicht nur mit Blick auf die normative Ordnung
der Gesellschaft, sondern auch mit Blick auf Akte der Wiedergutmachung,
die vom Täter dem Opfer gegenüber zu leisten sind? Darf man vergeben
und vergessen, oder soll man vergeben, ohne zu vergessen, was bedeuten
würde, fortan misstrauisch zu sein? Zumindest scheint es plausibel zu be-
haupten, dass das Nichtwahrhabenwollen von Schuld bzw. des Fortdauerns
von Schuld nicht mit Vergeben gleichgesetzt werden kann, weil Vergebung
dann moralische Ansprüche schlichtweg ignorieren würde. Ebenso wenig
kann, wie schon angedeutet, die rationale Minderung der Zurechnung von
Schuld mit Vergebung gleichgesetzt werden. Sind Reue bzw. Buße, also Be-
kennen der Schuld und Wiedergutmachen des Schadens, dann Vorausset-
zungen für Vergebung? Erkennbar geht es also um die normativen Vorausset-
zungen von Vergebung, insbesondere um den Zusammenhang von Schuld
und Vergebung. Dies ist auf der Seite der Vergebung nicht trivial, weil an-
stelle von Vergebung auch Vergeltung eine angemessene Reaktion darstellen
kann; dies ist auf der Seite der Schuld nicht trivial, weil hier Einschränkun-
gen der Zurechenbarkeit von Schuld thematisiert werden können. Schuld ist
kein einheitliches Phänomen, vielmehr müssen die verschiedenen Aspekte
von Schuld aufgegliedert werden.

Einleitung12



Fasst man Schuld formal als Defektion, als Abweichung von einer Regel,
die mit Recht gilt, dann ist Voraussetzung dafür Kooperation, ohne die Regeln
ja nicht vereinbart werden könnten. Abweichungen von Regeln verhalten sich
deshalb unabweisbar parasitär zur Anerkennung von Regeln. Im biblischen
Kontext wird Kooperation mit dem Begriff der Liebe bezeichnet. Sie ist das
ubiquitäre normative Vorzeichen, das Interaktionen überhaupt erst möglich
werden lässt. Wie verhält sich eine so verstandene Liebe dann zum Phänomen
Schuld? Kann Liebe uneingeschränkt und doch nicht wahllos sein? Endliche
Liebe, die nicht wählt und also diskriminiert, depotenziert sich selbst, würde
sie doch alle Gegenstände gleichermaßen lieben, mithin leugnen, dass es auch
Objekte gibt, die nicht liebenswert sind. Ist eine uneingeschränkte Liebe nicht
gerade jene, die besonders sorgfältig wählt, also diskriminiert, zumindest Per-
sonen, die sich anderen Personen gegenüber verfehlt haben? Endliche Liebe
kann, so gesehen, nicht bedingungslos sein. Man mag einwenden, kein end-
licher Gegenstand sei der uneingeschränkten Liebe wert, weshalb ein jeder be-
dingungslos geliebt werden könne. Würde man dies, was naheliegt, auf eine
unendliche Liebe übertragen, gäbe es gar keine endliche Menge liebenswerter
Gegenstände, zumindest wenn „etwas zu schaffen“ bedeutet, es zu lieben. Man
würde also eher sagen: Alles ist liebenswert, oder: jede Person ist liebenswert.
Ändert sich dann für die endliche Liebe etwas, wenn eine Person sich gegen
eine andere verfehlt? Und was ändert sich für eine unendliche Liebe? Gibt es
für sie überhaupt Schuld? Und Vergebung?

1.2 Gang der Untersuchung

Wir beginnen mit der Befragung biblischer Konzepte von Schuld, die nicht
nur in ihrer Vielgestaltigkeit, sondern auch in ihrer Entwicklung dargestellt
werden sollen. Die auffälligste Veränderung ist mit dem Einzug rechtlicher
Kategorien markiert, die die Stellung Gottes bzw. den Gedanken der stellver-
tretenden Wegnahme von Sünden zurückdrängt und den Menschen bzw. den
moralischen Beitrag, den er zu leisten hat, in den Vordergrund rückt. Damit
wird es möglich, Konzepte von Gerechtigkeit und damit von Vergeltung und
Vergebung zu entwickeln, die unter den Begriff der Reziprozität subsumiert
werden können. Wir beschreiben diese Verschiebung als Zurücktreten kul-
tisch-ritueller zugunsten moralischer Vorstellungen von Schuld und Strafe,
von Vergeltung und Vergebung, die deshalb präziser gehandhabt werden
können, wie wir am Beispiel alttestamentlicher Texte darstellen wollen.

Ein weiterer Teil unserer Untersuchung ist dem Anliegen gewidmet, neu-
testamentliche Texte vom Gesichtspunkt der Reziprozität her zu lesen, was zu
überraschenden Ergebnissen im Blick auf die Phänomene von Schuld und

Gang der Untersuchung 13



Strafe, von Vergeltung und Vergebung führt. Dabei sind deutlich spiritualisie-
rende und eschatologisierende Tendenzen zu bemerken, womit eine weitere
Verschiebung beschrieben ist, nämlich die Verlagerung moralischer Urteile
zugleich in das Innere des Menschen wie in eine transzendente Welt hinein.
Exemplifiziert wird die Betonung der Moral gegenüber Kult bzw. Ritus, des
Individuums gegenüber dem Kollektiv und des Jenseits gegenüber dem Dies-
seits am so genannten Weltgerichtsdialog in Mt 25,31– 46.

Der gewonnene Befund gibt Anlass für die Ausarbeitung einer ethisch fun-
dierten Eschatologie. Vorbereitend dazu wird eine moderne Sicht von Sünde
und Schuld skizziert, die darauf abzielt, eine möglichst exakte Zuschreibung
zu gewährleisten, und zwar mit der Absicht, Vergeltung und Vergebung für
diesseitige Verhältnisse zu rationalisieren, also nur so viel Vergeltung wie nötig
und so viel Vergebung wie möglich zu erreichen. Dies berührt auch die so ge-
nannte Lehre von der Erbsünde, die eine Beschränkung in der Zuschreibung
von Schuld artikulieren will und deshalb einer eingehenden Analyse anhand
des Begriffs der Freiheit unterworfen wird. Mit den Instrumenten einer mo-
dernen Begrifflichkeit wird das Phänomen der Vergebung analysiert: Das Er-
fordernis, um Vergebung zu bitten bzw. Vergebung zu gewähren, wird der Be-
liebigkeit entzogen, indem zunächst die Beschädigung der Selbstachtung zur
Voraussetzung erhoben und Kriterien der Herabwürdigung begründet werden.
Mit dem Begriff der Fremdachtung werden Gründe bereitgestellt, die die Wie-
derherstellung eines reziproken Verhältnisses, zu dem Vergebung ja führen
soll, motivieren sollen. Auf diese Weise soll der epistemische wie auch der nor-
mative Rahmen für eine Ethik der Vergebung geschaffen werden. Leitend für
einen solchen Rahmen ist die Unterscheidung von individueller und dividueller
Schuld. Für die Ausarbeitung einer ethischen Eschatologie müssen schließlich
die ontologischen Voraussetzungen für die Persistenz der Person bzw. einer
Persönlichkeit geklärt werden, ohne die Vergebung von Schuld in einem Jen-
seits von Welt und Geschichte nicht denkbar ist. Wenn damit die Unvertret-
barkeit einer Persönlichkeit festgehalten ist, muss die Frage beantwortet wer-
den, ob Gott sozusagen über die Persönlichkeit eines Opfers hinweg oder an
ihr vorbei einem Täter vergeben darf. Deshalb wird abschließend der Begriff
der Stellvertretung für die ethische Sicht göttlicher Vergebung diskutiert.

1.3 Konzeptuelle Notiz

Der Vielgestaltigkeit der biblischen Vorstellungen von Schuld soll konzeptio-
nell mit Hilfe von zwei Modellen bewältigt werden, die natürlich stark ver-
einfachend verfahren: Das erste Modell bewegt sich auf dem Hintergrund ei-
ner vergleichsweise überschaubaren Gemeinschaft, in der Tun und Ergehen

Einleitung14



fast von selbst miteinander verwoben sind, weshalb Normen implizit zur
Geltung kommen und sich die normative Aufmerksamkeit auf jene Fälle
richtet, in denen Schuld unerkannt oder unbelangt zu bleiben droht. Der
Tun-Ergehen-Zusammenhang kann eine negative wie eine positive Wendung
nehmen: Bei einer schlechten Tat wird sich der Täter selbst zum Opfer, bei
einer guten Tat gibt es, wenn man so will, weder Täter noch Opfer, weshalb
sich die normative Aufmerksamkeit auf die Abweichung, nicht auf die Erfül-
lung des sozial Erwarteten richtet. Dabei ist in den folgenden Darstellungen
klar, dass es sich bei diesem Modell um eine soziale Konstruktion handelt,
die mit sozial nicht bewältigbarer Schuld umgehen soll, wobei diese Kons-
truktion an die Realitäten gebunden bleibt und damit irritierbar wird, wie
vor allem das Phänomen des unschuldig Leidenden zeigt. Die Irritierbarkeit
des Modells verweist wiederum auf unerkannte oder unbelegbare Schuld.
Das zweite Modell bewegt sich auf dem Hintergrund einer wesentlich diffe-
renzierteren und komplexeren Gesellschaft, die explizite Regeln des Rechts
formuliert, um Gerechtigkeit herzustellen und, wo Ungerechtigkeit aus der
Befolgung von Recht resultiert, auf Moral setzt, so dass nach dem Muster
doppelter Reziprozität ein Geben und Nehmen zwischen Menschen mit
einem Geben und Nehmen zwischen Gott und dem Menschen verschränkt
erscheint. Für die moderne Fassung wird diese Verschränkung in die Unter-
scheidung von individueller und dividueller Schuld sowie in die Unterschei-
dung von Schuld und Sünde transformiert. Dies wirkt sich auf die Analyse
des Phänomens der Vergebung aus, das zwischen Tausch und Gabe einge-
spannt bleibt und in der die Position des Menschen wie die Position Gottes
unvertretbar ist.

1.4 Terminologische Notiz

Wir werden, wie schon angedeutet, den Zusammenhang von Schuld und
Vergebung im Kontakt mit benachbarten Begriffen (vor allem mit dem Be-
griff der Vergeltung) behandeln. Der Begriff der Vergeltung kann sich auf
die Bestrafung des Täters beziehen, die wiederum eine Wiedergutmachung
dem Opfer gegenüber vorsehen mag. Traditionell bezeichnet man das Be-
kenntnis der Schuld als Reue, die Wiedergutmachung eines Schadens (wie
Strafe überhaupt) als Buße. Nicht immer wird es möglich sein, diese Begriffe
präzise voneinander zu unterscheiden oder aufeinander zu beziehen, ohne
einen unverhältnismäßig hohen Aufwand an erläuternden Formulierungen
zu betreiben, so dass Begriffe gelegentlich in der „Schwebe“ gehalten werden
müssen. Dennoch soll im Gang der Untersuchung eine exakte Begriffssyste-
matik wenigstens angezielt werden.

Terminologische Notiz 15



2. Schuld und Sünde aus biblischer und moderner Sicht

Eine Beschäftigung mit den Phänomenen Schuld und Vergebung ist für die
theologische Ethik auch ohne historische und vor allem biblische Bezüge
ohne Weiteres denkbar, sofern es etwa darum geht, systematisch darüber
nachzudenken, was Gott mit der Vergebung von Schuld zu tun haben kann.
Wenn wir uns dennoch mit biblischen Aussagen zu Schuld und Vergebung
beschäftigen, dann nicht nur, um eine Auseinandersetzung mit Texten, die
in diesem Rahmen die Referenz schlechthin darstellen, zu führen, sondern
auch, um die Kontur für einen modernen Begriff von Schuld und Vergebung
zu gewinnen und die Kontextabhängigkeit biblischer Vorstellungen bzw. die
Distanz der modernen zur biblischen Vorstellungswelt zu markieren. Wir
werden keine auffälligen Diskontinuitäten zwischen dem Alten und dem
Neuen Testament bemerken, wenn wir auf Vergeltung und Vergebung,
Schuld und Strafe zu sprechen kommen werden. Schon das Alte Testament
zeigt eine Entwicklung in der Bestimmung dieser Begriffe, die im Neuen Tes-
tament nicht grundsätzlich revidiert wird, nur neues Konfliktpotential ange-
sichts prekärer sozialer Verhältnisse sowie der Zuwendung zur paganen Welt
erzeugt, weshalb die diskreditierende Gegenüberstellung zwischen einem alt-
testamentlichen Gott der Rache und einem neutestamentlichen Gott der
Liebe als grob irreführend abgewiesen werden muss.1

2.1 Begriffe und Modelle von Schuld

Eine verhältnismäßig allgemein gehaltene Bestimmung von Schuld und
Sünde verweist im Alten Testament auf die Feststellung eines Fehlers, auf
das Fehlen einer Eigenschaft oder Fähigkeit bzw. auf einen Mangel oder
eine Verfehlung, und zwar durchaus in alltäglichen Situationen, wenn näm-

1 So etwa bei Sonja Fücker, Vergebung. Zu einer Soziologie der Nachsicht, Frankfurt am
Main/New York 2020, 24: „So spricht vieles für die Annahme, dass die neutestamentarische
Vergebungslehre den im Alten Testament amtierenden Rachegott ablöste, wo erfahrenes Un-
recht durch die eingangs erwähnte Formel ‚Auge um Auge, Zahn um Zahn‘ ausgeglichen wer-
de. In den Überlieferungen der Evangelien avanciert das Vergebungsprinzip als gelungener
Emanzipationsversuch von der Rachelust der Nemesis zu einem Gebot der barmherzigen
Feindesliebe. Das Prinzip der Gerechtigkeit wird durch das der (Nächsten-)liebe ersetzt, wel-
ches die Vergebung als selbstlose Gabenhandlung … skizziert, mit der Betroffene im Modus
des ‚being good‘ … operieren.“ Freilich ist zu konstatieren, dass eine so krasse Fehleinschät-
zung nicht unbeeinflusst ist von theologischen Entwürfen, die ebenfalls von solchen schlich-
ten Entgegensetzungen ausgehen.

16



lich durch das Tun oder Unterlassen eines Einzelnen oder einer Gruppe Er-
wartungen enttäuscht oder Normen verletzt werden. Dabei sind über die
Feststellung eines Fehlers im Sinn einer enttäuschten Erwartung oder einer
verletzten Norm hinaus zwei Tendenzen von Bedeutung: Es ist zum einen
die Ausbildung von Begriffen „mittlerer Abstraktion“, die eine Verfehlung
als Bewegung beschreiben, die ihr Ziel nicht erreicht.2 Auffällig ist, dass
auch die antike Philosophie eine Handlung als Bewegung denkt, die ihr na-
türliches, das heißt sozial erwartbares Ziel (t¤loj) erreichen oder verfehlen
kann. Mit der Ausbildung von Schuldbegriffen wird somit der Regelcharakter
gesellschaftlicher Erwartungen angesichts der Möglichkeit ihrer Enttäu-
schung reflektiert. Es ist zum anderen die Ausbildung einer Semantik, die in
einem rechtlichen Kontext verhandelte Verfehlungen religiös einfärbt: Von
Sünde wird etwa dann gesprochen, wenn ein Mensch eine Regel verletzt,
ohne dass dies gesellschaftlich bemerkt wird, weshalb der Verweis auf Gott,
dem nichts verborgen bleibt, die Befolgung der geltenden Regeln motivieren
soll, oder wenn ein Mensch zwar nicht von einer geltenden Regel abweicht,
sie vielmehr befolgt, aber das Wohl der Gemeinschaft dennoch schädigt, also
im Tun des Rechts Unrecht hervorbringt, was Gott nicht gefallen kann.
Durch diese religiöse Konnotation gelingt es, den motivationalen Aspekt in
der Befolgung von Normen sowie den Unrechtsgehalt von Rechtsnormen
oder vielleicht besser: von Folgen der Befolgung von Rechtsnormen zu be-
leuchten. Recht und Moral bzw. Recht und Gerechtigkeit werden auf diese
Weise unterschieden, wodurch Handlungen sowie (wenigstens grundsätz-
lich) Regeln einem Rechtfertigungsdiskurs unterworfen sind. Damit reagiert
ein bemerkenswert differenzierter semantischer Bestand auf gesellschafts-
strukturelle Zustände: Motiv und Folge (bzw. Motive und Folgen) einer Tat
können, wo erforderlich, isoliert werden; zugleich lässt sich – mehr implizit
als explizit – der Regelzustand gesellschaftlicher Erwartungen moralisieren.

Die Folge, die sich vom Motiv der Tat gewissermaßen ablöst, wird so
bildlich wie dinglich behandelt, und zwar zumeist in der Metapher der Last,
die einen Menschen und natürlich auch die Gemeinschaft bedrückt, weit sel-
tener in der Metapher der Befleckung: Schuld ist jedenfalls ein Schaden, der
bleibt. Daher gilt es, die Last wegzutragen oder die Befleckung wegzuwi-
schen, was einzig und allein Gott möglich ist. Wir werden den lebenswelt-
lichen Sinn dieser Metaphern im Zusammenhang von Tun und Ergehen
noch näher beleuchten. Es ist nicht erstaunlich, dass das soziale Gefüge einer
kaum differenzierten und wenig komplexen Gesellschaft durch die Verlet-

2 Vgl. dazu detailliert C. Berkenkopf, Sünde als ethisches Dispositiv. Über die biblische
Grundlegung des Sündenbegriffs, Paderborn u. a. 2013, 20–56. Neben der Vorstellung des
Verfehlens existieren die Vorstellungen eines Verbrechens im Sinn eines Bruchs bzw. einer
Verkehrung im Sinn einer Abweichung.

Begriffe und Modelle von Schuld 17



zung elementarer Regeln stark beeinträchtigt wird. Auf diesem Hintergrund
ist die Rede von der Macht der Sünde, die für eine Gemeinschaft wie ein Ver-
hängnis wirken kann, plausibel. Im Bild des Wegtragens oder Wegwischens
einer Schuld wird zudem der Sinn dessen, was wir dann „Vergeben“ nennen
werden, bereits sichtbar.3 Wir verwenden für dieses Modell, das in der Lite-
ratur als „substance-frame“ bezeichnet wird, den Begriff der Sünde.

Nun könnte man einwenden, dass in solchen Aussagen der menschliche
Anteil an der Bewältigung von Schuld auffällig unterbelichtet bleibt, obwohl
in der Gesellschaft, in der sie artikuliert werden, zweifellos ein dichtes Ge-
webe an Normen existiert, das die Zurechnung von Schuld, das Verhängen
von Strafen und auch, nicht minder wichtig, die Wiedereingliederung des
Täters in die Gemeinschaft organisiert. Es ist wohl gerade Ausdruck einer
schon fortgeschrittenen Rationalität, dass man diesen Errungenschaften
zum Trotz mit unentdeckter und unbewusster Schuld rechnet, die durch
eine Gemeinschaft oder durch ein Individuum nicht beherrscht werden
kann und zu deren Bewältigung Gott angerufen werden muss, gerade weil
er, was als Moral und Recht angesprochen wird (und gelegentlich auseinan-
dertreten kann), auch will. Eine Person mag zudem ganz einfach ihrer sozia-
len Stellung wegen für die Zuweisung von Schuld und Strafe unerreichbar
sein, doch wird ein solcher Zustand durchaus kritisch reflektiert. Die Tatsa-
che, dass bei nicht belegbaren oder nicht belangbaren Vergehen Gott ins Spiel
kommt, lässt plausibel werden, dass diese Art von Vergebung allein Gott zu-
geschrieben wird.

Schon im Alten Testament wird allerdings eine Entwicklung sichtbar, die
die genannten Metaphern zurückdrängt und einem neuen Begriff von Schuld
Raum gibt, der von der Vorstellung vertraglicher Verhältnisse geprägt ist, die
verletzt werden, etwa wenn eine Person ihre Schulden nicht begleichen kann
und in Schuldsklaverei gerät: Idealerweise sollte die monetär verfasste Schuld
erlassen und die Person wieder in geordnete soziale Kreisläufe zurück-
gebracht werden. Wir verwenden für dieses Modell, das in der Literatur
auch als „debt-frame“ bezeichnet wird, den Begriff der Schuld. Sie kann von
Gott wie auch vom Menschen vergeben werden.4 Besser müsste man sagen,

3 Das Wort )&n kann Beides bedeuten, einmal das Tragen der Last (im Sinn eines Übels) und
das Wegtragen der Last (im Sinn von Vergebung). Vgl. dazu Gary A. Anderson, Sin. A His-
tory, New Haven/London 2009, 16–21; J. S. Kselman, Forgiveness, in: The Anchor Bible
Dictionary, New York 1992, 831– 833; M. G. Vanzant, Forgiveness, in: New Interpreter’s
Dictionary of the Bible 2 (2007), 480– 485.
4 Von Sünde (substance-frame) ist in vorexilischen, von Schuld (debt-frame) in nachexili-
schen Texten auszugehen. Vgl. dazu R. Roitto, The Polyvalence of #fËhmi and the Two Co-
gnitive Frames of Forgiveness in the Synoptic Gospels, in: Novum Testamentum 57 (2015),
136–158, 142: „The imagination of forgiveness changed from removing a substance to remit-

Schuld und Sünde aus biblischer und moderner Sicht18



dass göttliche und menschliche Vergebung ineinander verschränkt sind. Wir
werden für diese Verschränkung den Begriff doppelter Reziprozität verwen-
den. Offenbar hat sich die Struktur der Gesellschaft so verändert, dass Me-
chanismen nachbarschaftlicher Solidarität nicht mehr selbstverständlich
funktionieren, sondern nach beiden Seiten, also hin zum Kreditgeber wie
auch hin zum Kreditnehmer, abgesichert werden müssen, und zwar mit Hilfe
des Rechts. Wir werden noch ausführlicher sehen, was passiert, wenn im Fall
der Schuldsklaverei der Sinn dieser Vergeltung von Schulden, nämlich die
Rückzahlung des Kredits und damit die Wiederaufnahme geregelter Bezie-
hungen, durchkreuzt und dann tatsächlich das Erlassen von Schulden und
damit die Vergebung von Schuld thematisiert wird. Dabei spielt, wie gesagt,
nicht nur das Verhältnis zwischen Menschen, sondern auch das Verhältnis
zwischen Gott und dem Menschen eine entscheidende Rolle. Allerdings ist
über den Wandel gesellschaftsstruktureller und semantischer Verhältnisse
hinweg auf das zu achten, was gleich bleibt: Auch in der Vorstellung von
Sünde als drückender Last ist von gestörten sozialen Verhältnissen die Rede,
und selbst wenn es um vertragsrechtliche Beziehungen geht, bleibt Gott die
entscheidende Instanz, um Schuld zu überwinden.

Durch die Rede von dem, was einer dem anderen schuldet, kommen
Rechtsverhältnisse einer differenzierteren und komplexeren Gesellschaft zur
Sprache, die ein gewandeltes Verhältnis zu Schuld und Strafe, zu Vergeltung
und Vergebung herausfordern. Eine rechtliche Regelung von Interaktionen
weist, zumal Normen generell aus enttäuschten Erwartungen heraus geboren
werden, auf die Regelmäßigkeit von Abweichungen gegenüber dem gesell-
schaftlich Erwarteten und Geforderten hin. Die Reziprozität von Geben und
Nehmen ist nicht mehr selbstverständlich, gesellschaftliche Asymmetrien ent-
stehen. Und die Verschränkung von göttlicher und menschlicher Sphäre wird
problematisiert – und zwar unter dem Eindruck von Verhältnissen, die ein
umstandsloses Umschlagen von Gottesliebe in Menschenliebe nicht erlauben:
Wo gestörte Beziehungen wieder in eine Symmetrie gebracht werden (sollen),
ist es, wie man dachte, möglich, durch Taten oder aufgrund von Leiden
Schätze im Himmel zu erwerben. Diese Verschiebungen machen sich auch
in der Zuordnung von Kult bzw. Ritus und Moral bemerkbar, die idealer-
weise in einem „ausgewogenen Verhältnis“ zueinander stehen: Gottesliebe
hat sich in der Nächstenliebe zu bewähren. Wo sich die kultisch-rituelle
Sphäre gegenüber der moralischen verselbstständigt, muss das Gewicht der
Moral in diesem Verhältnis wieder in Erinnerung gerufen werden.

ting a debt. With the cognitive frame of debt, new ways of thinking about sin developed, such
as the idea that one could pay the debt of sin through suffering and good deeds.“

Begriffe und Modelle von Schuld 19



Mit der allmählichen Verschiebung vom Modell der Sünde (substance-
frame) hin zum Modell der Schuld (debt-frame) wird die Verantwortung
des Menschen seinem Handeln bzw. auch seinem Leiden gegenüber betont.
Tendenziell wird eine stärker meritorische Moral erzeugt, die Verdienstlich-
keit dort fordert, wo der Ausgleich von Geben und Nehmen bedroht ist und
im Sinn sozialer Gerechtigkeit wieder in Kraft gesetzt werden soll. Die Rede
vom „Schatz im Himmel“ kommt deshalb zunächst ohne Spiritualisierung
bzw. Eschatologisierung aus, sie kann im Sinn der Verschränkung von Got-
tes- und Nächstenliebe verstanden werden, ebenso die Zuordnung einer
Rechtfertigung aus Glauben und einer Rechtfertigung aufgrund von Wer-
ken – auf beide Muster werden wir im Detail zurückkommen. Je mehr sich
die Gesellschaft nach Funktionen ausdifferenziert und je mehr sich die reli-
giöse Logik insbesondere von ökonomischen Belangen und von rechtlichen
oder auch politischen Randbedingungen emanzipiert, desto weniger wird
diese Verschränkung plausibel, was in der christlichen Theologie im Begriff
reiner Gnade (sola gratia) oder im Ablassstreit bzw. insbesondere im Erstar-
ken sozialstaatlicher Initiativen, die wohltätige Werke marginalisieren, be-
merkbar wird.5

Auch im Neuen Testament bleiben, wenn von Vergebung gesprochen
wird, beide Modelle erhalten: Der Begriff #fËhmi nimmt sowohl auf das Mo-
dell der Sünde (substance-frame) als auch auf das Modell der Schuld (debt-
frame) Bezug.6 Ideengeschichtlich wird man den Begriff der Erbsünde, der
sich in der christlichen Theologie herausbildet, als Gegenhalt zu einer immer
stärkeren Moralisierung von Schuld, die ihre ritualisierte Bewältigung zu-
rückdrängt, sehen können. Das Neue Testament gibt also den Sündenbegriff
nicht auf, auch wenn der Schuldbegriff deutlich gestärkt wird, was wiederum
Auswirkungen auf den Diskurs über Vergebung hat. Semantisch wird hier,
soll von einer Verfehlung die Rede sein, ein Begriff mit hohem Abstraktions-
niveau, nämlich $martËa, verwendet, der Sünde insbesondere als Verfassung
oder Macht versteht, ein Zustand, der über die individuelle Verfügung hi-
nausgeht, sei es, weil ein Mensch nichts oder kaum etwas dafürkann, dass er
einen Fehler begangen hat, sei es, weil die Folgen einer Verfehlung kollektiv
erfahren werden. Hier verfügt der Einzelne also zumindest nicht vollständig
über Ursache oder Wirkung einer schädigenden Handlung. Daneben sind

5 Vgl. M. Flynn, Sacred Charity: Confraternities and Social Welfare in Spain, 1400 –1700, It-
haca 1989; C. Lindberg, Beyond Charity: Reformation Initiatives for the Poor, Minneapolis
1993.
6 In außerbiblischen Texten wird #fËhmi nicht oder nur selten im Sinn von Vergebung ver-
wendet. Am ehesten ist an das Wort suggignÖskw zu denken, wenn die biblische Bedeutung
von Vergebung in nichtbiblischen Kontexten zum Ausdruck kommen soll. Das Wort #fËhmi
wird gebraucht, um hls und )&n zu übersetzen.

Schuld und Sünde aus biblischer und moderner Sicht20



insbesondere die Begriffe #dikËa sowie #nomËa in Gebrauch, die einen juri-
dischen Hintergrund verraten.

2.2 Zurechnung von Schuld

Für eine nicht weiter differenzierte Kollektivschuld gibt es in den biblischen
Schriften (wie im Alten Orient insgesamt) keine Belege.7 Im Gegenteil kann
im Lauf der Zeit eher eine individuelle Zurechnung und in diesem Sinn eine
Rationalisierung des Verständnisses von Schuld je nach Wissen und Willen
beobachtet werden, auch wenn hier kein einfacher evolutionärer Prozess
weg von einer korporativen, wie man besser formulieren muss, hin zu einer
individuellen Schuldauffassung statuiert werden kann.8 Die Tendenz der Ra-
tionalisierung ist am besten dort zu beobachten, wo die Vorstellung von
Sünde und Strafe als irritierend, rätselhaft, ja irrational erscheint, wie es im
„Leiden des Gerechten“ stilisiert wird. Auch wenn die Wirkung oder die
Wirkkraft einer Sünde nicht nur den Täter, sondern die Gemeinschaft treffen
kann und meist auch trifft, weil Sünde in aller Regel eine gemeinschaftsschä-
digende Handlung bezeichnet (wir werden darauf zurückkommen), soll der
Täter bestraft werden. Allerdings ist die Betonung individueller Gesichts-
punkte eher als Qualifizierung, nicht als Ablösung älterer korporativer Mo-
delle von Schuld zu verstehen. Individuelles und korporatives Verständnis
von Schuld wurden wohl zunehmend in ihrer Komplementarität und damit
auch in ihrer Eigenbedeutung erkannt.9

7 Vgl. K. Schmid, Kollektivschuld? Der Gedanke übergreifender Schuldzusammenhänge im
Alten Testament und im Alten Orient, in: Zeitschrift für Altorientalische und Biblische
Rechtsgeschichte 5 (1999), 193–222.
8 Vgl. J. S. Kaminsky, Corporate Responsibility in the Hebrew Bible, Sheffield 1995, 119: „Al-
though there is evidence of some movement toward an innovative new theology that indivi-
dualizes retribution, to read this movement as a radical shift towards individualism that com-
pletely rejected older corporate notions is problematic. It both oversimplifies the relationship
between corporate and individualistic ideas by portraying these two sets of ideas as poles in an
evolutionary schema, and it often leads scholars to read every passage that highlights the in-
dividual as automatically rejecting corporate ideas.“
9 Vgl. J. S. Kaminsky, Corporate Responsibility in the Hebrew Bible, Sheffield 1995, 137f.:
„This new stress upon the individual does not signal a complete rejection of older corporate
ideas. This tendency to pay greater attention to the individual should be understood as an
attempt to qualify the older corporate ideas … Although there is evidence of a growing awa-
reness of the importance of the individual, there is also evidence that texts from the later bi-
blical period continue to highlight the importance of the community. The fact that there are
passages within the latest strata of the Hebrew Bible that support the idea of communal re-
sponsibility (Dan. 6.25; Est. 9.7–10), and the fact that this view is still alive well into New

Zurechnung von Schuld 21



Was den Täter betrifft, so wird eine Erklärung der Tat mit Hilfe von Af-
fekten wie Begehren, Eifersucht, Angst, Neid, Zorn oder Hass vorgenommen,
womit gleichzeitig ein rationaler und ein irrationaler Zug deutlich wird: Ra-
tional ist der Versuch, eine Handlung auf einen Affekt zurückzuführen; der
Affekt selbst weist in den Bereich des Irrationalen. Der Gedanke, dass Schuld
im Sinn einer Abweichung von dem, was kollektiv als Recht gilt, individuell
rational sein kann, weshalb, wie wir noch sehen werden, individuelle und
kollektive oder besser: dividuelle Rationalität auseinandertreten, was wie-
derum die Moral auf den Plan ruft, ist für die normative Logik der Bibel
nicht plausibel. Gleiches gilt, wenn man die Erklärung einer Verfehlung als
Rechtfertigung versteht: Nicht die Handlung, nur der Handelnde mag,
wenn man eine traditionelle Unterscheidung aufgreift, mit dem Verweis auf
einen Affekt als entschuldigt gelten. Die Lösung der griechischen Philoso-
phie, auf einen Mangel an Vernunft bzw. auf Willensschwäche zuzurechnen,
ist dem biblischen Denken fremd. Auch wenn sowohl Willensschwäche als
auch affektgeleitetes Handeln als Mangel an Vernunft gedeutet werden kön-
nen, verfahren, stark vereinfacht formuliert, biblische Erklärungsmuster
affekt-, griechische vernunftbetonter. Rationalisierung von Schuld bedeutet
also, möglichst den oder die Täter zur Rechenschaft zu ziehen. Wo ein Täter
nicht greifbar ist, bietet es sich an, eher auf eine stellvertretende Figur zuzu-
rechnen, als eine Gemeinschaft als Ganze mit Strafe zu überziehen.

Grundsätzlich werden die Ordnung des Zusammenlebens und die dazuge-
hörigen Normen als göttliche Ordnung bzw. als göttliche Normen verstan-
den.10 Die Unterscheidung von sakralen und profanen Anteilen ist nur als Ten-
denzbestimmung verständlich. So ist es denkbar, dass die Missachtung einer
Rechtsnorm für sich steht und behandelt wird, sie kann freilich – sei es in ei-
nem anderen Kontext, sei es in demselben Kontext unter anderen Bedingun-
gen, beispielsweise dann, wenn ein Schuldiger durch menschliche Mittel nicht
gefunden werden kann und göttliche Mittel in Anspruch genommen werden
müssen – genauso gut auf Gott bezogen werden. Profan und sakral sind nicht
so stark voneinander geschieden, dass man nicht bei Bedarf von der einen in
die andere Sphäre zu wechseln vermag. So können Schuld und Unreinheit,
moralische und kultisch-rituelle Aspekte in einen Zusammenhang gebracht
werden.11 Unbemerkte bzw. unbeabsichtigte Vergehen werden dort moralisch

Testament times, suggests that those passages that stress the individual never intended to dis-
miss the importance of the community.“
10 Damit ist nicht ausgeschlossen, dass Normen gleichzeitig als veränderbar begriffen wur-
den.
11 Vgl. R. C. Cover, Artikel „Sin, Sinners“, in: Anchor Bible Dictionary, New York 1992,
31–40, 34; K. van der Toorn, Sin and Sanction in Israel and Mesopotamia. A Comparative
Study, Assen 1985, 23–36.

Schuld und Sünde aus biblischer und moderner Sicht22



relevant, wo die gesellschaftliche Ordnung gestört wird. Während man inner-
halb einer modernen Normativität systematisch zwischen Täter, Opfer, Tat
und Normsystem unterscheidet, ergeben sich für die biblische Gesellschaft un-
terschiedliche Möglichkeiten der Akzentsetzung, wobei alle vier Dimensionen
eine religiöse Färbung annehmen können, wenn etwa die Stellung des Täters,
der Einfluss des Opfers, der Kontext der Tat oder die Begründung der Norm
eine Rolle spielen.12 So muss unter Umständen festgestellt werden, ob der Tä-
ter zum Zeitpunkt der Tat eine religiöse Funktion innehatte, ob die Schuld im
Lebensbereich des Opfers, etwa bei Ahnen oder der Gemeinschaft, der er an-
gehört, zu suchen ist, ob eine Tat zu heiligen Zeiten oder an heiligen Orten
begangen wurde bzw. ob die religiöse Fundierung von Normen eigens bedacht
werden muss, eine Reflexionslage, die – wenn auch nur im Ansatz – aitiologi-
sche oder eschatologische Überlegungen anregen und Probleme der Rechtfer-
tigung Gottes auslösen kann.

Wird also Schuld als Sünde bezeichnet und somit der Beobachtung durch
Gott ausgesetzt, werden dadurch Zweifel an der Legitimität von Normen oder
an der Zurechenbarkeit von Schuld bzw. an der Durchsetzbarkeit von Strafe
durch den Menschen bearbeitet (wenn Schuld nicht eindeutig zu beweisen
oder der Schuldige nicht zu fassen ist). Auch daran lässt sich die Bedeutung
des Prinzips der Verursachung ermessen, das dazu angetan ist, eine willkürli-
che Zuschreibung von Schuld zumindest in der eigenen Gemeinschaft aus-
zuschließen. Mit der religiösen Qualifizierung einer Tat als Sünde wird das Ur-
teil Gottes über das des Menschen gestellt: Der Mensch mag sich irren, weshalb
er sich alle Zweifel selbst anlasten muss. Damit wird ein vergleichsweise hohes
Maß an Unsicherheit weniger über den Tatbestand der Schuld (die relevanten
Normen waren – wenigstens in aller Regel – bekannt) als vielmehr über deren
Zuschreibung auf bewusste oder unbewusste Zustände, auf humane oder
transhumane Kräfte, auf den Einzelnen oder die Gemeinschaft reflektiert.
Umso mehr weist gerade die Reflexion der Unsicherheit auf den Bedarf an Si-
cherheit hin, der eine rationalisierende Klärung herausfordert.

Insgesamt können mit Begriffen des Verfehlens unterschiedliche Mo-
mente berührt werden: Affekt und Vernunft, unbewusste und bewusste Zu-
stände des Täters, Motiv und Folge einer Tat, der Einzelne genauso wie die
Gemeinschaft, und schließlich Gott, der die Ordnung der Gemeinschaft her-
vorbringt, beobachtet und, wo nötig, wiederherstellt.13 Gerade die unbe-
wusste oder unentdeckte Sünde ist dazu angetan, die Initiative Gottes auf

12 Vgl. D. Sitzler-Osing, Art. „Schuld I“, in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 30, Berlin/
New York 1999, 573–577.
13 Diese Aspekte können ineinander übergehen, das heißt, es wäre ein unangemessener Zu-
gang zum biblischen Begriff von Schuld und Sünde, würde man sie schematisieren bzw. sys-
tematisch voneinander isolieren wollen.

Zurechnung von Schuld 23



sich zu ziehen, soll doch, was dem Menschen nicht gelingt, wenigstens auf
diesem Weg wieder in Kraft gesetzt werden, nämlich die – nun gestörte –
Ordnung des Zusammenlebens. Es ist daher nicht verwunderlich, dass die
unbewusste bzw. unentdeckte Sünde in die Nähe des Rituals gerät, wobei
diese Beziehung in zwei Richtungen gelesen werden kann: (1) Wo eine Ord-
nung durch Gott wiederhergestellt werden soll, da dies dem Menschen nicht
möglich ist, muss Gott angerufen werden, und dies geschieht kultisch-rituell.
Werden Leid und Unglück also auf ein menschliches Vergehen zurück-
geführt, ist, wo der Verursacher Wiedergutmachung nicht leisten kann oder
nicht leisten will, Gott als vermittelnde Instanz zu beteiligen. Es gibt somit
unterschiedliche Möglichkeiten einer unbewussten bzw. unentdeckten Sün-
de: (a) Der Verursacher selbst bemerkt nicht, dass er einen Schaden stiftet,
(b) er bemerkt es zwar, verbirgt seine Tat aber vor der Gemeinschaft bzw.
vor Gott, (c) eine Gemeinschaft sündigt, ohne es zu bemerken, das heißt,
ohne einer Tat den Charakter der Sünde beizumessen, oder (d) eine Gemein-
schaft sündigt, weiß um den Charakter dieser Tat bzw. dieser Taten und ver-
birgt die Sünde vor Gott. Sonderfälle dürften die soziale Unerreichbarkeit ei-
ner Person und die affektive Unzugänglichkeit für eine rationale Zuweisung
von Schuld sein. (2) Diese Konstellationen einer unbewussten oder unent-
deckten, bzw. allgemeiner gesagt: einer unbeherrschbaren Sünde tragen in
sich die Tendenz zur kultisch-rituellen Verselbstständigung. Wo nämlich
eine Sünde im sozialen Gefüge unsichtbar zu bleiben droht, obwohl sie die
Ordnung des Zusammenlebens gefährdet, ist es geboten, den Ritus auch
dann auszuüben, wenn kein (offenkundiger) Anlass dazu besteht. Deswegen
kann das Versäumnis des Ritus selbst Sünde sein.

Auch mit der Figur der Stellvertretung war die Vorstellung greifbar, eine
Sünde könne, wie bereits angedeutet, selbst dann gesühnt werden, wenn
der Täter unbekannt ist oder die Tat (vor dem Täter, der Gemeinschaft
oder vor Gott) unbemerkt bleibt. Der Tun-Ergehen-Zusammenhang, auf
den wir noch genauer zu sprechen kommen werden, wird hier nicht am
Opfer, das zugleich Täter ist, sondern durch ein Opfer stellvertretend her-
gestellt, wo ein Täter nicht greifbar ist. Dadurch wird es möglich, die so-
ziale Ordnung wieder in Kraft zu setzen. Auch bei Vergehen, die nicht wis-
sentlich und willentlich begangen wurden, kann der „Täter“ durch ein
kultisches Opfer entsühnt werden. Dabei bewirkt nicht der Sünder seine
Sühne, vielmehr ist es ein Priester, der durch die Darbringung des Opfers
dem Sünder Sühne erwirkt. So stellt auch die nicht wissentlich und willent-
lich begangene schlechte Tat eine quasi dingliche Realität, eine objektive
Wirklichkeit dar, während es moderner Sicht entspricht, ein Vergehen als
subjektive Wirklichkeit zu betrachten und zu beurteilen (nur die seltenen
Fälle, in denen ein „Täter“ nichts für eine Tat kann, werden wie ein Natur-

Schuld und Sünde aus biblischer und moderner Sicht24



ereignis behandelt).14 Der Priester handelt nicht als Beauftragter des Sünders
gegenüber Gott, sondern als Repräsentant Gottes gegenüber dem Sünder. Es
ist Gott, der die Vergebung der Sünden gewährt. Deswegen kann Paulus die
christologische Formel prägen, nach der Jesus die von Gott aufgerichtete Ver-
söhnung ist, wobei nicht der Mensch sich mit Gott, vielmehr Gott sich mit
dem Menschen versöhnt (2 Kor 5,18 –20). Es ist, mit anderen Worten, nicht
der Mensch, der durch ein Opfer auf Gott, sondern Gott, der durch seine
Vergebung auf den Menschen einwirkt. Insbesondere die Erfahrung des Exils
hat wohl den Mechanismus der stellvertretenden Entsühnung als kultisches
Ritual verselbstständigt und verstetigt, weshalb der Tempel, verstanden als
Ort der Sühne für jene Sünden, die das Exil nach sich zogen, zum Zentrum
des Glaubenslebens wurde. Wo ein Unglück als Strafe für Schuld gedeutet
wird, gewinnt die Hoffnung auf Vergebung von Schuld an Gewicht. Dabei
zeigen sich Oszillationen zwischen Individualität und Kollektivität im Ver-
ständnis von Schuld, Strafe und Vergebung. Je mehr die mit diesen Begriffen
assoziierten Realitäten individualisiert erscheinen und je mehr sich eine Un-
schärfe im Ganzen einstellt, weil vormals kollektiv verstandene und behan-
delte Phänomene individuell gedeutet und bearbeitet werden, so dass die In-
dividualisierung zugleich, wenn man so will, ein Rauschen erzeugt, desto
mehr wird eine Art Gegenperspektive geschaffen, die als Phänomen unwill-
kürlich hervortritt. Man könnte deshalb auch sagen, dass sich die Ritualisie-
rung des Umgangs mit Vergehen im Zug einer zunehmenden Moralisierung
menschlichen Handelns, die sich durch eine Betonung des Schuldbegriffs
(debt-frame) gegenüber dem Sündenbegriff (substance-frame) artikuliert,
re-emanzipiert. Insgesamt leistet diese Entwicklung jedoch der Moralisierung
von Sünde, Strafe und Vergebung weiter Vorschub und drängt ihre Rituali-
sierung zurück. Im christlichen Verständnis ersetzt Jesu Tod am Kreuz den
Tempel als Ort der Entsühnung, ein Ereignis, das freilich wieder kultisch be-
gangen wird, wobei unklar ist, ob die Ausdehnung des Glaubens auf die Hei-
den Ursache oder Wirkung dieses Transfers war.

Während auf der Seite des Menschen Kontingenz herrscht, insofern er
sich dem Guten wie dem Schlechten zuwenden kann, wird dies auf der Seite
Gottes, zumindest wenn man von einer monotheistischen Position spricht,
vermieden: Gott wird als ausnahmslos gut dargestellt. Im Monotheismus,
wie er uns in den biblischen Schriften (mit kosmotheistischen bzw. mit mo-
nolatrischen Vorstufen) begegnet, ist Gott moralisch gebunden: Er ist der
Gott, der stets das Gute will (und daran gebunden bleibt), auch wenn der
Mensch das Böse schafft. Schlechtes kommt also vom Menschen, von Geis-
tern, Dämonen oder Ahnen. Mag der Mensch sich auch von einer schlechten

14 Vgl. U. Wilckens, Der Brief an die Römer (Röm 1–5), Neukirchen-Vluyn 21987, 236–238.

Zurechnung von Schuld 25



Folge betroffen sehen, die er nicht selbst verursacht hat, kann er dahinter je-
denfalls keinen bösen, nur einen guten Gott vermuten. Wo Kontingenzen al-
lein oder wenigstens vornehmlich auf der Seite des Menschen situiert wer-
den, wird nicht nur generell die zeitliche Dimension sozialen Handelns
betont, es entstehen spezifische Ansätze für ein Geschichtsbewusstsein, die
im Alten ebenso wie im Neuen Testament ausgearbeitet werden. Das Fehlver-
halten des Menschen und die vorauslaufenden Aktionen (etwa der Erlass von
Weisungen) oder nachgehenden Reaktionen Gottes können beobachtet und
die Beobachtungen in Vergangenheit wie Zukunft ausgezogen werden. Lohn
und Strafe, Glück und Unglück, Freiheit und Knechtschaft werden zu ge-
schichtlichen Kategorien.15 Die Bindung oder besser: Selbstbindung Gottes
evoziert die Bindung des Menschen an von Gott gegebene Regeln. Wo Heil
oder Unheil auf menschliches Handeln zugerechnet werden, auch wenn
Gott selbst Heil oder Unheil (nämlich als Lohn oder Strafe) schickt, und
zwar immer dann, wenn Heil oder Unheil (bzw. Lohn und Strafe) sich nicht
als Folgen menschlichen Handelns „von selbst“ einstellen, wird die Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch als asymmetrisch begriffen: Selbst wenn
der Mensch Böses will und Schlechtes tut, bleibt Gott der Gute; wenn der
Mensch Gott untreu wird, ist Gott doch treu; wenn der Mensch die Liebe
Gottes ausschlägt, erneuert Gott seine Liebe unentwegt. Diese Asymmetrie
wirkt sich, zeitlich gesehen, so aus, dass die Geschichte zunehmend als un-
umkehrbar begriffen wird: Was geschehen ist, ist geschehen, auch wenn Wie-
dergutmachung und Vergebung möglich bleiben. Nicht zuletzt wird durch
dieses geschichtliche Verständnis ein Begriff von Erlösung als unwiederhol-
bar, weil unüberbietbar evoziert, ein göttlicher Akt, der nun allerdings in
menschlichen Akten der Wiedergutmachung und Vergebung verheutigt und
so verstetigt werden muss. Auch in dieser Hinsicht scheint die Ritualisierung
der Behandlung von Sünde, Strafe und Vergebung zu verblassen, ihre Mora-
lisierung führt zu einem Eschatologisierungsschub: Die Zuschreibung oder
Nichtzuschreibung von Schuld wird unter Vorbehalt gestellt, der Ausfall
von diesseitigem Lohn und diesseitiger Strafe verweist auf ein jenseitiges Ge-
richt. Dadurch werden aitiologische Überlegungen, die auf den Anfang der
Schöpfung verweisen, schlechte Zustände als menschliche Artefakte darstel-
len und die Annahme eines guten Gottes rechtfertigen, eher zurückgedrängt.
Wir werden überlegen, ob und wie auch der Begriff der Vergebung durch
diese Eschatologisierung verändert wird. Doch wenden wir uns zunächst
dem Zusammenhang von Unheil und Sünde zu.

15 Es besteht ein Zusammenhang zwischen der dem Menschen zugestandenen Freiheit und
der Beziehung Gottes zu seinem Volk, da Gott auf kontingente Aktionen in kontingenter
Weise reagieren muss. Diese Relation kann kaum anders als geschichtlich gedacht werden,
wovon Gott nicht unberührt bleibt.

Schuld und Sünde aus biblischer und moderner Sicht26


