
Angesehen

Interdisziplinäre Perspektiven
auf den Blick Gottes

Herausgegeben von Matthias Werner,
Eva Willebrand und Michael Winklmann



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: © Otto Krause/iStock
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39129-3
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83718-0



Inhalt

Geleitwort zur Festschrift für Professor Georg Langenhorst . . 9
Dr. Bertram Meier, Bischof von Augsburg

Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Sehen und gesehen werden – Anthropologische, theologische und
literarische Grundlegungen

Vom wahren Ansehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
Andreas Knapp

Erblickt von Menschen und Gott?!
Anthropologische und theologische Blickwinkel auf Gottes
Blick in dessen Allgegenwart und Anwesenheit . . . . . . . . . 31
Manfred Riegger

„In jedem Du reden wir das ewige an“ –
Martin Bubers Beziehungsverständnis und Impulse
für die religionspädagogische Praxis . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Walter Leitmeier und Ingrid Hoyer

„… um ihren Göttern Augen zu schenken“
Der Wunsch nach einem Gott mit Gesicht –
von Kinderzeichnungen bis zu „Game of Thrones“ . . . . . . . 61
Matthias Werner

Tiefenresonanz
Theopoetische Streifzüge durch die Gegenwartsliteratur . . . . 73
Christoph Gellner

Von Gottes Blick begleitet in Geburt, Leben und Tod

„Als Embryo sahen mich deine Augen“ (Psalm 139,16)
Gottesnähe und Lebenskampf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
Franz Sedlmeier

5



Gottes liebender Blick: eine offenbarungstheologische
Spurensuche bei Hans Urs von Balthasar . . . . . . . . . . . . 109
Ulrich Kropač

Spielend unter dem Auge Gottes? –
Das menschliche Leben als (experimentelles) Theater . . . . . 122
Eva Willebrand

Von Erkennen und Erkanntsein
Gedanken eines Christenmenschen über Sterben „in Gott“ in
Auseinandersetzung mit der Religionskritik und dem
Buddhismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Karl-Josef Kuschel

Zuneigung und Güte –
Angeschaut von Jesus und Maria

Die Blicke des Löwen Aslan in „Die Chroniken von Narnia“
als Allegorie für den Blick Jesu . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Christina Heidler

„Mutter Gottes, liebe Frau, auf uns arme Sünder schau …“
(GL 523; 3. Str.)
Maria – Trösterin, Helferin und Fürsprecherin auch heute
noch? Eine Spurensuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 166
Michaela Neumann

Ein Wunder: Kommunikation mit dem Heiligen . . . . . . . 180
Hans Mendl

Auf Augenhöhe – Interkonfessionelle und interreligiöse Perspektiven

Gemeinsam auf einen mitfühlenden Gott blicken:
Interkonfessionelle und interreligiöse Perspektiven und
Perspektivenwechsel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
Elisabeth Naurath

„Mit Wertschätzung und Offenheit“ –
Geschichten aus dem Leben als Beispiele für ein gelingendes
interreligiöses Miteinander . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
Daniel Grassert

6 Inhalt



Selfies aus dem Blickwinkel Gottes? –
Religionspädagogische und didaktische Konkretionen

Erlösung im Blick – Seh-Impulse für den Religionsunterricht in
unübersichtlichen Zeiten
Religionspädagogischer Blickwechsel mit Rilke und anderen
Gottsuchern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225
Bernhard Rößner

#Gottsiehtdich
Ein religionspädagogischer Impuls zum Motiv des (liebenden)
Blickes Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244
Anja Graf

Angeschaut – Postdigitale religiöse Bildung
Eine Skizze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
Michael Winklmann

Von Gott aus gesehen – Schlusswort . . . . . . . . . . . . . . . 262

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . 263

7Inhalt





Geleitwort zur Festschrift für Professor Georg Langenhorst

Dr. Bertram Meier, Bischof von Augsburg

„Er geht vorüber und er schaut mich an“ – diese Zeile aus einem in
den 80er Jahren sehr beliebten neuen geistlichen Lied, kam mir in
den Sinn, als ich hörte, dass diese Festschrift dem Motiv des Blickes,
des Angeschaut-Werdens durch Gott gewidmet ist.

In der besonderen Art, wie Jesus Menschen in seine Nachfolge
ruft, wird deutlich, dass Beides, das Vorübergehen und das An-
schauen, zutiefst geistliche, ja göttliche Momente sind, die das Le-
ben von Einzelnen und ganzen Völkern verändern können. Denken
wir nur an jene berühmte Nacht des Passah/Pessach, des Vorüber-
gangs des HERRN, die zur Geburtsstunde des befreiten Volkes Is-
rael wurde (vgl. Ex 12,23). Doch die Erfahrung, dass Gott gerade
den notleidenden und verzweifelten Menschen wahrnimmt und
ihm zu Hilfe kommt, machte schon Abrahams verstoßene Magd
Hagar in der Wüste. Bezeichnenderweise ist es eine Frau, die als
erster Mensch in der Bibel Gott einen Namen gibt, ihn im Wort-
sinn als ansprechbar, als personales Gegenüber erlebt. Mit dem
Blickkontakt beginnt eine Beziehung, die Hagars Lebensmut wie-
der weckt und ihr ein neues Selbstbewusstsein verleiht: „Da nannte
sie den Namen des HERRN, der zu ihr gesprochen hatte: Du bist
El-Roï – Gott schaut auf mich –. Denn sie sagte: Gewiss habe ich
dem nachgeschaut, der auf mich schaut! Deswegen nennt man den
Brunnen Beer-Lahai-Roï – Brunnen des Lebendigen, der auf mich
schaut“ (Gen 16,13f). Das Wesen des Menschen, so wird hier deut-
lich, ist Ant-Wort sein auf das Angeschaut- und Angesprochensein
durch den Schöpfer – wie bei einem Kind, dessen Blick nach den
ersten Lebenswochen schon der Mutter und dem Vater folgen
kann und dessen Artikulationsversuche sich danach richten, was
ihm vor-gesprochen wird.

Auch für Martin Buber (1878–1965), den Begründer der Dialog-
philosophie, ist dieser zwischenmenschliche Kontakt ein Schlüssel-
moment zur Selbstwerdung. Er spricht dabei von der „Liebesverant-
wortung“, die nicht nur den vertrauten Menschen umfasst, sondern
„das ganze […] Weltgeschehen“ und sogar den „‚Bösen‘, das ist nur
eben der […] zu tieferer Verantwortung Empfohlene, der Liebes-

9



bedürftigere“1 – eine Ausweitung der Verantwortung, die in ihrer
Radikalität überhaupt nur vor dem Hintergrund eines alles Lebendi-
ge in Liebe umfassenden Schöpfergottes gedacht werden kann.

Weil Gott alle Menschen liebt und seine Sonne über Bösen und
Guten aufgehen lässt (Mt 5,45), vermag auch der Mensch über sich
hinauszuwachsen und es IHM nachzutun, in aller Unvollkommen-
heit und Fragmentarität. Gerade darin besteht – da sind sich Phi-
losophen und Theologen, Gläubige und vor allem Mystiker in allen
Religionen wohl einig – das eigentlich Menschliche am Menschsein.

Unter Rückgriff auf die intimste Gottesbegegnung in der hebräi-
schen Bibel, „Der Herr aber redet mit Mose von Angesicht zu Ange-
sicht“2 (Ex 33,11) rekurriert auch Emmanuel Lévinas auf ein Aus-
nahmephänomen in der Seinsordnung, die üblicherweise von
Selbsterhaltungstrieb und Überlebenskampf geprägt ist: „Und dann
plötzlich im Bereich der menschlichen Natur das mögliche Aufschei-
nen einer ontologischen Absurdität: Die Sorge für den Anderen siegt
über die Sorge um sich selbst. […] Unsere Menschlichkeit besteht
darin, dass wir diesen Vorrang des Anderen anerkennen können.
[…] Eben in diesem Vorrang des anderen Menschen mir gegenüber,
[…] fällt Gott in mein Denken ein. Wenn ich vom anderen spreche,
verwende ich den Ausdruck ‚Gesicht‘. […] In der Nacktheit des ‚Ge-
sichts‘ zeigt sich die Ohnmacht eines einzigartigen Seienden, das
dem Tod ausgesetzt ist; gleichzeitig kommt in ihm ein Imperativ
zum Ausdruck, der mich dazu verpflichtet, es nicht allein zu lassen.
[…] Das Gesicht ist der Ort der Deszendenz Gottes.“3

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen, wie sie im jüdisch-christ-
lichen Glauben verankert ist und eine stets neu ins Bewusstsein zu
hebende Herausforderung zur tätigen Liebe darstellt, hat ihre Wur-
zel im liebenden Blick des Schöpfers auf sein Geschöpf. Er ist zum
Leben mindestens so notwendig wie das Einhauchen des göttlichen
Odems, von dem die zweite Schöpfungserzählung weiß (Gen 2,7).
Das Anschauen des Mitmenschen impliziert demzufolge für Lévinas

1 Buber, Martin, Ich und Du, Heidelberg 1974, 128.
2 Nach dem Wortlaut von Biblia. Das ist die Gantze Heilige Schrift Deutsch.
Übers. v. Martin Luther, Darmstadt 1972.
3 Lévinas, Emmanuel, Vom Nutzen der Schlaflosigkeit, in: Die Unvorhersehbar-
keiten der Geschichte. Übers. v. Letzkus, Alvin, Freiburg/München 2006, 171–174,
hier 173.

Dr. Bertram Meier, Bischof von Augsburg10



nicht nur das Sich-im-Anderen-Spiegeln im Sinne eines ‚Er/sie ist
wie ich‘, sondern vor allem auch die Erinnerung, dass jede/r von
uns allein und unvertretbar vor seinem/ihrem Schöpfer steht: „So
bedeutet die Anwesenheit des Antlitzes eine nicht abzulehnende An-
ordnung, ein Gebot, das die Verfügungsgewalt des Bewußtseins ein-
schränkt. Das Bewußtsein wird durch das Antlitz in Frage gestellt.
[…] Das absolut Andere spiegelt sich nicht im Bewußtsein. Es wi-
dersteht dem Bewußtsein so sehr, dass nicht einmal sein Widerstand
sich in Bewußtseinsinhalt verwandelt. Die Heimsuchung besteht da-
rin, sogar die Ichbezogenheit des Ich umzustürzen […]. Die Infra-
gestellung des Selbst ist nichts anderes als das Empfangen des abso-
lut Anderen. Die Epiphanie des absolut Anderen ist Antlitz. […]
Seine Gegenwart ist eine Aufforderung zu[r] Antwort. […] Von da-
her bedeutet Ichsein, sich der Verantwortung nicht entziehen kön-
nen. […] Die Einzigkeit des Ich liegt in der Tatsache, daß niemand
an meiner Stelle antworten kann.“4

Dem biblischen Gott, der sich als ein Gott in immerwährender
Präsenz – „Ich bin der: Ich bin da“ (Ex 3,14) – geoffenbart hat, steht
also der Mensch Auge in Auge gegenüber; ein Geschöpf, dessen
Würde jedem Zugriff, ja sogar jeder Deutung entzogen bleibt.

Dieses dem Menschen innewohnende Geheimnis zu wahren und im
täglichen Miteinander der Minderen Brüder lebendig zu halten, war
das tiefste Anliegen des „alter Christus“, Franziskus von Assisi
(1181–1226). Im „Brief an einen Minister“ legt er daher ebenso viel
Wert auf den liebevollen Blick wie auf das gütige Wort und die barm-
herzige Tat: „Es darf keinen Bruder auf der Welt geben, mag er auch
gesündigt haben, soviel er nur sündigen konnte, der deine Augen gese-
hen hat und dann von dir fortgehen müsste ohne dein Erbarmen, wenn
er Erbarmen sucht. Und sollte er nicht Erbarmen suchen, dann frage du
ihn, ob er Erbarmen will. Und würde er danach auch noch tausendmal
vor deinen Augen sündigen, liebe ihn mehr als mich, damit du ihn zum
Herrn ziehst. Und mit solchen habe immer Erbarmen.“5 Welche Le-
benserfahrung liegt in diesen eindringlichen Worten!

4 Lévinas, Emmanuel, Die Spur des Anderen, in: Die Spur des Anderen. Unter-
suchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Übers. v. Krewani, Wolf-
gang Nikolaus, Freiburg/München 2007, 209–235, hier 223f [Rechtschreibung im
Original].
5 Zit. n. Franziskus v. Assisi: Brief an einen Minister, in: Franziskus-Quellen. Die

Geleitwort zur Festschrift für Professor Georg Langenhorst 11



Tatsächlich kennen wir alle das Gefühl von Ohnmacht, vielleicht
auch ohnmächtiger Wut, das in uns hochsteigt, wenn der Blick un-
seres Gegenübers kalt und herzlos ist. Bei solchen Erfahrungen den-
noch an den gütigen Blick Gottes zu glauben, ist daher nicht einfach
Sache des Willens, sondern gelingt nur, wenn ich sein menschliches
Pendant oft erleben durfte, besonders von Seiten jener, die Macht
über mich hatten und haben, vor allem in der Kindheit. – Hier
aber muss nun die Religionspädagogik ansetzen. Denn sie ist nicht
vorrangig auf die Vermittlung von Glaubenswissen gegründet, son-
dern vielmehr auf das glaubwürdige Vor-Leben einer vertrauensvol-
len Beziehung zum Gott und Vater Jesu Christi.

Es ist Ihr Verdienst, lieber Herr Professor Langenhorst, in Ihrem
akademischen Wirken und weit darüber hinaus, diesen wesentlichen
Aspekt der Weitergabe des Glaubens immer wieder in neuen Facet-
ten betrachtet und ans Licht gehoben zu haben, nicht zuletzt durch
die für alle Beteiligten fruchtbare interreligiöse Zusammenarbeit mit
den abrahamitischen Geschwisterreligionen. Nur wenn wir uns alle
als Kinder eines Vaters begreifen, bereiten wir den nachfolgenden
Generationen eine stabile Basis für ein friedliches Miteinander. Da-
her wünsche ich Ihnen von Herzen auch für die Zukunft großen Ide-
enreichtum und Kreativität sowie ein familiäres und kollegiales Um-
feld, das liebevoll auf Sie schaut!

Ihr
+ Bertram
Dr. Bertram Meier
Bischof von Augsburg

Schriften des heiligen Franziskus, Lebensbeschreibungen, Chroniken und Zeug-
nisse über ihn und seinen Orden im Auftrag der Provinziale der deutschsprachi-
gen Franziskaner, Kapuziner und Minoriten herausgegeben von Dieter Berg und
Leonhard Lehmann, Kevelaer 2009, 109–110, hier 110.

Dr. Bertram Meier, Bischof von Augsburg12



Hinführung

„The Artist is Present“ – so der Titel einer Performance der serbi-
schen Künstlerin Marina Abramović (* 1946). Das Besondere dieser
Performance, die 2010 im New Yorker Museum of Modern Art zu
sehen war: Die Künstlerin selbst suchte in insgesamt 736 Stunden
den Blickkontakt zu den Besucherinnen und Besuchern. Stumm
saß sie auf einem einfachen Holzstuhl; vor ihr ein Tisch und gegen-
über ein zweiter Stuhl, auf dem eine Person Platz nehmen konnte.
Für eine selbstgewählte Dauer konnte sie der Künstlerin gegenüber-
sitzen und ihr in die Augen blicken. Auf diese Weise hatte Abramo-
vić Blickkontakt mit 1675 Menschen; manche standen nach wenigen
Sekunden wieder auf, andere verharrten mehrere Minuten ihr ge-
genüber. Niemals war der Stuhl leer; oftmals bildeten sich lange
Schlangen von Menschen, die den Blick der Künstlerin suchten. Ei-
nige kamen während der dreimonatelangen Dauer der Performance
mehrmals wieder. Für Abramović selbst wie auch für zahlreiche der
Besucherinnen und Besucher, denen teilweise die Tränen in die Au-
gen traten, waren die Begegnungen eine bewegende und unvergess-
liche Erfahrung.1

Der Blick des Anderen

Kommunikation geschieht hier allein durch den Blick – dadurch,
dass man von einem Gegenüber angeschaut wird und man seiner-
seits den anderen anschaut. Die Gründe der zahlreichen Besucherin-
nen und Besucher, der Künstlerin gegenüberzusitzen, sie anzuschau-
en und von ihr angeschaut werden zu wollen, mögen vielfältig sein.
Möglicherweise steckt dahinter letztlich eine Sehnsucht, die alle
Menschen miteinander verbindet: die Sehnsucht danach wahrge-
nommen und damit zugleich angenommen zu werden. Wie beglü-

1 Vgl. Abramović, Marina, The Artist is Present, abrufbar unter: https://www.mo
ma.org/learn/moma_learning/marina-abramovic-marina-abramovic-the-artist-is-
present-2010/ (Zugriff am 4. Mai 2020).

13



ckend ist dabei für Menschen unterschiedlichen Alters die Erfahrung
gesehen zu werden: Der nur wenige Wochen alte Säugling beginnt
zu lächeln, wenn ihn der Blick von Mutter oder Vater trifft; der Ju-
gendliche vermittelt durch Posten von Selfies in sozialen Netzwerken
ein bestimmtes Bild von sich und freut sich, von anderen geliked zu
werden; die verwitwete Nachbarin, die in Zeiten der Corona-beding-
ten Isolation wartend hinterm Küchenfenster sitzt, ist dankbar,
wenn ihr jemand im Vorbeigehen einen Blick zuwirft.

Mit Fug und Recht hebt Papst Franziskus in der Enzyklika „Amo-
ris Laetitia“ die Bedeutung des würdigenden Blicks hervor:

„Die ästhetische Erfahrung der Liebe drückt sich in diesem Blick
aus, der den anderen als Ziel in sich selbst betrachtet, auch wenn
er krank, alt oder seiner äußerlich wahrnehmbaren Anziehungs-
kräfte beraubt ist. Der würdigende Blick besitzt eine enorme Be-
deutung, und mit ihm zu geizen, pflegt Schaden anzurichten.
Was tun nicht alles Eheleute und Kinder manchmal, um angese-
hen und berücksichtigt zu werden! Viele Verwundungen und Kri-
sen entstehen, wenn wir aufhören, uns anzuschauen.“2

Diese für den Menschen beglückende Erfahrung, von anderen ange-
sehen zu werden und dadurch – im Wortsinn – Ansehen zu haben,
bringt Papst Franziskus an anderer Stelle mit Gott in Verbindung:
„Wir alle wurden mit göttlichem Erbarmen angeschaut“3 – so seine
feste Überzeugung.

Ein Gott, der auf den Menschen schaut?

Ein Leben in der Hoffnung, von Gott angeschaut zu werden? Für
religiös sozialisierte Menschen vieler Generationen ist die Vorstel-
lung eines Gottes, der auf den Menschen und sein Tun schaut, eher
mit Angst als mit Hoffnung verbunden. Ein eindrückliches Zeugnis

2 Papst Franziskus, Nachsynodales Apostolisches Schreiben Amoris Laetitia
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 204), hg. vom Sekretariat der Deut-
schen Bischofskonferenz, Bonn 2016, 93.
3 Ders., Apostolisches Schreiben Gaudete et Exsultate (Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls 2013), hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz, Bonn 2018, 45.

14 Hinführung



hierfür stammt von Tilmann Moser (* 1938), der abrechnet mit
der – von ihm und anderen Menschen vieler Generationen erleb-
ten – christlich-religiösen Erziehung, die drohte mit einem strengen
Gott, der alles sehe und dem keine menschliche Verfehlung entgehe.
Mit Bezug auf Psalm 139 schreibt Moser gegen die ihn quälende
Vorstellung eines Auges an, das alles beobachtet und jedes Tun und
Denken durchschaut:

„Herr, du erforschest mich und kennst mich. Ich sitze oder ste-
he, so weißt du es; du verstehst meine Gedanken von ferne. Ich
gehe oder liege, so bist du um mich und siehst alle meine Wege.
[…] Weißt du, wie viel Drohung und Unentrinnbarkeit unter
der Oberfläche dieser Lobpreisung liegen? […] Dir verdanke
ich die Erfahrung der schrecklichsten Dimension: sich verwor-
fen fühlen.“4

Die Worte Mosers zeugen davon, wie die Vorstellung eines Aufpas-
sergottes, der über alles wacht, pädagogisch nutzbar gemacht und
missbraucht wurde, um Menschen einzuschüchtern und ihnen zu
drohen. Genau diese Vorstellung scheint heute jedoch für die meis-
ten Menschen ihren Schrecken verloren zu haben, da eine christliche
Erziehung im Allgemeinen nicht mehr darauf zielt, das Bild eines
übermächtigen, strengen und strafenden Gottes zu vermitteln. „Gott
sieht dich, er kommt und packt dich – so wurde ich nie einge-
schüchtert“5, bekennt Sibylle Lewitscharoff 2018 in einem Interview.
Mit dieser Aussage steht die 1954 geborene Schriftstellerin keines-
wegs allein da. Auch Literaturnobelpreisträger Peter Handke
(* 1942) verweist auf die enorme Bedeutung des göttlichen Blicks.
Dieser ist für ihn keineswegs mit Einschüchterung und Furcht ver-
bunden, im Gegenteil: „Wenn wir uns gewärtig machten, dass Gott
uns umfassend zuschaut, wären wir alle total besänftigt“6. Und die
Schriftstellerin Felicitas Hoppe vermutet – im deutlichen Kontrast

4 Moser, Tilman, Gottesvergiftung, Frankfurt a. M. 1980, 41–44.
5 SPIEGEL-Gespräch, „Das ist keine Wunschvorstellung, Schätzle“. Sibylle Le-
witscharoff und Najem Wali im Gespräch mit Romain Leick, in: Der Spiegel Nr.
19 (2018), 126–130, hier 127.
6 Handke, Peter/Hamm, Peter, Es leben die Illusionen. Gespräche in Chaville
und anderswo, Göttingen 2006, 33.

15Hinführung



zu Moser – „die größte Angst von allen“ darin, „[d]ass wir SELBST
nicht mehr gesehen und gehört werden“7.

Diese und weitere Textbelege der Gegenwartsliteratur, die Georg
Langenhorst blitzlichtartig zusammenstellt und analysiert, lassen
ihn zu dem Ergebnis kommen, dass es in der Literatur der Gegen-
wart eine Linie gibt, „die Gott als Figur neugestaltet“8: Textzeugnisse,
die nicht den Blick auf Gott ausrichten, nach ihm suchen, sich mit
seinem Wesen auseinandersetzen, sondern die – so Langenhorst –
„mit dem Prinzip des Perspektivwechsels“9 arbeiten und in denen
sich die Fragen spiegeln: „Ist es nicht viel wichtiger, dass Gott auf
uns blickt? Dass wir zumindest aus der Hoffnung heraus leben kön-
nen, von Gott angeblickt zu werden?“10

Dieses Motiv eines Gottes, der auf jeden und jede von uns blickt
und auf diese Weise den Menschen wahr- und annimmt, ist ein Ge-
danke, der in den theologischen Reflexionen Langenhorsts immer
wieder auftaucht und ihm zugleich persönlich sehr wichtig ist. In
der Hoffnung, auf diese Weise von Gott gehalten zu sein, liegt für
ihn der Kern des christlichen Glaubens, wie etwa aus einer Oster-
predigt hervorgeht:

„Wir sind beim Namen Gerufene, Berufene. Angesehene, weil wir
angeschaut werden. Von IHM, von Gott. Aus diesem Vertrauen
zu leben, ändert alles. ALLES: Getragen zu sein. Gehalten zu sein.
In allen guten Tagen, in allen Abgründen. Über alle Abgründe
hinweg“11.

Anlässlich des sechzigsten Geburtstags von Georg Langenhorst am
18. Januar 2022 nehmen einige seiner Wegbegleiterinnen und Weg-
begleiter diesen Gedanken auf. In Anknüpfung und Weiterführung
an seine Arbeiten gehen die Beiträgerinnen und Beiträger dem
Motiv des Angeschautwerdens durch Gott nach und erkunden sei-

7 Hoppe, Felicitas, Man muss eben ein Sohn Gottes sein – Erinnerung an J. D.
Salinger, in: Kalka, Joachim (Hg.), Schreiben/Glauben. Miszellen zu Literatur
und Religion, Göttingen 2008, 19–23, hier 22f.
8 Langenhorst, Georg, „In welchem Wort wird unser Heimweh wohnen?“ Reli-
giöse Motive in der neueren Literatur, Freiburg i. Br. 2020, 162.
9 Ebd.
10 Ebd.
11 Ders., Auferweckt! Gedanken zu Ostern (unveröffentlichtes Manuskript), 3.

16 Hinführung



ne Dimensionen in der Bibel, in der Literatur und in der populä-
ren Kultur.

Zur Struktur des Bandes

Die hermeneutischen Zugänge der einzelnen Beiträge sind so vielfäl-
tig wie die Disziplinen, denen die Mitwirkenden angehören. Sie alle
eint ein Interesse am theologisch-literarischen Diskurs. Die konkre-
ten Texte, Autoren(innen) und Werke sind frei gewählt; somit wird
ein reiches Panoptikum geboten, das keinen Anspruch auf eine lü-
ckenlose Erfassung des Motivs erhebt. In insgesamt 17 Beiträgen,
die fünf verschiedenen Themenfeldern zugeordnet sind, soll der Fa-
cettenreichtum des Motivs erarbeitet und erkundet werden, welche
Impulse es für die Theologie, für pastorale und religionspädagogi-
sche Handlungsfelder bereithält.

Sehen und gesehen werden – Anthropologische, theologische und
literarische Grundlegungen

In der ersten Rubrik versammeln sich Beiträge, die in unterschiedli-
cher Weise die menschliche Sehnsucht danach, gesehen und wahr-
genommen zu werden, ausgestalten. Gleich der erste Beitrag entfal-
tet die vielfältigen Dimensionen, die sich mit dem Wunsch, gesehen
zu werden, verbinden: Andreas Knapp stellt einige seiner lyrischen
Werke vor, die die eigene biographische Erfahrung der Ahnung,
von Gott angeschaut zu werden, verdichten. Seine Verse bringen li-
terarisch zum Ausdruck, was in den weiteren Beiträgen des Themen-
feldes wissenschaftlich entfaltet wird.

Auch Manfred Riegger setzt bei seiner eigenen Erfahrung an, von
Gott erblickt zu sein. Ausgehend hiervon analysiert er drei Bezie-
hungsgeschehen, die für die Entwicklung dieser Überzeugung maß-
geblich sind: die Beziehung zur Mutter und anderen primären Be-
zugspersonen als prototypische Erfahrung (1), die Beziehung zu
Symbolen als kulturell geprägten Ausdrucksformen des Glaubens
(2) sowie die Beziehung zwischen Lehrinhalten und Personen in re-
ligiösen Bildungsprozessen (3), denen die Überzeugung zugrunde
liegt, dass Gott den Menschen niemals aus den Augen verliert.

17Hinführung



Ingrid Hoyer und Walter Leitmeier vertiefen vor allem die von
Riegger skizzierte dritte Form des Beziehungsgeschehens. Ausgehend
von Martin Bubers Erziehungsverständnis fokussiert ihr Beitrag den
Blick des Erziehenden und der Lehrkraft und entfaltet Merkmale ei-
ner professionellen Beziehungsgestaltung. Als wesentlich für ein
Miteinander zwischen Lernenden und Lehrenden sowohl in direkter
Begegnung als auch in digitalen Settings erachten sie dabei, dass
Schülerinnen und Schülern vermittelt wird, dass ihr Denken, Fühlen
und Handeln wahr- und ernstgenommen wird – sie also in einem
umfassenden Sinne in den Blick genommen sind.

Die beiden weiteren Beiträge dieser Rubrik verbinden anthro-
pologische und theologische Dimensionen des göttlichen Blicks mit
der Thematisierung dieses Motivs in Film und Literatur:

Matthias Werner skizziert verschiedene empirische Studien, an-
hand derer sich nachweisen lässt, dass die Vorstellung eines Gottes
mit Gesicht sowohl für Kinder als auch für Jugendliche bedeutsam
ist: Wenn sie sich (einen) Gott vorstellen, so hat dieser in fast allen
Fällen Augen, mit denen er auf die Menschen schaut. Diese Vorstel-
lung teilen Kinder und Jugendliche über konfessionelle Zugehörig-
keiten hinweg; auch für jüdische und muslimische Heranwachsende
ist diese Vorstellung zentral. So scheint es kaum verwunderlich, dass
dieses Motiv auch literarisch verarbeitet wird – wie Werner anhand
der Fantasy-Reihe und TV-Serie „Game of Thrones“ analysiert.

Christoph Gellner entfaltet schließlich die literarische Perspektive
weiter: Unter dem Begriff „Theopoesie“ stellt er Werke von Gegen-
wartsschriftstellerinnen und -schriftstellern vor, die einen Perspek-
tivwechsel wagen – die versuchen, unseren Planeten und das Leben,
das sich auf ihm abspielt, mit distanziertem Blick aus dem Weltall zu
sehen. Die von Gellner vorgestellten Werke eint die Suche nach Gott,
nach Orientierung über das eigene Dasein und ein Ringen um die
treffenden Worte für diese menschlichen Suchbewegungen.

Von Gottes Blick begleitet in Geburt, Leben und Tod

Die Beiträge der zweiten Rubrik nehmen schwerpunktmäßig den
Blick Gottes auf das Leben des einzelnen Menschen in den Blick:

Mit Psalm 139 stellt Franz Sedlmeier den zentralen biblischen
Schlüsseltext, der das Motiv des göttlichen Blicks entfaltet, vor. In sei-

18 Hinführung



ner Auslegung macht Sedlmeier deutlich, dass der Psalm nicht Ent-
mündigung (wie in seiner langen Wirkungsgeschichte oft missver-
standen wurde), sondern vielmehr Ermutigung sein will: Ermutigung
dafür, den eigenen Lebensweg in Treue zu sich selbst und im Glauben
an die Gegenwart und den Beistand Gottes gestalten zu können.

Ulrich Kropač erschließt die Bedeutung des liebenden Blickes
Gottes für den Menschen aus offenbarungstheologischer Perspekti-
ve: Im Anschluss an Hans Urs von Balthasar betont er, dass die Zu-
neigung Gottes durch die liebende Zuwendung anderer für Kinder
und Jugendliche erkennbar werde, wodurch Menschen wiederum
selbst zur Liebe befähigt würden. Kropač räumt ein, dass der Glaube
an die Erfüllung jeder menschlichen Sehnsucht in Jesus Christus
heutigen Heranwachsenden kaum noch nahegebracht werden kön-
ne. Er plädiert jedoch dafür, die Sehnsucht junger Menschen als
transzendentale Erfahrung zu erschließen, um hiervon ausgehend
dem Geheimnis Gottes auf die Spur zu kommen.

Was bedeutet es, aus der Perspektive Gottes auf das eigene Leben
zu schauen? Lässt sich das menschliche Leben als großes Theater vor
Gott begreifen? Diesen Fragen geht Eva Willebrand nach, indem sie
zunächst analysiert, zu welchen Pervertierungen der Gedanke eines
Zuschauergottes im Leben vieler Menschen geführt hat, um so-
dann – in Auseinandersetzung mit Tomáš Halík – für eine Neu-
besinnung zu plädieren: Das menschliche Leben lasse sich als Spiel
vor Gott begreifen, in das man eintreten müsse, bis es einem irgend-
wann einmal vergönnt sein werde, dieses Spiel in seiner Ganzheit zu
betrachten. Welche Impulse dieser Gedanken bereithält, erschließt
sie im Anschluss daran mittels einiger Streifzüge durch die Werke
dreier Gegenwartsschriftstellerinnen, die das Motiv des Theaterspiels
literarisch verarbeiten und ausgestalten.

Im letzten Beitrag dieser Rubrik weitet Karl-Josef Kuschel schließ-
lich den Blick auf das Leben über den Tod hinaus. In Auseinander-
setzung mit Kants Erkenntnis- und Feuerbachs Religionskritik sowie
mit einem Seitenblick auf den Buddhismus setzt er sich mit der Vor-
stellung von einem Leben nach dem Tod auseinander. Er begründet
die Plausibilität dieser Vorstellung und formuliert am Ende, was er
zur ,eisernen Ration‘ seines Glaubens zählt: den Glauben an die un-
verwechselbare Würde des Menschen und die Hoffnung auf Gott,
der dem Tod seine Macht genommen hat und sich als gerecht er-
weist gegenüber den Opfern der Geschichte wie auch einem selbst.

19Hinführung



Zuneigung und Güte – Angeschaut von Jesus und Maria

Nicht nur die Blicke Gottes, sondern auch die Blicke Jesu und Mari-
as können für den Glauben eines Menschen bedeutsam sein, ihm
Trost und Halt geben. Der Bedeutung dieser Blicke gehen die Beiträ-
ge innerhalb dieser Rubrik nach.

Christina Heidler reflektiert darüber, wie sich bei Kindern eine
Beziehung zu Jesus anbahnen lässt, dessen Blicke eine Veränderung
im Leben von Menschen erzeugt haben, wovon etwa die Zachäus-
Geschichte zeuge. Als möglichen Zugang verweist sie auf die „Chro-
niken von Narnia“, die als christliche Allegorie gelten. Schwerpunkt-
mäßig setzt sie sich mit der Figur des Löwen Aslan auseinander. Sie
analysiert ihn als christusähnliche Figur, die durch ihren Blick Zu-
neigung zu anderen Geschöpfen ausdrückt und gerade durch diesen
tiefgehenden, empathischen Blick bei anderen in Erinnerung bleibt.

Die beiden folgenden Beiträge fokussieren den Blick Marias; dies
jedoch in ganz unterschiedlicher Weise: Michaela Neumann fragt an,
ob vielen Menschen nicht der gütige Blick Marias näher sei als der
distanzierte Blick Gottes. Sie sucht nach Spuren Marias in biblischen
und außerbiblischen Quellen sowie in der christlichen Ikonogra-
phie. Als Beispiel für eine Mariendarstellung analysiert sie schließ-
lich das Andachtsbild „Maria Knotenlöserin“, das sich in der Augs-
burger Kirche St. Peter am Perlach befindet, im Hinblick auf den
Blick Marias. Ausgehend von der bleibenden Faszination, die diese
Mariendarstellung auf viele Menschen ausübt, skizziert Neumann,
wie die Bedeutung der Gottesmutter im Religionsunterricht thema-
tisiert werden kann.

Vom Andachtsbild zum Mystery-Thriller: Vor dem Hintergrund,
dass Marienfrömmigkeit eine Form indirekter Kommunikation mit
Gott ist, analysiert Hans Mendl die achtteilige Filmreihe „Ein Wun-
der“: In einer Marienstatue, aus deren Augen mehrere Liter Blut pro
Stunde fließen, konkretisiert sich das Motiv des liebevoll blickenden
Gottes, wie Mendl darstellt, indem er anhand der Hauptfiguren des
Films nachzeichnet, was die Begegnung mit der blutweinenden Ma-
donna jeweils auslöst.

20 Hinführung



Auf Augenhöhe – Interkonfessionelle und interreligiöse Perspektiven

Elisabeth Naurath und Daniel Grassert weiten den Blick schließlich
auf das Miteinander über die eigene Glaubens- und Religions-
gemeinschaft hinaus. Elisabeth Nauraths Beitrag schafft ein Be-
wusstsein dafür, das alle Menschen unabhängig von der Zugehörig-
keit zu einer bestimmten Glaubensgemeinschaft das Sehen auf Gott
und das Von-Gott-gesehen-Werden eint. Das Vertrauen auf den mit-
fühlenden Blick Gottes ist für sie Basis interkonfessioneller und in-
terreligiöser Verständigung und kann angesichts gegenwärtiger Kri-
senmomente, zu denen sie den Klimawandel, Kriege und häusliche
Gewalt rechnet, dazu auffordern, das gemeinsame Friedenspotenzial
zu betonen und gemeinsam Verantwortung für die Bewahrung der
Schöpfung zu übernehmen.

Daniel Grassert macht darauf aufmerksam, dass nicht nur die
theologische Diskussion, sondern daneben auch das konkrete Leben
in den Fokus zu rücken sei, wenn nach einem gelingenden religiösen
Miteinander gefragt werde. Die von ihm vorgestellten Beispiele für
,Geschichten aus dem Leben‘ sind als Anregung zu verstehen, wie
jenseits religionstheologischer Modelle ein interreligiöses Miteinan-
der gelingen kann. Die Beispiele ermuntern zur Kreativität – dazu,
dem Anderen unabhängig von seiner Konfession und Religion mit
mitfühlendem Blick zu begegnen.

Selfies aus dem Blickwinkel Gottes? – Religionspädagogische und
didaktische Konkretionen

Kreativität ist auch das Stichwort für die letzten drei Beiträge, die in
unterschiedlicher Weise religionspädagogische und didaktische Per-
spektiven, die sich mit dem Motiv des liebenden Blickes Gottes ver-
binden, ausloten.

Bernhard Rößner sieht den heutigen Religionsunterricht in einer
gesellschaftlichen und kulturellen Schwellensituation, in der Lebens-
gefühle und Sehnsüchte junger Menschen neu erschlossen werden
müssten. Er plädiert dafür, den suchenden Blick auf Gott durch die
umgekehrte Perspektive zu erweitern und ein „framing“ des Men-
schen aus der Perspektive Gottes zu versuchen. Wie dies praktisch
im Religionsunterricht umgesetzt werden kann, verdeutlicht er an-

21Hinführung



hand eines didaktischen Arrangements, bei dem er ein Gedicht aus
Rilkes „Sonetten an Orpheus“ mit verschiedenen biblischen ,Gegen-
blicken‘ kontrastiert.

Unter dem Schlagwort „Generation Insta“ reflektiert Anja Graf
schließlich Social-Media-Phänomene. Sie stellt dar, wie sehr sich Ju-
gendliche danach sehnen, „geliked“ zu werden, und entwickelt hier-
von ausgehend eine Unterrichtseinheit, innerhalb derer Gott als ver-
lässlicher Beziehungspartner dargestellt wird, der dem Menschen
trotz seiner Unvollkommenheiten mit Wohlwollen begegnet. Ein
von Graf selbstverfasster Text soll Anlass geben, darüber nachzuden-
ken, wie Gott den Einzelnen wahrnimmt und kennt.

Im letzten Beitrag dieses Bandes setzt Michael Winklmann
schließlich den Gedanken des Angesehenseins durch Gott in Bezie-
hung zum religiösen Lernen in einer (post-)digitalen Welt. Digitales
Lernen – so die zentrale These dieses Beitrags – ist dann sinnvoll,
wenn es Lernende dabei unterstützt, ein Gespür dafür zu bekom-
men, dass Religion ein eigenständiger Modus des Weltverstehens ist.

Ein Projekt dieser Größenordnung lebt von seinen Beiträgerinn-
nen und Beiträgern. Es ist deutlich geworden, welch vielfältige Zu-
gänge zum Blick Gottes dieser Band versammelt. Die Möglichkeit,
sie zu veröffentlichen, verdankt das Herausgabe-Team dem Herder
Verlag. Ein herzlicher Dank gilt Dr. Stephan Weber, der das Projekt
als Lektor begleitete. Das Bistum Augsburg erklärte sich freundli-
cherweise bereit, den Druckkostenzuschuss zu übernehmen, wofür
die Herausgeberin und die Herausgeber sich ebenfalls herzlich be-
danken möchten.

22 Hinführung


