
Predigtstudien
für das Kirchenjahr 2021/2022

Perikopenreihe IV – Zweiter Halbband

Herausgegeben
von Birgit Weyel (Geschäftsführung),
Johann Hinrich Claussen, Wilfried Engemann, Wilhelm Gräb,  
Doris Hiller, Kathrin Oxen, Christopher Spehr  
und Christian Stäblein

Redaktion: Fritz Röcker

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   360112_6_Predigtstudien2HB.indd   3 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Kreuz in der Verlag Herder GmbH, Freiburg 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.kreuz-verlag.de

Umschlagkonzeption und -gestaltung: wunderlichundweigand, Schwäbisch Hall
Satz: Arnold & Domnick GbR, Leipzig
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISSN 0079-4961
ISBN 978-3-451-60112-5

IV ��	Entgegnung

Wo ich A nicht folgen 
kann! Was leuchtet mir 
ein? Was sehe ich kri-
tisch?

V	 Erschließung der 
Hörersituation
Welche existenziellen Er-
fahrungen und exempla-
rischen Situationen habe 
ich bei meiner Predigt mit 
diesem Text im Blick? 

VI ��	Predigtschritte

Was folgt aus meiner In-
terpretation der Situation 
für das Thema und die 
Intention der Predigt? 
Vorschläge für Predigt 
und Gottesdienst!
Werkstück Predigt

I ��	 Eröffnung 

Was veranlasst zu einer 
Predigt mit diesem Text? 

II	 Erschließung des 
Textes
Welche Überzeugung 
vertritt der Verfasser des 
Textes? Welche existen-
ziellen Erfahrungen ruft 
der Text auf? Wie verstehe 
ich heute den Text?

III ��	 Impulse  

Was folgt aus meiner 
Textinterpretation für das 
Thema und die Intention 
der Predigt? Vorschläge 
für Predigt und Gottes-
dienst!
Werkstück Predigt

A-Teil: Texthermeneutik

Darstellungsschema

B-Teil: Situationshermeneutik

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   460112_6_Predigtstudien2HB.indd   4 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



5

Inhalt

	 Zum Gedenken an Roman Roessler  
	 (28.2.1931–20.8.2021)	 9

Predigtvorbereitung im Ringen um  
eine zeitgenössische Theologie
Wilhelm Gräb/Wilfried Engemann

08.05.2022	 3. Sonntag nach Ostern (Jubilate)	 19
1 Mose 1,1–4a(4b–25)26–28(29–30)31a(31b); 2,1–4a
Jubel – aber nur trotzdem!
Horst Gorski/Friedhelm Hartenstein

15.05.2022	 4. Sonntag nach Ostern (Kantate)	 26
Kolosser 3,12–17
Anziehen und Lobsingen
Angela Rascher/Christopher Spehr

22.05.2022	 5. Sonntag nach Ostern (Rogate)	 33
Lukas 11,(1–4)5–13
Von Bettlern und Wunschzetteln
Felix Roleder/Jörg Schneider

26.05.2022	 Christi Himmelfahrt	 41
Daniel 7,1–3(4–8)9–14
»Die Abenddämmerung der Welt«
Kristin Weingart/Johannes van Oorschot

29.05.2022	 6. Sonntag nach Ostern (Exaudi)	 48
Römer 8,26–30
In der Zwischenzeit: Warten und hören
Doris Hiller/Regina Sommer

05.06.2022 	 Pfingstsonntag	 56
Römer 8,1–2(3–9)10–11
Von der alltäglichen Präsenz des  
Heiligen Geistes
Christian Stäblein/Wilhelm Gräb

06.06.2022 	 Pfingstmontag	 64
4 Mose 11,11–12.14–17.24–25(26–30)
Es reicht!
Michael Schneider/Kristian Fechtner

12.06.2022	 Trinitatis	 72
Römer 11,(32)33–36
Gotteslob als Ressource
Helge Martens/Christian Butt

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   560112_6_Predigtstudien2HB.indd   5 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



6

19.06.2022	 1. Sonntag nach Trinitatis	 79
Lukas 16,19–31
Lazarus – eine Zu-Mutung
Lars Christian Heinemann/Anna Böllert

26.06.2022	 2. Sonntag nach Trinitatis	 87
Jona 3,1–10
Göttlich konsequente Inkonsequenz
Rolf Stieber/Gerhard Zinn 

03.07.2022	 3. Sonntag nach Trinitatis	 94
Ezechiel 18,1–4.21–24.30–32
Stunde Null
Antje Eddelbüttel/Holger Treutmann

10.07.2022	 4. Sonntag nach Trinitatis	 103
Johannes 8,3–11
Lossagung
Redlef Neubert-Stegemann/Matthias Kempendorf

17.07.2022	 5. Sonntag nach Trinitatis	 111
1 Mose 12,1–4a
Sehnen, schweben, anerkennen
Peter Meyer/Lars Charbonnier

24.07.2022	 6. Sonntag nach Trinitatis	 119
Römer 6,3–8(9–11)
Eigentlich bin ich ganz anders –  
manchmal komme ich sogar dazu
Martin Weeber/Ruth Conrad

31.07.2022	 7. Sonntag nach Trinitatis	 126
Johannes 6,1–15
Leben in Fülle
Stephan Seidelmann/Marcel Brenner

07.08.2022	 8. Sonntag nach Trinitatis	 133
Markus 12,41–44
Geld oder Leben – eine Witwe wagt zu glauben
Bernhard Liess/Rainer Mogk

14.08.2022	 9. Sonntag nach Trinitatis	 141
Matthäus 25,14–30
Mit Mut im Herzen und Angst im Gepäck
Christine Siegl/Antonia Rumpf

21.08.2022	 10. Sonntag nach Trinitatis/Israelsonntag:  
	 Kirche und Israel	 148

Matthäus 5,17–20
Perspektiven für den Frieden
Ricarda Schnelle/Sabine Winkelmann

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   660112_6_Predigtstudien2HB.indd   6 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



7

28.08.2022	 11. Sonntag nach Trinitatis	 155
2 Samuel 12,1–10.13–15a
Der Mann, den Gott nicht fallen ließ
Heinz-Dieter Neef/Christoph Vogel

04.09.2022	 12. Sonntag nach Trinitatis	 163
Apostelgeschichte 9,1–20
Ein Riss in allen Dingen
Katharina Fenner/Stefanie Arnheim

11.09.2022	 13. Sonntag nach Trinitatis	 171
Lukas 10,25–37
Das Leid des Anderen begreifen
Susanne Wolf/Martin Vetter

18.09.2022	 14. Sonntag nach Trinitatis	 178
Jesaja 12,1–6
Dankbarkeit hält die Welt
Klaus-Dieter Kaiser/Rüdiger Sachau

25.09.2022	 15. Sonntag nach Trinitatis	 185
Galater 5,25–6,10
Befreiung zu christlicher Lebenskunst
Carsten Claußen/Traugott Roser

02.10.2022	 Erntedankfest	 193
5 Mose 8,7–18
»Drei Meilen hinter Weihnachten«
Kathrin Oxen/Jan Roßmanek

09.10.2022	 17. Sonntag nach Trinitatis	 200
Jesaja 49,1–6
Zwischen Amen und Aber − Lebenslieder
Ernst Michael Dörrfuß/Jeanette Kantuser

16.10.2022	 18. Sonntag nch Trinitatis	 207
Epheser 5,15–20
Der nächsten Generation:  
Seid nüchtern und dankbar zugleich!
Jörg Dittmar/Clemens Monninger

23.10.2022	 19. Sonntag nach Trinitatis	 215
Markus 2,1–12
No Go
Katharina Krause/Verena Mätzke

30.10.2022	 20. Sonntag nach Trinitatis	 222
Hoheslied 8,6b–7
Die Liebe ist eine Himmelsmacht
Kristina Kühnbaum-Schmidt/Ralf Meister

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   760112_6_Predigtstudien2HB.indd   7 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



8

31.10.2022	 Gedenktag der Reformation	 230
Psalm 46
Ein feste Burg ist unser Gott
Hans Martin Dober/Thorsten Moos

06.11.2022	 Drittletzter Sonntag des Kirchenjahres	 237
Lukas 17,20–24(25–30)
Zeitsprünge
Wolfgang Vögele/Uwe Hauser

13.11.2022	 Vorletzter Sonntag des Kirchenjahres	 245
Lukas 18,1–8
Wir müssen reden!
Christa Usarski/Renate Gerhard

16.11.2022	 Buß- und Bettag	 252
Offenbarung 3,1–6
Umkehr, aber echt jetzt
Reinhard Mawick/Ingo-Christoph Bauer

20.11.2022	 Letzter Sonntag des Kirchenjahres: Totensonntag	 259
Johannes 6,37–40
Über den Tod hinaus
Stefan Egenberger/Lucie Panzer

Vergleichstabelle zur neuen Perikopenordnung IV� 267
Perikopenverzeichnis� 268
Anschriften� 269

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   860112_6_Predigtstudien2HB.indd   8 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



9

Predigtvorbereitung im Ringen um eine  
zeitgenössische Theologie

Zum Gedenken an Roman Roessler (28.2.1931–20.8.2021)

1. �Roman Roessler als Mitbegründer und Redakteur  
der Predigtstudien
Wilhelm Gräb

Am 20. August 2021 ist Roman Roessler gestorben. Mehr als 40 Jahre 
lang war er der Schriftleiter und Redakteur der Predigtstudien. Roman 
Roessler hat den Predigtstudien das Format gegeben, mit dem sie zu 
einem wichtigen, die religiösen, politischen, sozialen und kulturellen 
Gegenwartsverhältnisse adressierenden homiletischen Ideengeber ge-
worden sind. Es ist keineswegs übertrieben zu sagen, dass ohne Roman 
Roessler die Predigtstudien nicht das geworden wären, was sie bis heute 
sind: ein ebenso kritisches wie anregendes Gespräch mit Predigenden 
über die mögliche Gegenwartsrelevanz des diesem Sonntag durch die 
Perikopenordnung vorgegebenen biblischen Textes.

Roman Roessler war von Anfang an dabei. Ernst Lange hatte ihn 
bereits zur Esslinger Tagung (1968), auf der er das Programm der Pre-
digtstudien zur Diskussion stellte, eingeladen. Schon im zweiten Er-
scheinungsjahr fungierte er als Schriftleiter und gehörte neben Ernst 
Lange, Dietrich Rössler und Peter Krusche sogleich auch zum Heraus-
geberkreis. Roman Roessler war es, der Ernst Langes damals geradezu 
revolutionäre Idee, die Deutung der »homiletischen Situation« mit glei-
chem Gewicht neben die Auslegung des biblischen Textes zu setzen, im 
unermüdlichen Gespräch mit den Autoren und Autorinnen zur Durch-
setzung verhalf. Im kritisch-konstruktiven Dialog mit ihnen – über die 
40 Jahre waren es mehr als 800 Autoren und Autorinnen – betrieb er 
seine Redaktionsarbeit so, dass sie zur permanenten Herausforderung, 
aber auch Chance zur Weiterbildung für die Autoren und Autorinnen 
wurde. Wem die Ehre zuteilwurde, von ihm um einen Beitrag als A- oder 
B-Autor gebeten worden zu sein, durfte sich freuen, wenn auf die erste 
Anfrage auch eine zweite und dann weitere folgten. Denn jeder neuen 
Anfrage war ein längerer, teilweise freundlich zustimmender, dann auch 
wieder kritisch mahnender Kommentar zum vorangegangenen Beitrag 
angefügt. Roman Roessler hatte sich notiert, was ihn im Einzelnen be-
sonders überzeugt hatte, aber auch, wo er weniger oder gar nicht folgen 
konnte bzw. aus theologischen Gründen nicht folgen wollte. 

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   960112_6_Predigtstudien2HB.indd   9 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



10

Das war es, was die Redaktionsarbeit von Roman Roessler auf un-
nachahmliche Weise auszeichnete. Den Autoren und Autorinnen gegen-
über, die – mit Ernst Lange geredet – Anwalt des biblischen Textes (A) 
und mit ebensolcher Dringlichkeit Anwalt der heutigen Situation (B) 
sein sollen, schlüpfte er in die Rolle eines Anwalts der Predigenden. Ro-
man Roessler hat nie einen Zweifel daran gelassen, dass die Autoren und 
Autorinnen der Predigtstudien sich selbst der Herausforderung der Pre-
digt mit diesem Text an diesem Sonntag stellen müssen. Nicht indem sie 
bereits anfangen zu predigen, wohl aber, indem sie zur Sprache bringen, 
wie sie selbst diesen Text verstehen, welche menschlichen Grunderfah-
rungen der Text für sie zur Sprache und welche religiös provokante Situ-
ation heutigen Lebens er ihnen zum Vorschein bringt. Deshalb duldete 
er es nicht, die Leser der Predigtstudien mit Empfehlungen abzuspeisen, 
was gesagt werden müsste. Nein, sag es! Roman Roessler wurde nicht 
müde, seine Autoren und Autorinnen zu einer eigenen Positionierung 
anzuregen – sowie dazu, sich als theologisches Subjekt zu artikulieren, 
das sich den Lesern und Leserinnen der Predigtstudien gegenüber zu 
einer kritischen Zeitgenossenschaft verpflichtet weiß.

Besonderes Gewicht legte er auf die Erkundung und Beschrei-
bung der homiletischen Situation und damit darauf, welche Sicht auf 
die Wirklichkeit mein Gespräch mit den Hörern und Hörerinnen der 
Predigt bestimmt. Roman Roessler standen immer auch die kritischen, 
skeptischen, die kirchlich distanzierten und der Gemeinde entfremdeten 
Hörer und Hörerinnen vor Augen – denn er zählte sich selbst zu ihnen. 
Deshalb attackierte er die Unverständlichkeit der traditionellen Glau-
benssprache, warnte davor, Glaubensaussagen zu Aussagen über eine 
andere, supranaturale Wirklichkeit zu machen oder die Predigt an eine 
mit kirchlichen Gepflogenheiten vertraute Sonntagswelt zu adressieren.

Roman Roessler dachte groß von der Predigt. Für ihn war sie nach 
wie vor die entscheidende Gelegenheit, öffentlich zur Sprache zu brin-
gen, wofür das Christentum heute steht. Seine große Befürchtung war, 
dass die Predigt – und mit ihr die evangelische Kirche – mehr und mehr 
aus der Gesellschaft auswandern und nur noch für die mit der kirchli-
chen Tradition Vertrauten von Bedeutung sind. Sich dieser Entwicklung 
entgegenzustemmen, das war es, was ihn die anstrengende Redakti-
onsarbeit – jahrzehntelang neben seiner hauptberuflichen Tätigkeit als 
Oberkirchenrat – hat auf sich nehmen lassen. Mit den Predigtstudien 
und ihrem die kritische Zeitgenossenschaft der Predigt intendierenden 
dialogischen Verfahren verband er die bleibende Hoffnung auf eine Er-
neuerung der Kirche.

Ein gravierendes Beschwer war und blieb für ihn dabei bis zuletzt 
die Verpflichtung auf die Perikopenordnung und damit auf Texte, die 
manchmal beim besten Willen nicht auf die religiösen, politischen, so-
zialen und kulturellen Herausforderungen der eigenen Zeit zu beziehen 

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1060112_6_Predigtstudien2HB.indd   10 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



11

sind. Auf die jüngste Revision der Perikopenordnung hat er große Hoff-
nung gesetzt. Er zeigte sich jedoch bitter enttäuscht, da ihm das Ergebnis 
dieser Revision dann doch nur einen weiteren Rückzug ins traditionell 
kirchliche Milieu anzuzeigen schien. Als Roman Roessler 2014 aus dem 
Herausgeberkreis ausschied, schrieb er mir, der ich nach ihm die Ge-
schäftsführung in der Redaktion übernommen hatte, in einem persön-
lichen Brief, nicht ohne resigniertem Unterton: »In unserer Jahrzehnte 
langen Bearbeitung der vorgegebenen Predigttexte hat sich uns doch ge-
zeigt, in wie vielen Fällen die vorgegebene Textwahl mit ganz gravieren-
den Problemen verbunden war. Oft wussten wir doch nicht, wem man 
die Bearbeitung von diesem oder jenem Text überhaupt zumuten konnte. 
[…] Jetzt liegt der 632 Seiten starke Revisionsentwurf vor, in dem sich 
kein einziger Satz über die heute relevanten Kriterien der Textwahl fin-
det. Warum haben wir denn in unserem Kreis darüber keine Diskussion 
geführt? Die homiletische Perspektive ist nahezu ausgeblendet. Wie ist 
das möglich? Das Kirchenjahr als Gestaltungsprinzip – ein Haus, das 
von der Mehrzahl der heute ja doch sporadischen Kirchenbesucher so 
längst nicht mehr bewohnt wird.«

Roman Roesslers unruhiger, kritischer Geist und seine furchtlos 
mahnende Stimme werden nicht nur den Predigtstudien fehlen!

2. �Roman Roessler als theologischer Impulsgeber und  
kritischer Wegbegleiter
Wilfried Engemann

2.1	Ringen um theologische Leitlinien 

Als Roman Roessler mich 1996 zur Mitarbeit im Wissenschaftlichen 
Beirat und kurze Zeit später in den Herausgeberkreis der Predigtstudien 
einlud, ahnte ich nicht, dass die damit verbundenen jährlichen Redakti-
onssitzungen zu den intensivsten, an Standpunkte rührenden und Argu-
mente hinterfragenden theologischen Diskussionen im akademischen 
Jahreslauf gehören würden. Eben noch zum gemütlichen Small Talk auf-
gelegt und entspannt an seiner Zigarette ziehend, nahmen die von ihm 
geleiteten Gespräche sofort Fahrt auf, wenn der Tagesordnungspunkt 
»Verständigung über exemplarische Beiträge aus den beiden Bänden des 
letzten Jahrgangs« erreicht und wieder einmal deutlich geworden war, 
dass die von uns nach bestem Wissen und Gewissen erstellten homile-
tischen Leitlinien zum Erstellen der Teile A und B in (immer noch) zu 
geringem Maße berücksichtigt worden waren.

Die Hingabe, mit der Roman Roessler jahrzehntelang tausende Pre-
digtstudien sorgfältig lektoriert hat, stand in einer markanten Span-

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1160112_6_Predigtstudien2HB.indd   11 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



12

nung zu der Unruhe, die ihn befiel, wenn uns der Austausch über die 
Ergebnisse unserer Editionsarbeit (die deren Bewertung einschloss) 
über theologische Untiefen und Abgründe führte und an grundsätz-
liche Fragen unseres eigenen Bibeltextverständnisses, unseres Gottes- 
und Menschenbildes oder unseres Gebrauchs begrifflicher Lösungen 
der christlichen Dogmatik rührte. Die Sitzungsprotokolle, die er über 
Jahrzehnte hin selbst verfasst hat, legen ein beredtes Zeugnis davon ab, 
in welchem Maße ihm daran gelegen war, seine Mitherausgeber als ho-
miletische Zeitgenossen Jahr um Jahr ins Gebet zu nehmen: Wenn wir 
uns als Fachkollegen nicht redlich darum bemühten, so Roman Roess-
ler, in gegenseitiger Offenheit und Deutlichkeit Klartext zu reden, wie 
sollten wir dann zu einer überzeugenden Kritik latent anzutreffender, 
nicht mehr zeitgemäßer homiletischer Kriterien finden? »Wir leben im 
21. Jahrhundert: Wir brauchen eine Theologie, die mit unserem heutigen 
Verständnis der Wirklichkeit nicht in krassem Widerspruch steht. Die 
immer neue Wiederholung der alten Antworten und Denkmuster kann 
das nicht leisten.«1

Dieser Fragehaltung und permanenten Aufgabenstellung entsprach 
es, dass Roman Roessler in den meisten Sitzungen, deren Agenda er uns 
im Vorfeld zusandte, jeweils auch eine theologische Frage diskutiert ha-
ben wollte, von der wir selber fänden, dass sie beim Predigen auf dem 
Spiel stehe – was sich, das war seine Erwartung, früher oder später na-
türlich auch auf die Brauchbarkeit jener Leitlinien auswirken sollte, die 
die Autorinnen und Autoren beim Abfassen ihrer Predigtstudien (bis 
heute) vor sich liegen haben.

2.2 Positionierungen

Sehr oft kamen die entsprechenden Impulse von ihm selbst. Ich wähle 
aus den vielen Diskussionsgängen fünf Themen und Positionierungen 
aus, die exemplarisch für Roesslers Argumentation waren. Sie haben sich 
gewiss auch in den zahllosen Rückmeldungen an die Autorinnen und 

1  Ich zitiere hier und im Folgenden aus dem Manuskript zu einem Vortrag, den Roman Roess-
ler im Oktober 2013 in Bremen gehalten hat. Er liest sich wie eine Summa all jener Themen, die 
er im Laufe der Jahre mit uns besprochen, zu denen er sich positioniert – und nun in diesem 
Text einmal mehr auf den Punkt gebracht hat. Der Titel seines Vortrags nimmt ein Zitat von 
Heinz Zahrnt (Glauben unter leerem Himmel. Ein Lesebuch, München/Zürich 2000, 31) auf: 
»›Der metaphysische Himmel ist eingestürzt.‹ Auf der Suche nach einer Theologie im 21. Jahr-
hundert«. Der Vortrag wurde im Rahmen einer Themenreihe des religionsphilosophischen 
Salons in der Evangelischen St. Remberti-Gemeinde in Bremen am 25.1.2013 präsentiert. Die-
ses Manuskript – wie auch einige andere unveröffentlichte Beiträge und vier im Eigenverlag 
in wenigen Exemplaren hergestellte Bücher (teils aus unveröffentlichten Vorträgen, teils aus 
publizierten Aufsätzen bestehend) – hat Roman Roessler Freunden und Weggefährten u. a. bei 
Einladungen zu seinen runden Geburtstagen in die Hand gedrückt, um mit ihnen im Gespräch 
zu bleiben. Das Zitat findet sich auf S. 1 des Manuskripts.

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1260112_6_Predigtstudien2HB.indd   12 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



13

Autoren (von denen Wilhelm Gräb oben berichtet hat) niedergeschla-
gen und lassen sich zudem als eine Art Fortsetzung der Theologie Ernst 
Langes interpretieren.

2.2.1  Die Sprache des Christentums betreffend
Wir müssen ernst damit machen, dass die Sprache auch der christlichen 
Religion eine symbolische Sprache ist: »Wir reden, recht verstanden, im-
mer in Bildern und Gleichnissen, wenn wir von Gott und Glauben und 
Religion reden, weil wir dafür keine andere adäquate Sprache haben. […] 
Symbole, Bilder, Gleichnisse sind wie bunte Glasfenster, durch die man 
schaut; sie sind transparent, sie sind vieldeutig und wollen gedeutet wer-
den. Wenn diese Gebrochenheit symbolischen Redens nicht festgehalten 
wird, entstehen zwei Wirklichkeiten, die sich nicht mehr vermitteln las-
sen: Dort eine überweltliche biblisch-dogmatische Eigenwelt, hier unser 
heutiges Bewusstsein von Realität.«2 Diese These zielt auf die Abkehr 
vom Propagieren einer Wortgläubigkeit hin zu den Prinzipien einer »un-
verkrampften«, gleichwohl gut durchdachten und entschlossenen Inter-
pretation3 – was die Abwahl eines »vorgegebenen« Textes, bei dem der 
Grad an Unverständlichkeit dazu verleiten könnte, sich in der Predigt auf 
exegetische Informationen zu verlegen, nicht ausschließt. »Es gibt genug 
andere gut verständliche Texte in unserer Bibel.«4 Ein interpretatorischer 
Umgang mit Texten sollte natürlich seinerseits symbolisch, bildhaft und 
gleichnishaft genug sein, um beim Predigen ein Fenster aufzustoßen, 
durch das Lebensmöglichkeiten heute in den Blick kommen, statt in der 
Erklärung vermeintlicher damaliger Ereignisse zu versinken.

2.2.2  Den Charakter der biblischen Texte betreffend
Roman Roessler wehrte sich mit Nachdruck gegen die in den Predigt-
studien oft genug anzutreffende Auffassung, man habe es bei den bi-
blischen Texten mit Dokumenten »absolut singulären Charakters« zu 
tun, »Selbstmitteilung Gottes« genannt. Man unterstelle fälschlicher-
weise, die Bibeltexte präsentierten einen »Grenzverkehr übernatürlicher 
Art zwischen Himmel und Erde, in dem alle beteiligten Personen doch 
letztlich nur Sendboten, Sprachrohr, Komparsen und Werkzeuge« seien. 
Demgegenüber war ihm daran gelegen, dass die Autorinnen und Autoren 
die Texte als Menschentexte in den Blick bekamen, als verschiedenartige 
Zeugnisse dafür, was es heißt, unter ganz bestimmten Umständen, in je 
konkreten Situationen aus Glauben leben zu können. Das schließe ein, 
sich von der Vorstellung zu verabschieden, geschichtliche Texte wie etwa 

2  A.a.O., 2. 

3  Als Beispiel hierfür brachte Roessler gern Gal 4,4f. ins Spiel. 

4  Vgl. hierzu die sehr konkreten Vorschläge bei Roman Roessler, Gravamina gegen die gel-
tende Ordnung der Predigttexte, in: Amt der VELKD (Hg.), Auf dem Weg zur Perikopenrevi-
sion, Hannover 2010, 135–142. 

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1360112_6_Predigtstudien2HB.indd   13 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



14

den Pentateuch als historische Dokumentation zu betrachten: »Das so 
großartig komponierte deuteronomistische Geschichtswerk ist kein Do-
kument eines extraordinären Heilshandelns Gottes. Es ist religiöse Dich-
tung.« – Dichtung freilich im Sinne »verdichteter Glaubenserfahrung«.5

2.2.3  Die Gottesvorstellungen biblischer Autoren betreffend
Zu den am häufigsten von Roman Roessler angesprochenen Problemen 
der Predigt und der Predigtstudien gehörte die weitgehend unkritische 
Übernahme der Gottesvorstellungen von Menschen, die tausende Jahre 
vor uns gelebt und dementsprechend ganz im Sinne der Welt- und Wer-
tekonzepte ihrer Zeit Gottes direktes Eingreifen für alles und jedes pos-
tuliert haben (für familiäres Fortkommen, für Eroberungen von Land, 
für den Tod der Feinde bis hin zum Genozid), was zur Sicherung des 
Überlebens des von Gott erwählten Volkes – so die Geschichten – wich-
tig erschien. »Dieser Gott«, so Roessler, »ist zudem ein höchst ›eifersüch-
tiger Gott‹ (5 Mo 4,5), der jede Abtrünnigkeit gnadenlos ahndet (vgl. 2 
Mo 32,26-29).«6

Auch wenn die problematischen Texte im Zuge der Perikopenrevi-
sion immer weiter reduziert wurden, blieb seines Erachtens als Grund-
problem der Predigt die latente Solidarisierung Predigender mit Gott – 
zu Lasten mangelnder Solidarität mit den Hörerinnen und Hörern. Für 
Ernst Lange wie für Roessler war klar, dass die Solidarität des Predigers 
nicht Gott oder einem Verfasser gilt, sondern der jeweils anwesenden Ge-
meinde. Daher, so darf man Roessler interpretieren, sollten bestimmte 
Gottesvorstellungen auch nicht einfach verschwiegen werden; sie sind 
im Horizont gegenwärtiger Glaubens- und Gotteserfahrungen zu disku-
tieren, durchaus auch im Dialog mit dem zeitgenössischen Judentum,7 
das vor vergleichbaren Herausforderungen steht. Es gilt, ein Gottesver-
ständnis zu stärken, das ein Leben aus Glauben nicht als Verletzung von 
Grundlagen der Menschenrechte erscheinen lässt und mit dem verant-
wortlich und lebensdienlich gepredigt werden kann. Roessler vertrat 
Auffassungen, die in den Predigtstudien selbst kaum je so klar zur Gel-
tung gebracht worden sind: »Wenn wir uns heute nur einen Augenblick 
die kosmischen Dimensionen des Universums vor Augen halten, und 

5  Vgl. Roman Roessler, »Der metaphysische Himmel ist eingestürzt« (s. Anm. 1), 6.

6  Roman Roessler, Unser Wissen ist Stückwerk. Einwilligung in ein fragmentarisches Leben 
(Eigenverlag), Bremen 2016, 40.

7  In seiner Schrift Unser Wissen ist Stückwerk (s. Anm. 6), 42 zitiert Roessler den jüdischen 
Historiker Shlomo Sand: »Inwieweit ist die jüdisch–israelitische Gesellschaft bereit, sich von 
der alten Vorstellung zu verabschieden, die sie zum ›auserwählten Volk‹ macht, und aufzuhö-
ren, sich selbst abzugrenzen und andere aus ihrer Mitte auszustoßen, gleichgültig, ob das aus 
fragwürdigen historischen Gründen oder mittels einer dubiosen Biologie geschieht?« (Schlomo 
Sand, Die Erfindung des jüdischen Volkes. Israels Gründungsmythos auf dem Prüfstand, Ber-
lin 2010, 456). 

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1460112_6_Predigtstudien2HB.indd   14 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



15

dann die Winzigkeit unseres Planeten, und dann dieses abseits gelegene 
kleine Völkchen in Palästina. […] Dies dann als das von allen Völkern 
so einzig von Gott erwählte Volk auszugeben – ein solches Gottesbild 
mag noch in den Köpfen ultraorthodoxer Juden spuken, für Menschen 
unserer Zeit ist es schlicht absurd.«8

2.2.4  Den Geltungsanspruch des eigenen Glaubens betreffend
»Nichts hat auf Erden mehr Unheil geschaffen als die Verabsolutierung 
der eigenen Rasse, Klasse, Nation oder eben auch der eigenen Religion, 
wobei in der Religion die eigenen Glaubenspositionen, Dogmen und Leh-
ren zudem noch mit dem Nimbus göttlicher Wahrheit überhöht werden 
können. Verbunden dann auch mit eigenen Absolutheitsansprüchen, die 
zu Spaltungen, Intoleranz und Abstrafung Andersdenkender führen.«9 
In seinen Vorträgen sowie in unseren Diskussionen hat Roman Roess-
ler jenen Zug monotheistischer Religionen hinterfragt, der – wie auch 
im Christentum – in Absolutheitskonzeptionen mündet. Von »Du sollst 
keine Götter haben neben mir« zu Aussagen wie »Extra ecclesiam nulla 
salus« ist inhaltlich kein langer Weg, mag er historisch auch langwierig 
und komplex gewesen sein.

Wer christlich predigen will, steht vor der Herausforderung, Glauben 
auf eine Art und Weise zu vermitteln, die nicht auf das Für-Wahr-Halten 
eines Absolutheitsmodells oder auf Zustimmung zu bestimmten (meist 
schwer zu fassenden) Glaubensinhalten zielt, sondern die Menschen 
als Subjekte eines lebensdienlichen Glaubens im Blick hat.10 Das ist ein 
Glaube, der z. B. nicht auf die »Unterscheidung zwischen Frommen und 
Heiden, Christen und Nichtchristen, Gerechten und Sündern« speziali-
siert ist, sondern »Risse in uns selber« überwindet, auf Versöhnung aus 
ist, auf Freiheit nicht verzichten kann und Liebe als »letztgültigen Maß-
stab für den christlichen Glauben«11 betrachtet.

8  Roman Roessler, Unser Wissen ist Stückwerk (s. Anm. 6), 42.

9  A.a.O., 37.

10  Schon in seiner Promotionsschrift kündigt sich dieses Denken an. Roessler vermittelt in 
seiner Auseinandersetzung mit Emil Brunner die Frage nach der Gottesbeziehung des Men-
schen konsequent mit den Kategorien menschlicher Existenz und Erkenntnis, vgl. Roman 
Roessler, Person und Glaube. Der Personalismus der Gottesbeziehung bei Emil Brunner, Mün-
chen 1965. Dies wurde in der Rezeption dieser Arbeit als wichtige Beobachtung wahrgenom-
men, vgl. Wendell Gordon Johnson, Soteriology as a Function of Epistemology in the Thought 
of Emil Brunner (Phil. Diss, Ph. D.), Rice University, Houston (TX) 1989, 3, 5, 63, 70, 102, 157, 
209f.; James Horace Maness, The Doctrine of God in two Representative Types of Personalistic 
Theology (Phil. Diss, Ph. D.), Emory University, Atlanta (GA), 1969, 14, 18f. 

11  Vgl. Roman Roessler, »Der metaphysische Himmel ist eingestürzt« (s. Anm. 1), 8.

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1560112_6_Predigtstudien2HB.indd   15 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



16

2.2.5  Die theologischen Lösungen der Theodizeefrage betreffend
Heftigste Frustrationen lösten bei Roman Roessler theologische Lösun-
gen der Theodizeefrage aus. Es sei dahingestellt, inwiefern und wie oft 
das in einer Predigt zur Sprache kommen muss – aber wenn schon, dann 
kann und darf die solidarische, Mit-Leid signalisierende Haltung gegen-
über der Hörerschaft nicht ausgeblendet werden. Roman Roessler beob-
achtete, wie im Rückgriff auf eine »neue Spielform der Kreuzestheolo-
gie« (unter Berufung auf Dietrich Bonhoeffer, Walter Kaspar, Eberhard 
Jüngel, Jürgen Moltmann u. a.) Leid und Elend dadurch als zumutbar er-
scheinen sollten, dass ja auch Gott selber leide, weshalb – so der Duktus 
der theologischen Texte bzw. der kritisierten Predigtstudien – menschli-
ches Leiden kein wirklicher Einwand gegen Gott sein könne. »Dies ist für 
mich freilich eine geradezu abstruse ›Theologie‹, Millionen und Aber-
millionen leidender Menschen auf dieser Erde als Trost zu verheißen, es 
habe da angeblich vor 2000 Jahren in Palästina auch einmal einen für 
ein paar Stunden leidenden Gott gegeben. Das ist blanker Zynismus. […] 
Das Theodizee-Problem bleibt die offene Wunde auch unseres eigenen 
Gottesglaubens. […] Es ist mir aus dem Herzen gesprochen, wenn Ful-
bert Steffensky schreibt: ›Im Alter wird man unversöhnlicher mit dem 
Leben. Man verschweigt den Zweifel nicht, der einen beutelt. Man weiß, 
gegen welche Einwände man Gott lobt. Gott ist die Liebe, haben wir ge-
sagt. Wir sagen das immer noch, aber mit schwerer Zunge, und ich kenne 
mehr Einwände gegen diese Sätze. Wir müssen darauf bestehen, dass 
alles, was der Welt und dem Leben angetan wird, niemals einen Sinn 
ergibt, auch nicht unter irgendeiner Hinsicht der Ewigkeit.‹«12

2.3 Wirkungen
Mit diesen Sichtweisen ist Roman Roessler nun auch noch einmal selbst 
zu Wort gekommen. Die damit exemplarisch markierte Argumentati-
onsweise hat in tausenden Briefen und E-Mails, mit denen er die Arbeit 
seiner Autorinnen und Autoren begleitetet und gefördert hat, Gestalt 
gewonnen – und natürlich auch in den schließlich gedruckten Predigt-
studien selbst, denen er mit seinen Rückfragen, Impulsen und Verbesse-
rungen seine redaktionelle Handschrift gegeben hat. Dies hat zur nach-
haltigen Etablierung der Marke »Predigtstudien« beigetragen und sie zu 
dem gemacht, was sie heute sind. 

Roman Roessler hat sein Vermächtnis in einigen besonders markanten 
Texten zusammengefasst. Sie reichen von der 1968 mit Dieter Trautwein 
publizierten Arbeitshilfe »Für den Gottesdienst. Thesen, Texte, Bilder«13 

12  Roman Roessler, Unser Wissen ist Stückwerk (s. Anm. 6), 60f.

13  Roman Roessler/Dieter Trautwein, Für den Gottesdienst. Thesen, Texte, Bilder, Gelnhau-
sen [1968] 31972.

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1660112_6_Predigtstudien2HB.indd   16 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



17

über seinen Essay zur »Theologie im Spiegel heutiger Predigtpraxis«14, 
die 2010 auf einer Konferenz der EKD in Wuppertal präsentierten »Gra-
vamina gegen die geltende Ordnung der Predigttexte«15 bis hin zu seinen 
scharf formulierten Einwänden gegen die s.E. zu unkritische Rezeption 
des lutherischen Verständnisses von »Heilsgeschehen« in einem Grund-
lagentext der EKD.16 Darin werde, so Roessler, die Bedeutung des christ-
lichen Glaubens kritischen Zeitgenossen gegenüber gerade nicht glaub-
würdig vertreten; es handele sich um einen »wirklich höchst ärgerlichen 
Text lutherischer Gralshüter«17. 

Welchen Erfolg seine Bemühungen hatten, zeigt sich nicht nur daran, 
dass die Predigtstudien seit nunmehr 54 Jahren dankbare Abnehmer fin-
den, sondern dass auch eher kritisch bzw. konservativ eingestellte Fach-
kollegen das Besondere dieses Format gesehen und gewürdigt haben. 
Ein prominenter Vertreter jenes homiletischen Konzepts, das vorrangig 
auf hochprofessionelle exegetische Untersuchungen am Urtext setzte 
und vorsah, durch anschließende profunde systematisch-theologische 
Reflexionen eine stimmige Predigtidee zu entwickeln, war der Leipziger 
Praktische Theologe Gottfried Voigt. Er war (und ist) für seine eigenen, 
ihrerseits eifrig gelesenen »Homiletischen Auslegungen der Predigt-
texte« bekannt, die er – aufgrund der Perikopenrevision von 1978 – für 
zwei komplette Predigtreihen in zwölf Bänden verfasst hat.18 Zu seinen 
homiletischen Prinzipien gehörte in den 1970er Jahren noch der Satz: 
»Predigt ist – ›Einbahnverkehr‹ – Anrede Gottes an seine Gemeinde.«19 
Gleichwohl vermochte er in einer Rezension dreier exemplarischer Pre-
digtstudienbände der Jahrgänge 1976 bis 1977 das besondere Profil der 
Predigtstudien trefflich zusammenzufassen: »Zweifellos eine stark an-
regende, weil von vornherein auf Vielstimmigkeit angelegte, das homi-
letische Geschehen auflockernde, durchaus auf Lebensnähe bedachte 
Arbeitsweise. Die PrSt sind durch ein stark experimentierendes Denken 

14  Roman Roessler, Theologie im Spiegel heutiger Predigtpraxis. Brief an einen Mitstreiter der 
homiletischen Zunft, in: Wilfried Engemann (Hg.), Theologie der Predigt, Leipzig 2001, 61–67.

15  Roman Roessler, Gravamina gegen die geltende Ordnung der Predigttexte (s. Anm. 4), 
135–142.

16  Rat der EKD (Hg.), Für uns gestorben. Die Bedeutung von Leiden und Sterben Jesu Christi. 
Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Gütersloh 
2015.

17  Roman Roessler, Warum Luthers damalige Deutung des »Heilsgeschehens« für uns nicht 
mehr glaubwürdig ist. Eine kritische Replik zum Lutherjahr, in: Ders., Zielsetzungen. Kontu-
ren einer progressiven Theologie (Eigenverlag), Bremen 2019, 21–33, 21.

18  Gottfried Voigt, Homiletische Auslegung der Predigttexte (6 Bde., Reihe 1–6); Leipzig 
1965–1970; Ders., Homiletische Auslegung der Predigttexte. Neue Folge (6 Bde., Reihe 1–6), 
Göttingen 1978–1983.

19  Gottfried Voigt, Mitten unter ihnen, Berlin 1973, 53f.

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1760112_6_Predigtstudien2HB.indd   17 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



18

gekennzeichnet. Oft wiedersprechen A und B einander. Soll der Text 
entscheiden? Wie könnte er? Er ist ja auch nur eine ihrer Zeit und ihrer 
Situation zugehörige Bezeugung der ›Christusverheißung‹ (wie E. Lange 
gern sagte), nicht anders als die von uns zu haltende Predigt von der Si-
tuation provoziert. Nicht verwunderlich, dass in den PrSt mit dem Text 
oft gerechtet wird: nicht nur historisch-kritisch, nicht nur transforma-
torisch-interpretierend, sondern empirisch-kritisch, so dass das von der 
Predigt zu Bezeugende hier und da auch ohne oder gar gegen den Text 
geltend gemacht wird. Das Bemühen, den Text gehorsam nachzuspre-
chen – in der Überzeugung nämlich, dass der Text ›es in sich hat‹ und 
darum den Hörer von selbst treffen wird –, hat, wie die PrSt meinen, 
allzu oft zur Sterilität, zur kirchlichen Introvertiertheit, zur pseudogeist-
lichen Sicherheit, zur Kommunikationslosigkeit geführt, so dass es Zeit 
wird, nach ganz neuen Wegen zu suchen.

Unter allen vergleichbaren Unternehmungen sind die PrSt das avant-
gardistischste. Originelle Formulierungen, fesselnde Schlagzeilen, ›Ein-
fälle‹ (ja, was kann einem nicht alles einfallen!), leidenschaftliches Be-
mühen um den Menschen von heute in der Solidarität des Fragens, der 
Befremdung, der Ratlosigkeit, des Angefochtenseins. Dies ist unter allen 
Umständen zu hören und ernstzunehmen, mehr noch: Es ist verpflich-
tend und mitreißend. Es liegt in der Natur der Sache, dass aus Arbei-
ten wie diesen – wenn denn ihr eigener Ansatz nicht verleugnet werden 
soll – nicht gebrauchsfertige Erkenntnisse übernommen werden können, 
sondern der Benutzer auf einen Weg geschickt wird, den er jedenfalls 
selbst nicht nur zu gehen, sondern auch zu finden hat.«20

Nun ist aus dem Text zum Gedenken an Roman Roessler auch eine 
kleine Würdigung des Konzepts der Predigtstudien geworden. Wir 
konnten das in diesem Fall nicht wirklich voneinander trennen. In sei-
ner bescheidenen Art hätte es ihm sicher gefallen, dass wir nicht nur 
von seiner Person, sondern auch von der Sache reden, die ihn so viele 
Jahrzehnte beschäftigt hat. Dass er nicht nur als Mensch, als Kollege und 
Freund, sondern eben auch als Experte so intensiv mit uns unterwegs 
war, hat ihn für viele auf vielerlei Weise zum Segen werden lassen.

Berlin/Wien am Reformationstag 2021

20  Gottfried Voigt, Rezension zu Peter Krusche/Ernst Lange/Dietrich Rössler/Roman 
Roessler (Hg.), Predigtstudien für das Kirchenjahr 1976, Perikopenreihe IV/2. Halbband; Pre-
digtstudien für das Kirchenjahr 1976/77, Perikopenreihe V/1. u. 2. Halbband, Stuttgart/Berlin, 
Kreuz Verlag 1976/77, in: ThLZ, 105. Jg., H. 5., 1976, 382–384, 383.

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1860112_6_Predigtstudien2HB.indd   18 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



19

3. Sonntag nach Ostern (Jubilate)  – 08.05.2022

1 Mose 1,1–4a(4b-25)26–28(29–30)31a(31b); 2,1–4a

Jubel – aber nur trotzdem!

Horst Gorski

I �Eröffnung: Und wenn wir scheitern?

In den 1980er Jahren war die Klimakrise schon ein gesellschaftliches 
Thema, obgleich sie noch nicht unmittelbar in ihren Wirkungen erfah-
ren wurde. Theologisch wurde auf sie mit dem Motto »Gerechtigkeit, 
Frieden und Bewahrung der Schöpfung« reagiert. Zu Recht wurde dabei 
erkannt, dass soziale Fragen der Verteilung von Ressourcen sowie das 
Bemühen um ein konfliktfreies Miteinander notwendige Elemente ei-
nes ökologischen Denkens und Handelns im Weltmaßstab sein müssen. 
Anders sind die Wechselwirkungen zwischen der Menschheit und ihren 
natürlichen Lebensgrundlagen weder zu verstehen noch zum Positiven 
zu verändern. Schon damals erhoben sich aber auch kritische Stimmen, 
die das Leitbild der Bewahrung der Schöpfung als Hybris identifizierten: 
Mit ihm werde die Verfügungsgewalt des Menschen über die Natur zwar 
ins Heilvolle gewendet, jedoch ein mögliches Scheitern nicht mitgedacht. 
Heute stellen sich die Dinge anders dar: Intuitiv und rational gewinnt 
ein Zukunftsszenario an Wahrscheinlichkeit, nach dem die Verwand-
lung der Welt durch technologische Beschleunigung, Kapitalisierung 
der Erde und Dezimierung der Artenvielfalt nicht mehr aufzuhalten 
ist. Damit könnte sich eine Schlussfolgerung erfüllen, die der Experi-
mentalphysiker und Essayist Georg Christoph Lichtenberg schon im 18. 
Jahrhundert angesichts möglicher »menschengemachter Veränderungen 
der Erdatmosphäre« formulierte: »So könnte die Welt untergehen.« (De-
tering, 166) Es geht dabei nicht um den Weltuntergang an sich, sondern 
präzise um die Zerstörung der Voraussetzungen, die uns als Spezies zum 
dominierenden Faktor des Planeten werden ließen und ohne die wir 
nicht leben können. Gen 1 enthält wirkmächtige Aussagen und Bilder zu 
den Aufgaben des Menschen in der einzigen Lebenswelt, die wir haben. 
Wie alle großen Texte ist er dabei in seiner Ambivalenz zu bedenken.

II ��Erschließung des Textes: Realistische Rede vom Menschen 

Gen 1,1–2,4a eröffnet die Bibel mit dem denkbar weitesten Horizont: 
dem des Uranfangs, an dem alle Grundlagen unserer Lebenswelt gelegt 
wurden. Damit bewegen sich die priesterlichen Verfasser der frühnach-

A

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   1960112_6_Predigtstudien2HB.indd   19 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



20

exilischen Zeit auf Augenhöhe mit den Wissenskulturen ihrer altorien-
talischen und griechischen Umgebung. Gen 1 ähnelt v. a. weisheitlichen 
Texten, in denen mythisch das Woher der Weltordnung wie auch ih-
rer Bedrohung beschrieben und durchdacht wurde (vgl. dazu genauer 
Gertz, 26–79). Innerhalb der Tora ist der Beginn mit diesem Text nicht 
zufällig, sondern spiegelt die Einsicht der nachexilischen Schichten des 
Pentateuchs, wonach der Gott Israels auch der einzige Schöpfer der Ge-
samtwirklichkeit und mit ihr aller Völker ist. Seine Position wird dabei 
jenseits von Raum und Zeit verortet. JHWH handelt »im Anfang« (Gen 
1,1) ganz unanschaulich und bleibt doch in dem durch ihn gewollten 
Kosmos wirksam. Seine Ordnungen sind durchdacht. Sie bieten Entfal-
tungsmöglichkeiten für alle Geschöpfe und folgen einer Struktur, die der 
menschliche Geist verstehen und annehmen kann und soll. Insofern ist 
es folgerichtig, dass sowohl in jüdischer (z. B. bei Philo von Alexandrien) 
wie in christlicher Perspektive (z. B. in Joh 1) Gen 1 zusammen mit der 
weiteren Urgeschichte zu einer fundamentalen Matrix religiöser Wirk-
lichkeitserschließung wurde, die Glaubende seitdem zum Weiterdenken 
anregt.

Wenn die Perikopenordnung den Text an Jubilate vorsieht, so hat das 
vor allem eine doxologische Pointe: Der Lobpreis jenes Gottes, der Jesus 
nicht bei den Toten ließ, sondern ihn aus dem Nichtseienden ins Leben 
zurückgerufen hat (vgl. Röm 4,17, wohl unter Anspielung auf Gen 1,1–3), 
wird nach Ostern weitergeführt. Er schließt die Resonanz aller Lebewe-
sen, besonders der Menschen, auf die Welt als Schöpfung, d. h. vor allem 
als lebensförderliche Umgebung, ein. Dieses Lob antwortet v. a. auf Gen 
1,31: »Und Gott sah an alles, was er gemacht hatte, und siehe, es war sehr 
gut.« Eine weitere lobende Antwort ritueller Praxis besteht nach Gen 
2,1–4a in der Heilighaltung des Sabbats bzw. Sonntags als notwendiger 
Zäsur in der Zeit (Heschel, 11ff.). 

Im priesterlichen Gesamtaufriss der Urgeschichte ist zugleich ange-
legt, dass die überaus positive theozentrische Weltsicht von Gen 1 im 
Licht einer realistischen Anthropologie der Gewalt zwischen den Lebe-
wesen verdunkelt ist. Diese Gewalt (ḥāmās Gen 6,11.13) geht vor allem 
vom Menschen aus. Eine wirkmächtige Deutung hat bekanntlich das 
göttliche »sehr gut« (V.31) zusammen mit der Beauftragung des Men-
schen (V.26–28) verabsolutiert. (Gottes Urteil über sein Werk war aber 
niemals anders gedacht als in Bezug auf Gen 6,12: »Da sah Gott auf die 
Erde, und siehe, sie war verderbt.«) Indem man die intentionale Über-
blendung zwischen Schöpfung und Sintflut übersah, konnte Gen 1,28, 
der Auftrag zur Inbesitznahme der Erde und zur Herrschaft über die 
Tiere, neuzeitlich als Freibrief im Umgang mit der Natur wahrgenom-
men werden. Dabei kann die Verderbnis der Erde durch die Menschheit 
im biblischen Sintflutmythos durchaus aktuell als ungebremste Ressour-
cenausbeutung gelesen werden.

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   2060112_6_Predigtstudien2HB.indd   20 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



21

Dennoch garantieren die Aussagen zur Gottebenbildlichkeit aus 
V.26f. auch eine Kontinuität zwischen der vor- und nachsintflutlichen 
Menschheit: Auch wenn die erste Menschheit durch den Schöpfer wegen 
des durch sie maßgeblich inszenierten Gewaltzusammenhangs vernich-
tet wurde, wird JHWH die zweite, auf Noah gegründete Menschheit und 
die Tierwelt nie mehr entsprechend vertilgen (Gen 9,1–7, vgl. Jeremias, 
249). Begründet wird das mit der weiterhin geltenden Bestimmung zum 
Bild Gottes: Die Menschen sind trotz ihrer Fehlbarkeit nicht aus der 
(Mit-)Verantwortung für die Welt entlassen. Insofern sollte das Lob Got-
tes an Jubilate auch im Geist des Dankopfers nach der Sintflut geschehen. 
Was kann daraus für eine Predigt zu Gen 1 folgen? 

III ��Impulse: Trotzdem hoffen und handeln 

Angesichts der vorgegebenen Versauswahl sehe ich drei mögliche An-
satzpunkte für eine Predigt, die auch gut verknüpft werden können:

1. Gen 1,1–4: Anhand dieser Verse wäre die Gegenwartsrelevanz der 
Rede von Schöpfung in jüdischer und christlicher Sicht herauszustellen. 
Wie kann man angesichts der naturwissenschaftlichen Weltsicht dem 
biblischen Text noch etwas abgewinnen? Es wäre  – gegen den naiven 
Kreationismus – darauf hinzuweisen, dass wir immer von orientieren-
den Narrativen leben und dass bewusster Glaube diesen kritisch nach-
denkt. Eine Gottesvorstellung wie die von Gen 1,1–4, die alle menschli-
chen Spielräume transzendiert, bildet eine wichtige Grenzmauer gegen 
Ideen ungebrochener Machbarkeit. Meine Predigt würde hierzu auch 
die Transformation des Schöpfungsdenkens durch die Christologie ein-
bringen: Schöpfung im christlichen Sinn meint ja auch die Heilung des 
Zerbrochenen. Sie kommt her von der Aufhebung der Finsternis am Os-
termorgen als einer Resonanz auf das erste Schöpfungslicht. Das berührt 
eine andere, vielleicht fundamentalere Ebene unseres Seins als die natur-
wissenschaftliche Weltbeschreibung.

2. Gen 1,26–28: Mit der neueren Forschung wäre die von Anfang an 
in biblischer Anthropologie angelegte Ambivalenz zu benennen (s. II). 
Mir geht es nicht um die zur Genüge thematisierte Kritik an einseitiger 
Rezeption als Ermächtigung zur Naturzerstörung. Wichtiger erscheint 
die biblische Einsicht, dass die Menschen zwar zum Bild Gottes geschaf-
fen wurden, aber an den Aufgaben eines sorgenden und mitfühlenden 
Umgangs mit der Lebenswelt (allen voran den Tieren) gescheitert sind. 
Ohne einem Zurück zur Natur das Wort zu reden, würde ich mit Jona-
than Franzen für die Anerkennung der Möglichkeit plädieren, dass die 
Menschheit den Kampf gegen den Klimawandel nicht gewinnen kann. 
Auch das Motto der Bewahrung der Schöpfung wäre dann kritisch zu 
modifizieren. Mit Blick auf die beschleunigte Transformation der Welt 
im Anthropozän wäre christliches Handeln als Weltliebe, die Nächsten-

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   2160112_6_Predigtstudien2HB.indd   21 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



22

liebe einschließt, zu praktizieren. Im Licht der großen (Oster-)Hoffnung 
könnten wir uns an kleineren konkreten Hoffnungen orientieren, die 
wir verwirklichen können, z. B. (metaphorisch wie praktisch) die Pflege 
unseres Gartens – um das einprägsame Bild aufzunehmen, das einst Vol-
taire ans Ende seines Candide gestellt hatte, der empfiehlt, sich nach 
allen Gräueln und Katastrophen »unserem Garten« zu widmen. 

3. Gen 2,1–4: Schließlich gehört zu solchem christlichen Realismus 
im Licht des ersten Schöpfungsberichts auch die Einsicht in die von An-
fang an bestehende Gabe der recreatio im Ruhetag Gottes, auf die wir an 
Sabbat und Sonntag antworten. Sie eröffnet uns Atempausen im Atem-
losen.

Werkstück Predigt (Schluss)

Im Licht des Sabbats, so die jüdische Tradition, scheint etwas vom ersten 
Schöpfungslicht auf, das aus der Finsternis erstmals Struktur und Kon-
turen hervortreten ließ. Das kann auch für unsere Seelenpflege bedeut-
sam sein. Stehen wir doch vor der Möglichkeit eines unabwendbaren 
Verlustes der Welt, wie wir sie kennen und brauchen. Am Ostersonntag 
findet unsere christliche Hoffnung auf die heilende Kraft Gottes ihren 
größten Anhalt: Rituale wie das Entzünden der Osterkerze und das Ver-
lesen von Gen 1 sind Wiederanknüpfungen an die Welt und ihr Geheim-
nis, dessen Tiefe wir trotz aller Gefährdung suchen. 

Literatur: Heinrich Detering, Menschen im Weltgarten, Göttingen 2020; 
Jonathan Franzen, Wann hören wir auf, uns etwas vorzumachen? Ge-
stehen wir uns ein, dass wir die Klimakatastrophe nicht verhindern 
können. Ein Essay, Hamburg 2020; Jan Christian Gertz, Das erste Buch 
Mose (Genesis). Die Urgeschichte Gen 1-11 (ATD 1), Göttingen 2018; 
Abraham J. Heschel, Der Schabbat. Seine Bedeutung für den heutigen 
Menschen, Berlin 2001; Jörg Jeremias, Theologie des Alten Testaments 
(GAT 6), Göttingen 2015. 

Friedhelm Hartenstein

IV �Entgegnung: Einig im hermeneutischen Framing

Keine Entgegnung. Wie A und B sich ergänzen, wird sich bei der Lektüre 
erschließen. Zwei Bemerkungen: Ich danke A für den Hinweis auf Gen 
6,12. Damit liefert er einen Ansatz für das von mir vermisste hermeneu-
tische Framing für die Auslegung von Gen 1–2: Gott sah, dass es gut 
war – und dass es nicht gut war auf der Erde. Wenn dieser Spannungs-

B

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   2260112_6_Predigtstudien2HB.indd   22 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



23

bogen gehalten wird, verbietet sich eine eindimensionale Auslegung von 
Gen 1–2. Und: A konzentriert seinen Blick auf Schöpfung im Sinne von 
Umwelt und Nachhaltigkeit. Gen 1–2 hat aber kulturelle Prägekraft auch 
für die gesellschaftliche Ordnung entfaltet. Das sollte mit im Blick sein. 

V �Erschließung der Hörersituation: Ein Blick auf die Kulturgeschichte des 
Abendlandes

Die Hörer assoziieren wahrscheinlich verschiedene Themen: Klima und 
den Umgang mit Ressourcen, die Ausbeutung der Natur und die Ausrot-
tung zahlloser Arten. Manche werden das Motto von der Bewahrung der 
Schöpfung im Ohr haben. Kundige werden die Spannung einer Schöp-
fung in sieben Tagen zur Evolutionstheorie erkennen. In der Pandemie 
wurde die Frage gestellt, ob die Schöpfung gut sei. Die Ehe für Mann und 
Frau oder für alle wird als Thema aufgerufen in der Formulierung »er 
schuf sie als Mann und Frau« (1,27). Auf jedem Stellenangebot prangen 
heute die Lettern m/w/d. Widerspricht die Annahme eines dritten, di-
versen Geschlechts der Schöpfungsordnung?

Die Vielfältigkeit der Themen ist ein Hinweis darauf, welche kultu-
relle Prägekraft dieser Text jahrhundertelang hatte. Allerdings ist damit 
zugleich die Krisenhaftigkeit dieser Bezüge markiert: Keiner dieser Be-
züge besteht heute ohne Fragezeichen, wenn er denn überhaupt noch 
besteht. Ein Blick auf den ersten Schöpfungsbericht der Bibel ist ein Blick 
in die Kulturgeschichte der abendländischen Welt und ihre Wandlung 
von mythischen Erklärungen zur Aufklärung durch Vernunft.

Schöpfungstheologie war im Protestantismus klassisch Ordnungs-
theologie. Wohin Gott einen Menschen mit der Geburt gestellt hatte, 
das – so die Annahme – sei seine schöpfungsgemäße Bestimmung, die er 
zu akzeptieren habe. Die Ordnung, in die der Mensch gestellt ist, sei be-
schrieben im Schöpfungsbericht der Bibel, in den Briefen des Paulus und 
den Traditionen der Überlieferung. Diese Ordnungstheologie war durch 
ihre Verbindung mit deutsch-nationaler Politik und Gedanken von der 
Offenbarung Gottes in der Geschichte seit dem Kaiserreich und dann in 
tragischer Verquickung im »Dritten Reich« nach 1945 obsolet geworden. 
Eine methodisch durchreflektierte Schöpfungstheologie wurde danach 
im deutschsprachigen Raum nicht mehr entworfen. In dieses Vakuum 
fiel 1983 das von der Vollversammlung des Ökumenischen Rates der 
Kirchen in Vancouver ausgegebene Motto eines konziliaren Prozesses 
zu »Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schöpfung«. Der Auf-
trag, die Erde »zu bebauen und zu bewahren« (2,15) wurde in Stellung 
gebracht gegen das Sich-Untertan-Machen und Herrschen (1,28). Gera-
dezu endemisch wurde die Rede von »Gottes guter Schöpfung«. Doch 
dieser aus der Ökumene inspirierte Umgang mit dem biblischen Text 
blieb ein wenig wahllos, weil nie ein Framing entworfen wurde, also 

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   2360112_6_Predigtstudien2HB.indd   23 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



24

ein methodischer Ansatz von Schöpfungstheologie, von dem her herme-
neutische Kriterien zur untereinander stimmigen Auslegung der einzel-
nen Stellen gewonnen werden konnten. So bleibt rätselhaft, warum die 
Erschaffung der Welt in sieben Tagen nicht wörtlich oder normativ zu 
glauben sei; warum 1,28 geradezu als Gefahrenherd für einen verfehlten 
Umgang mit der Natur ausgelegt wird; warum aber 2,15 als normativ 
anzusehen ist und aus dem wiederholten »Und Gott sah, dass es gut war« 
geschlossen werden soll, dass die Schöpfung insgesamt gut sei. Und wa-
rum – wenn sie gut wäre – es Fressen und Gefressenwerden, Krankheiten 
und Unglück gibt. Und warum, wenn der Zustand, in dem sie geschaffen 
wurde – um welchen Zeitpunkt ihrer Evolution sollte es dabei gehen? – 
gut war, nun das »m« und das »w« durch ein »d« ergänzt werden. Aus 
einem Text, der als Antwort auf das Handeln Gottes das Gotteslob des 
Menschen provoziert, wurde ein Zettelkasten, aus dem man sich wahl-
weise bediente. In der Pandemie gab es denn auch zahlreiche Kritiker 
solch unreflektierter Reden über die »gute« Schöpfung, die in Zeiten 
eines grassierenden Virus nichts Taugliches zur Daseinsdeutung beizu-
tragen vermöchten (Thomas).

Wenn die Predigt nicht selbst zum Zettelkasten werden soll, ist eine 
thematische Entscheidung erforderlich. Es wäre auch gut, sich für ei-
nen hermeneutischen Zugang zu entscheiden. Dieser Zugang kann vom 
Wochenspruch und dem Grundthema des Sonntags Jubilate gewonnen 
werden: die Neuschöpfung der Welt in Jesus Christus und das Gotteslob 
des Menschen als Antwort darauf. Auf die Neuschöpfung in Christus 
sind alle zeitgebundenen, vorläufigen Zugänge zum Thema Schöpfung 
zu beziehen. Sie lenkt den Blick von einem Standpunkt jenseits dieser 
Welt auf diese Welt als Schöpfung Gottes. Dieser Blick relativiert jede 
menschliche Daseinsdeutung und stellt zugleich in die Verantwortung, 
das eigene Handeln vor dem Horizont der Neuschöpfung dieser Welt zu 
sehen. 

Das Stichwort Neuschöpfung weckt bei den Hörern möglicherweise 
auch noch andere, politisch-kulturell konnotierte Assoziationen: Am 8. 
Mai 1945 kapitulierte das Deutsche Reich am Ende des Zweiten Welt-
kriegs und es begann ein Weg in eine neue demokratische Gesellschafts-
form. Vielleicht ist die Hörersituation im Frühjahr 2022 auch von den 
ersten Schritten einer neuen Regierung geprägt, die sich eine radikale 
Transformation der Gesellschaft hin auf ein klimaneutrales Wirtschaf-
ten und Leben auf die Fahnen geschrieben hat. 

VI ��Predigtschritte: »Unser Freund – das Atom«

Die Atomtechnik war in den 50er und 60er Jahren eine weithin integrie-
rende Idee der Zukunftsgestaltung auf der Basis einer unbegrenzt vor-
handenen, sauberen Energie. Mit dem Eintauchen in diese Welt – an die 

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   2460112_6_Predigtstudien2HB.indd   24 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



25

sich ältere Predigthörer erinnern werden – wird auf erzählerische Weise 
eine geschichtshermeneutische Perspektive geschaffen. Jede Zeit entwi-
ckelt ihre eigenen Zugänge zur Daseinsdeutung. Im Rückblick wird die 
Vorläufigkeit aller Deutungen erkennbar: sowohl die Deutung, die die 
Autoren der biblischen Schöpfungsberichte vollzogen haben, wie auch 
unsere eigenen Deutungen heute. Welche das gegenwärtig sind, könnte 
nach eigenem Geschmack ausgeführt werden. Zielpunkt der Predigt: 
Keine unserer Daseinsdeutungen kann absolute Geltung beanspruchen. 
Im Gegenteil, da, wo dies geschieht, wird sie totalitär und gefährlich. 
Von dieser Gefahr befreit der Glaube an die Neuschöpfung der Welt in 
Christus, die nicht unsere eigene Sache sein kann, die uns aber in die 
Verantwortung für unser Handeln hineinnimmt.

Werkstück Predigt

»Unser Freund – das Atom«. Sie schmunzeln, liebe Gemeinde, aber diese 
Formulierung habe ich mir nicht ausgedacht. So hieß vielmehr eine Bei-
lage zu den Mickey-Maus-Heften in den 50er Jahren, die über mehrere 
Jahre naturwissenschaftliche Kenntnisse den zumeist jüngeren Leserin-
nen und Lesern nahebringen wollte. Zahllose Jungen und sicher auch 
Mädchen sammelten damals diese Reihe und erwarteten die nächste 
Ausgabe mit Ungeduld. Hier wurde in verständlicher Form über Rake-
tentechnik und Automobile, vor allem aber über die Möglichkeiten der 
Atomtechnik informiert. Obgleich die Atombomben auf Hiroshima und 
Nagasaki wenige Jahre zuvor gefallen waren, herrschte ein Optimismus 
vor, Energie, Nahrung und Gesundheit mit Atomtechnik verbessern zu 
können. Wörtlich heißt es: »Es liegt in unserer eigenen Hand, die Schätze 
des Atoms mit Weisheit zu nutzen. Dann wird die zauberhafte Energie 
des Atoms bald für die ganze Welt zu wirken beginnen.« (Welzer, 7) Zu 
dieser Reihe drehte Walt Disney einen Film, in dem er selbst auftritt 
und, ein Atommodell in der Hand, die Möglichkeiten dieser zauberhaf-
ten Energie erklärt. In der deutschen Fassung ist es der damals populäre 
Heinz Haber, der das Atom in Händen hält. Und auf dem Cover eines 
Buches ist eine Frauenhand zu sehen, die ein Atommodell auf den Fin-
gerspitzen hält wie eine Seifenblase, die beim Spülen entstanden ist. 

In die Gedankenwelt von damals einzutauchen, dieses Versprechen 
auf Gestaltbarkeit und guter Zukunft, ist lustig aus heutiger Sicht, aber 
auch befremdlich und beunruhigend. Nun soll es in dieser Predigt na-
türlich nicht um politische Fragen der Atomnutzung gehen. Vielmehr 
zeigt das Eintauchen in diese Gedankenwelt, wie jede Zeit ihren eigenen 
Zugang zu den Fragen der Weltgestaltung hat, nach dem Woher und 
Wohin. 

Lieder: EG 453: »Schon bricht des Tages Glanz hervor« (als Eingangs-
lied); EG 427: »Solang es Menschen gibt auf Erden« (zur Predigt).

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   2560112_6_Predigtstudien2HB.indd   25 13.01.22   10:4613.01.22   10:46



26

Literatur: Harald Welzer, Selbst denken: Eine Anleitung zum Wider-
stand, Frankfurt am Main, 2013. 

Internet: Günther Thomas, Gott ist zielstrebig. Theologie im Schatten 
der Corona-Krise, https://zeitzeichen.net/node/8206
https://de.wikipedia.org/wiki/Unser_Freund_das_Atom
https://www.duckipedia.de/Unser_Freund_das_Atom
Alle abgerufen am 26.10.2021.

4. Sonntag nach Ostern (Kantate) – 15.05.2022

Kolosser 3,12–17

Anziehen und Lobsingen 

Angela Rascher

I ��Eröffnung: Es geht ums Ganze

Kantate – der Sonntag ist eine Aufforderung, eine im Plural. Gemeinsam 
soll gesungen werden. Der 4. Sonntag nach Ostern ist dem Singen gewid-
met und vermutlich ist der Predigttext wegen des zweiten Teils des Ver-
ses 16 ausgewählt worden: »Mit Psalmen, Lobgesängen und geistlichen 
Liedern singt Gott dankbar in euren Herzen.« Auf den zweiten Blick 
wird eine weitere Gemeinsamkeit des Sonntags und des Predigttextes 
erkennbar: Es geht ums Ganze. Beim Singen ist – im besten Fall – der 
ganze Mensch im Einsatz. Kantate ist nicht die Aufforderung zum halb-
herzigen Mitbrummen, sondern zum Singen mit Leib und Seele (vgl. die 
Wochenlieder EG 302 »Du meine Seele singe« oder »Ich sing dir mein 
Lied« aus den EG Ergänzungen). Auch Kol 3,12–17 ermutigt, den Glau-
ben im ganzen Leben wirksam werden zu lassen. Der letzte Vers der 
Perikope fasst dies zusammen: »Und alles, was ihr tut mit Worten oder 
mit Werken, das tut alles im Namen des Herrn Jesus und dankt Gott, 
dem Vater, durch ihn.« 

II ��Erschließung des Textes: Gott entsprechend Mensch sein

Kleider machen Leute: Wie ich mich kleide, wie ich mich bewege, wie 
mein äußeres Auftreten ist, das sagt etwas über mich aus. Kol 3,12–14 
fordert dazu auf, bis ins Äußerste den Status als von Gott geliebter und 
erwählter Mensch zu zeigen. Große Worte werden hier verwendet. Der 
Text spricht die Leser*innen als Geliebte, Erwählte und Geheiligte an. 

A

60112_6_Predigtstudien2HB.indd   2660112_6_Predigtstudien2HB.indd   26 13.01.22   10:4613.01.22   10:46


