Predigtstudien

fur das Kirchenjahr 2021/2022

Perikopenreihe IV — Zweiter Halbband

Herausgegeben

von Birgit Weyel (Geschéftsfuhrung),

Johann Hinrich Claussen, Wilfried Engemann, Wilhelm Gréb,
Doris Hiller, Kathrin Oxen, Christopher Spehr

und Christian Stdblein

Redaktion: Fritz Rocker

KREUZ



| Eroffnung

Was veranlasst zu einer
Predigt mit diesem Text?

IV Entgegnung

Wo ich A nicht folgen
kann! Was leuchtet mir
ein? Was sehe ich kri-
tisch?

A-Teil: Texthermeneutik

[l ErschlieBung des
Textes

Welche Uberzeugung
vertritt der Verfasser des
Textes? Welche existen-
ziellen Erfahrungen ruft
der Text auf? Wie verstehe
ich heute den Text?

B-Teil: Situationshermeneutik

V' ErschlieBung der
Horersituation

Welche existenziellen Er-
fahrungen und exempla-
rischen Situationen habe
ich bei meiner Predigt mit
diesem Text im Blick?

Darstellungsschema

[l Impulse

Was folgt aus meiner
Textinterpretation fiir das
Thema und die Intention
der Predigt? Vorschlage
fiir Predigt und Gottes-
dienst!

Werkstiick Predigt

VI Predigtschritte

Was folgt aus meiner In-
terpretation der Situation
fiir das Thema und die
Intention der Predigt?
Vorschlage fiir Predigt
und Gottesdienst!

Werkstiick Predigt

MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

VA

www.fsc.org

© Verlag Kreuz in der Verlag Herder GmbH, Freiburg 2022

Alle Rechte vorbehalten
www.kreuz-verlag.de

Umschlagkonzeption und -gestaltung: wunderlichundweigand, Schwibisch Hall
Satz: Arnold & Domnick GbR, Leipzig
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISSN 0079-4961
ISBN 978-3-451-60112-5




Inhalt

Zum Gedenken an Roman Roessler
(28.2.1931-20.8.2021)

08.05.2022

Predigtvorbereitung im Ringen um
eine zeitgenossische Theologie
Wilhelm Grab/Wilfried Engemann

3. Sonntag nach Ostern (Jubilate)

19

15.05.2022

1 Mose 1,1-4a(4b-25)26-28(29-30)31a(31b); 2,1-4a
Jubel - aber nur trotzdem!
Horst Gorski/Friedhelm Hartenstein

4. Sonntag nach Ostern (Kantate)

26

22.05.2022

Kolosser 3,12-17
Anziehen und Lobsingen
Angela Rascher/Christopher Spehr

5. Sonntag nach Ostern (Rogate)

33

26.05.2022

Lukas 11,(1-4)5-13
Von Bettlern und Wunschzetteln
Felix Roleder/Jérg Schneider

Christi Himmelfahrt

41

29.05.2022

Daniel 7,1-3(4-8)9-14
»Die Abenddammerung der Welt«
Kristin Weingart/Johannes van Oorschot

6. Sonntag nach Ostern (Exaudi)

48

05.06.2022

Romer 8,26-30
In der Zwischenzeit: Warten und horen
Doris Hiller/Regina Sommer

Pfingstsonntag

56

06.06.2022

Romer 8,1-2(3-9)10-11

Von der alltiaglichen Prasenz des
Heiligen Geistes

Christian Stablein/Wilhelm Grab

Pfingstmontag

64

12.06.2022

4 Mose 11,11-12.14-17.24-25(26-30)
Es reicht!
Michael Schneider/Kristian Fechtner

Trinitatis

72

Romer 11,(32)33-36
Gotteslob als Ressource
Helge Martens/Christian Butt



19.06.2022

1. Sonntag nach Trinitatis 79

26.06.2022

Lukas 16,19-31
Lazarus - eine Zu-Mutung
Lars Christian Heinemann/Anna Bollert

2. Sonntag nach Trinitatis 87

03.07.2022

Jona 3,1-10
Gottlich konsequente Inkonsequenz
Rolf Stieber/Gerhard Zinn

3. Sonntag nach Trinitatis 94

10.07.2022

Ezechiel 18,1-4.21-24.30-32
Stunde Null
Antje Eddelbiittel/Holger Treutmann

4. Sonntag nach Trinitatis 103

17.07.2022

Johannes 8,3-11
Lossagung
Redlef Neubert-Stegemann/Matthias Kempendorf

5. Sonntag nach Trinitatis M

24.07.2022

1 Mose 12,1-4a
Sehnen, schweben, anerkennen
Peter Meyer/Lars Charbonnier

6. Sonntag nach Trinitatis 119

31.07.2022

Romer 6,3-8(9-11)

Eigentlich bin ich ganz anders -
manchmal komme ich sogar dazu
Martin Weeber/Ruth Conrad

7. Sonntag nach Trinitatis 126

07.08.2022

Johannes 6,1-15
Leben in Fiille
Stephan Seidelmann/Marcel Brenner

8. Sonntag nach Trinitatis 133

14.08.2022

Markus 12,41-44
Geld oder Leben - eine Witwe wagt zu glauben
Bernhard Liess/Rainer Mogk

9. Sonntag nach Trinitatis 141

21.08.2022

Matthaus 25,14-30
Mit Mut im Herzen und Angst im Gepack
Christine Siegl/Antonia Rumpf

10. Sonntag nach Trinitatis/Israelsonntag:
Kirche und Israel 148

Matthaus 5,17-20
Perspektiven fiir den Frieden
Ricarda Schnelle/Sabine Winkelmann



28.08.2022

11. Sonntag nach Trinitatis

155

04.09.2022

2 Samuel 12,1-10.13-15a
Der Mann, den Gott nicht fallen lieB3
Heinz-Dieter Neef/Christoph Vogel

12. Sonntag nach Trinitatis

163

11.09.2022

Apostelgeschichte 9,1-20
Ein Riss in allen Dingen
Katharina Fenner/Stefanie Arnheim

13. Sonntag nach Trinitatis

171

18.09.2022

Lukas 10,25-37
Das Leid des Anderen begreifen
Susanne Wolf/Martin Vetter

14. Sonntag nach Trinitatis

178

25.09.2022

Jesaja 12,1-6
Dankbarkeit hilt die Welt
Klaus-Dieter Kaiser/Riidiger Sachau

15. Sonntag nach Trinitatis

185

02.10.2022

Galater 5,25-6,10
Befreiung zu christlicher Lebenskunst
Carsten Clauflien/Traugott Roser

Erntedankfest

193

09.10.2022

5 Mose 8,7-18
»Drei Meilen hinter Weihnachten«
Kathrin Oxen/Jan RofSmanek

17. Sonntag nach Trinitatis

200

16.10.2022

Jesaja 49,1-6
Zwischen Amen und Aber - Lebenslieder
Ernst Michael Dorrfuf/Jeanette Kantuser

18. Sonntag nch Trinitatis

207

23.10.2022

Epheser 5,15-20

Der nidchsten Generation:

Seid niichtern und dankbar zugleich!
Jorg Dittmar/Clemens Monninger

19. Sonntag nach Trinitatis

215

30.10.2022

Markus 2,1-12
No Go
Katharina Krause/Verena Matzke

20. Sonntag nach Trinitatis

222

Hoheslied 8,6b-7
Die Liebe ist eine Himmelsmacht
Kristina Kithnbaum-Schmidt/Ralf Meister



31.10.2022

Gedenktag der Reformation

230

06.11.2022

Psalm 46
Ein feste Burg ist unser Gott
Hans Martin Dober/Thorsten Moos

Drittletzter Sonntag des Kirchenjahres

237

13.11.2022

Lukas 17,20-24(25-30)
Zeitspriinge
Wolfgang Vogele/Uwe Hauser

Vorletzter Sonntag des Kirchenjahres

245

16.11.2022

Lukas 18,1-8
Wir miissen reden!
Christa Usarski/Renate Gerhard

BuB- und Bettag

252

20.11.2022

Offenbarung 3,1-6
Umkehr, aber echt jetzt
Reinhard Mawick/Ingo-Christoph Bauer

Letzter Sonntag des Kirchenjahres: Totensonntag

259

Johannes 6,37-40
Uber den Tod hinaus
Stefan Egenberger/Lucie Panzer

Vergleichstabelle zur neuen Perikopenordnung IV
Perikopenverzeichnis
Anschriften

267
268
269



Predigtvorbereitung im Ringen um eine
zeitgenossische Theologie

Zum Gedenken an Roman Roessler (28.2.1931-20.8.2021)

1. Roman Roessler als Mitbegriinder und Redakteur
der Predigtstudien

Wilhelm Grab

Am 20. August 2021 ist Roman Roessler gestorben. Mehr als 40 Jahre
lang war er der Schriftleiter und Redakteur der Predigtstudien. Roman
Roessler hat den Predigtstudien das Format gegeben, mit dem sie zu
einem wichtigen, die religidsen, politischen, sozialen und kulturellen
Gegenwartsverhdltnisse adressierenden homiletischen Ideengeber ge-
worden sind. Es ist keineswegs tibertrieben zu sagen, dass ohne Roman
Roessler die Predigtstudien nicht das geworden wiren, was sie bis heute
sind: ein ebenso kritisches wie anregendes Gesprach mit Predigenden
tiber die mogliche Gegenwartsrelevanz des diesem Sonntag durch die
Perikopenordnung vorgegebenen biblischen Textes.

Roman Roessler war von Anfang an dabei. Ernst Lange hatte ihn
bereits zur Esslinger Tagung (1968), auf der er das Programm der Pre-
digtstudien zur Diskussion stellte, eingeladen. Schon im zweiten Er-
scheinungsjahr fungierte er als Schriftleiter und gehorte neben Ernst
Lange, Dietrich Rossler und Peter Krusche sogleich auch zum Heraus-
geberkreis. Roman Roessler war es, der Ernst Langes damals geradezu
revolutiondre Idee, die Deutung der »homiletischen Situation« mit glei-
chem Gewicht neben die Auslegung des biblischen Textes zu setzen, im
unermildlichen Gespriach mit den Autoren und Autorinnen zur Durch-
setzung verhalf. Im kritisch-konstruktiven Dialog mit ihnen - iiber die
40 Jahre waren es mehr als 800 Autoren und Autorinnen - betrieb er
seine Redaktionsarbeit so, dass sie zur permanenten Herausforderung,
aber auch Chance zur Weiterbildung fiir die Autoren und Autorinnen
wurde. Wem die Ehre zuteilwurde, von ihm um einen Beitragals A- oder
B-Autor gebeten worden zu sein, durfte sich freuen, wenn auf die erste
Anfrage auch eine zweite und dann weitere folgten. Denn jeder neuen
Anfrage war ein lingerer, teilweise freundlich zustimmender, dann auch
wieder kritisch mahnender Kommentar zum vorangegangenen Beitrag
angefiigt. Roman Roessler hatte sich notiert, was ihn im Einzelnen be-
sonders iiberzeugt hatte, aber auch, wo er weniger oder gar nicht folgen
konnte bzw. aus theologischen Griinden nicht folgen wollte.



10

Das war es, was die Redaktionsarbeit von Roman Roessler auf un-
nachahmliche Weise auszeichnete. Den Autoren und Autorinnen gegen-
tiber, die — mit Ernst Lange geredet - Anwalt des biblischen Textes (A)
und mit ebensolcher Dringlichkeit Anwalt der heutigen Situation (B)
sein sollen, schliipfte er in die Rolle eines Anwalts der Predigenden. Ro-
man Roessler hat nie einen Zweifel daran gelassen, dass die Autoren und
Autorinnen der Predigtstudien sich selbst der Herausforderung der Pre-
digt mit diesem Text an diesem Sonntag stellen miissen. Nicht indem sie
bereits anfangen zu predigen, wohl aber, indem sie zur Sprache bringen,
wie sie selbst diesen Text verstehen, welche menschlichen Grunderfah-
rungen der Text fiir sie zur Sprache und welche religiés provokante Situ-
ation heutigen Lebens er ihnen zum Vorschein bringt. Deshalb duldete
er es nicht, die Leser der Predigtstudien mit Empfehlungen abzuspeisen,
was gesagt werden miisste. Nein, sag es! Roman Roessler wurde nicht
miide, seine Autoren und Autorinnen zu einer eigenen Positionierung
anzuregen — sowie dazu, sich als theologisches Subjekt zu artikulieren,
das sich den Lesern und Leserinnen der Predigtstudien gegeniiber zu
einer kritischen Zeitgenossenschaft verpflichtet weif3.

Besonderes Gewicht legte er auf die Erkundung und Beschrei-
bung der homiletischen Situation und damit darauf, welche Sicht auf
die Wirklichkeit mein Gespriach mit den Horern und Hoérerinnen der
Predigt bestimmt. Roman Roessler standen immer auch die kritischen,
skeptischen, die kirchlich distanzierten und der Gemeinde entfremdeten
Horer und Horerinnen vor Augen - denn er zéhlte sich selbst zu ihnen.
Deshalb attackierte er die Unverstidndlichkeit der traditionellen Glau-
benssprache, warnte davor, Glaubensaussagen zu Aussagen iiber eine
andere, supranaturale Wirklichkeit zu machen oder die Predigt an eine
mit kirchlichen Gepflogenheiten vertraute Sonntagswelt zu adressieren.

Roman Roessler dachte grof3 von der Predigt. Fiir ihn war sie nach
wie vor die entscheidende Gelegenheit, 6ffentlich zur Sprache zu brin-
gen, wofiir das Christentum heute steht. Seine grofSe Befiirchtung war,
dass die Predigt — und mit ihr die evangelische Kirche — mehr und mehr
aus der Gesellschaft auswandern und nur noch fiir die mit der kirchli-
chen Tradition Vertrauten von Bedeutung sind. Sich dieser Entwicklung
entgegenzustemmen, das war es, was ihn die anstrengende Redakti-
onsarbeit — jahrzehntelang neben seiner hauptberuflichen Tétigkeit als
Oberkirchenrat — hat auf sich nehmen lassen. Mit den Predigtstudien
und ihrem die kritische Zeitgenossenschaft der Predigt intendierenden
dialogischen Verfahren verband er die bleibende Hoffnung auf eine Er-
neuerung der Kirche.

Ein gravierendes Beschwer war und blieb fiir ihn dabei bis zuletzt
die Verpflichtung auf die Perikopenordnung und damit auf Texte, die
manchmal beim besten Willen nicht auf die religiésen, politischen, so-
zialen und kulturellen Herausforderungen der eigenen Zeit zu beziehen



sind. Auf die jiingste Revision der Perikopenordnung hat er grofie Hoff-
nung gesetzt. Er zeigte sich jedoch bitter enttduscht, da ihm das Ergebnis
dieser Revision dann doch nur einen weiteren Riickzug ins traditionell
kirchliche Milieu anzuzeigen schien. Als Roman Roessler 2014 aus dem
Herausgeberkreis ausschied, schrieb er mir, der ich nach ihm die Ge-
schiftsfithrung in der Redaktion {ibernommen hatte, in einem person-
lichen Brief, nicht ohne resigniertem Unterton: »In unserer Jahrzehnte
langen Bearbeitung der vorgegebenen Predigttexte hat sich uns doch ge-
zeigt, in wie vielen Fillen die vorgegebene Textwahl mit ganz gravieren-
den Problemen verbunden war. Oft wussten wir doch nicht, wem man
die Bearbeitung von diesem oder jenem Text itberhaupt zumuten konnte.
[...] Jetzt liegt der 632 Seiten starke Revisionsentwurf vor, in dem sich
kein einziger Satz tiber die heute relevanten Kriterien der Textwahl fin-
det. Warum haben wir denn in unserem Kreis dariiber keine Diskussion
gefiihrt? Die homiletische Perspektive ist nahezu ausgeblendet. Wie ist
das moglich? Das Kirchenjahr als Gestaltungsprinzip - ein Haus, das
von der Mehrzahl der heute ja doch sporadischen Kirchenbesucher so
lingst nicht mehr bewohnt wird.«

Roman Roesslers unruhiger, kritischer Geist und seine furchtlos
mahnende Stimme werden nicht nur den Predigtstudien fehlen!

2. Roman Roessler als theologischer Impulsgeber und
kritischer Wegbegleiter

Wilfried Engemann

2.1 Ringen um theologische Leitlinien

Als Roman Roessler mich 1996 zur Mitarbeit im Wissenschaftlichen
Beirat und kurze Zeit spater in den Herausgeberkreis der Predigtstudien
einlud, ahnte ich nicht, dass die damit verbundenen jdhrlichen Redakti-
onssitzungen zu den intensivsten, an Standpunkte rithrenden und Argu-
mente hinterfragenden theologischen Diskussionen im akademischen
Jahreslauf gehoren wiirden. Eben noch zum gemiitlichen Small Talk auf-
gelegt und entspannt an seiner Zigarette ziehend, nahmen die von ihm
geleiteten Gespriche sofort Fahrt auf, wenn der Tagesordnungspunkt
»Verstandigung tiber exemplarische Beitrage aus den beiden Banden des
letzten Jahrgangs« erreicht und wieder einmal deutlich geworden war,
dass die von uns nach bestem Wissen und Gewissen erstellten homile-
tischen Leitlinien zum Erstellen der Teile A und B in (immer noch) zu
geringem Mafle beriicksichtigt worden waren.

Die Hingabe, mit der Roman Roessler jahrzehntelang tausende Pre-
digtstudien sorgfiltig lektoriert hat, stand in einer markanten Span-

11



12

nung zu der Unruhe, die ihn befiel, wenn uns der Austausch tiber die
Ergebnisse unserer Editionsarbeit (die deren Bewertung einschloss)
tiber theologische Untiefen und Abgriinde fithrte und an grundsatz-
liche Fragen unseres eigenen Bibeltextverstindnisses, unseres Gottes-
und Menschenbildes oder unseres Gebrauchs begrifflicher Losungen
der christlichen Dogmatik rithrte. Die Sitzungsprotokolle, die er tiber
Jahrzehnte hin selbst verfasst hat, legen ein beredtes Zeugnis davon ab,
in welchem Mafle ihm daran gelegen war, seine Mitherausgeber als ho-
miletische Zeitgenossen Jahr um Jahr ins Gebet zu nehmen: Wenn wir
uns als Fachkollegen nicht redlich darum bemiihten, so Roman Roess-
ler, in gegenseitiger Offenheit und Deutlichkeit Klartext zu reden, wie
sollten wir dann zu einer tiberzeugenden Kritik latent anzutreffender,
nicht mehr zeitgemafler homiletischer Kriterien finden? »Wir leben im
21.Jahrhundert: Wir brauchen eine Theologie, die mit unserem heutigen
Verstandnis der Wirklichkeit nicht in krassem Widerspruch steht. Die
immer neue Wiederholung der alten Antworten und Denkmuster kann
das nicht leisten.«!

Dieser Fragehaltung und permanenten Aufgabenstellung entsprach
es, dass Roman Roessler in den meisten Sitzungen, deren Agenda er uns
im Vorfeld zusandte, jeweils auch eine theologische Frage diskutiert ha-
ben wollte, von der wir selber finden, dass sie beim Predigen auf dem
Spiel stehe — was sich, das war seine Erwartung, frither oder spater na-
ttrlich auch auf die Brauchbarkeit jener Leitlinien auswirken sollte, die
die Autorinnen und Autoren beim Abfassen ihrer Predigtstudien (bis
heute) vor sich liegen haben.

2.2 Positionierungen

Sehr oft kamen die entsprechenden Impulse von ihm selbst. Ich wihle
aus den vielen Diskussionsgangen fiinf Themen und Positionierungen
aus, die exemplarisch fiir Roesslers Argumentation waren. Sie haben sich
gewiss auch in den zahllosen Riickmeldungen an die Autorinnen und

1 Ichzitiere hier und im Folgenden aus dem Manuskript zu einem Vortrag, den Roman Roess-
ler im Oktober 2013 in Bremen gehalten hat. Er liest sich wie eine Summa all jener Themen, die
er im Laufe der Jahre mit uns besprochen, zu denen er sich positioniert - und nun in diesem
Text einmal mehr auf den Punkt gebracht hat. Der Titel seines Vortrags nimmt ein Zitat von
Heinz Zahrnt (Glauben unter leerem Himmel. Ein Lesebuch, Miinchen/Ziirich 2000, 31) auf:
mDer metaphysische Himmel ist eingestiirzt.« Auf der Suche nach einer Theologie im 21. Jahr-
hundert«. Der Vortrag wurde im Rahmen einer Themenreihe des religionsphilosophischen
Salons in der Evangelischen St. Remberti-Gemeinde in Bremen am 25.1.2013 prasentiert. Die-
ses Manuskript — wie auch einige andere unveroffentlichte Beitrage und vier im Eigenverlag
in wenigen Exemplaren hergestellte Biicher (teils aus unveréffentlichten Vortrigen, teils aus
publizierten Aufsitzen bestehend) — hat Roman Roessler Freunden und Weggefahrten u. a. bei
Einladungen zu seinen runden Geburtstagen in die Hand gedriickt, um mit ihnen im Gespréch
zu bleiben. Das Zitat findet sich auf S. 1 des Manuskripts.



Autoren (von denen Wilhelm Grib oben berichtet hat) niedergeschla-
gen und lassen sich zudem als eine Art Fortsetzung der Theologie Ernst
Langes interpretieren.

2.2.1 Die Sprache des Christentums betreffend

Wir miissen ernst damit machen, dass die Sprache auch der christlichen
Religion eine symbolische Sprache ist: »Wir reden, recht verstanden, im-
mer in Bildern und Gleichnissen, wenn wir von Gott und Glauben und
Religion reden, weil wir dafiir keine andere adaquate Sprache haben. [...]
Symbole, Bilder, Gleichnisse sind wie bunte Glasfenster, durch die man
schaut; sie sind transparent, sie sind vieldeutig und wollen gedeutet wer-
den. Wenn diese Gebrochenheit symbolischen Redens nicht festgehalten
wird, entstehen zwei Wirklichkeiten, die sich nicht mehr vermitteln las-
sen: Dort eine tiberweltliche biblisch-dogmatische Eigenwelt, hier unser
heutiges Bewusstsein von Realitdt.«*> Diese These zielt auf die Abkehr
vom Propagieren einer Wortglaubigkeit hin zu den Prinzipien einer »un-
verkrampfteng, gleichwohl gut durchdachten und entschlossenen Inter-
pretation® — was die Abwahl eines »vorgegebenen« Textes, bei dem der
Grad an Unverstandlichkeit dazu verleiten konnte, sich in der Predigt auf
exegetische Informationen zu verlegen, nicht ausschlief3t. »Es gibt genug
andere gut verstiandliche Texte in unserer Bibel.«* Ein interpretatorischer
Umgang mit Texten sollte natiirlich seinerseits symbolisch, bildhaft und
gleichnishaft genug sein, um beim Predigen ein Fenster aufzustofien,
durch das Lebensmoglichkeiten heute in den Blick kommen, statt in der
Erklarung vermeintlicher damaliger Ereignisse zu versinken.

2.2.2 Den Charakter der biblischen Texte betreffend

Roman Roessler wehrte sich mit Nachdruck gegen die in den Predigt-
studien oft genug anzutreffende Auffassung, man habe es bei den bi-
blischen Texten mit Dokumenten »absolut singuldren Charakters« zu
tun, »Selbstmitteilung Gottes« genannt. Man unterstelle féalschlicher-
weise, die Bibeltexte préasentierten einen »Grenzverkehr tibernatiirlicher
Art zwischen Himmel und Erde, in dem alle beteiligten Personen doch
letztlich nur Sendboten, Sprachrohr, Komparsen und Werkzeuge« seien.
Demgegeniiber war ihm daran gelegen, dass die Autorinnen und Autoren
die Texte als Menschentexte in den Blick bekamen, als verschiedenartige
Zeugnisse dafiir, was es heif3t, unter ganz bestimmten Umstdnden, in je
konkreten Situationen aus Glauben leben zu kénnen. Das schliefle ein,
sich von der Vorstellung zu verabschieden, geschichtliche Texte wie etwa

2 AaoO,2.
3 Als Beispiel hierfiir brachte Roessler gern Gal 4,4f. ins Spiel.

4 Vgl. hierzu die sehr konkreten Vorschlige bei Roman Roessler, Gravamina gegen die gel-
tende Ordnung der Predigttexte, in: Amt der VELKD (Hg.), Auf dem Weg zur Perikopenrevi-
sion, Hannover 2010, 135-142.

13



14

den Pentateuch als historische Dokumentation zu betrachten: »Das so
groflartig komponierte deuteronomistische Geschichtswerk ist kein Do-
kument eines extraordindren Heilshandelns Gottes. Es ist religiose Dich-
tung.« — Dichtung freilich im Sinne »verdichteter Glaubenserfahrung«.®

2.2.3 Die Gottesvorstellungen biblischer Autoren betreffend
Zu den am hiufigsten von Roman Roessler angesprochenen Problemen
der Predigt und der Predigtstudien gehorte die weitgehend unkritische
Ubernahme der Gottesvorstellungen von Menschen, die tausende Jahre
vor uns gelebt und dementsprechend ganz im Sinne der Welt- und Wer-
tekonzepte ihrer Zeit Gottes direktes Eingreifen fiir alles und jedes pos-
tuliert haben (fiir familidres Fortkommen, fiir Eroberungen von Land,
fir den Tod der Feinde bis hin zum Genozid), was zur Sicherung des
Uberlebens des von Gott erwihlten Volkes - so die Geschichten - wich-
tig erschien. »Dieser Gottk, so Roessler, »ist zudem ein hochst »eifersiich-
tiger Gott« (5 Mo 4,5), der jede Abtriinnigkeit gnadenlos ahndet (vgl. 2
Mo 32,26-29).«5

Auch wenn die problematischen Texte im Zuge der Perikopenrevi-
sion immer weiter reduziert wurden, blieb seines Erachtens als Grund-
problem der Predigt die latente Solidarisierung Predigender mit Gott -
zu Lasten mangelnder Solidaritdt mit den Horerinnen und Hérern. Fiir
Ernst Lange wie fiir Roessler war klar, dass die Solidaritdt des Predigers
nicht Gott oder einem Verfasser gilt, sondern der jeweils anwesenden Ge-
meinde. Daher, so darf man Roessler interpretieren, sollten bestimmte
Gottesvorstellungen auch nicht einfach verschwiegen werden; sie sind
im Horizont gegenwiartiger Glaubens- und Gotteserfahrungen zu disku-
tieren, durchaus auch im Dialog mit dem zeitgenossischen Judentum,’
das vor vergleichbaren Herausforderungen steht. Es gilt, ein Gottesver-
standnis zu stdrken, das ein Leben aus Glauben nicht als Verletzung von
Grundlagen der Menschenrechte erscheinen lasst und mit dem verant-
wortlich und lebensdienlich gepredigt werden kann. Roessler vertrat
Auffassungen, die in den Predigtstudien selbst kaum je so klar zur Gel-
tung gebracht worden sind: »Wenn wir uns heute nur einen Augenblick
die kosmischen Dimensionen des Universums vor Augen halten, und

5 Vgl. Roman Roessler, »Der metaphysische Himmel ist eingestiirzt« (s. Anm. 1), 6.

6 Roman Roessler, Unser Wissen ist Stiickwerk. Einwilligung in ein fragmentarisches Leben
(Eigenverlag), Bremen 2016, 40.

7 In seiner Schrift Unser Wissen ist Stiickwerk (s. Anm. 6), 42 zitiert Roessler den jidischen
Historiker Shlomo Sand: »Inwieweit ist die jidisch-israelitische Gesellschaft bereit, sich von
der alten Vorstellung zu verabschieden, die sie zum »auserwihlten Volk« macht, und aufzuho-
ren, sich selbst abzugrenzen und andere aus ihrer Mitte auszustof3en, gleichgiiltig, ob das aus
fragwiirdigen historischen Griinden oder mittels einer dubiosen Biologie geschieht?« (Schlomo
Sand, Die Erfindung des jiidischen Volkes. Israels Griindungsmythos auf dem Priifstand, Ber-
lin 2010, 456).



dann die Winzigkeit unseres Planeten, und dann dieses abseits gelegene
kleine Volkchen in Paléstina. [...] Dies dann als das von allen Volkern
so einzig von Gott erwéhlte Volk auszugeben - ein solches Gottesbild
mag noch in den Képfen ultraorthodoxer Juden spuken, fiir Menschen
unserer Zeit ist es schlicht absurd.«®

2.2.4 Den Geltungsanspruch des eigenen Glaubens betreffend
»Nichts hat auf Erden mehr Unheil geschaffen als die Verabsolutierung
der eigenen Rasse, Klasse, Nation oder eben auch der eigenen Religion,
wobei in der Religion die eigenen Glaubenspositionen, Dogmen und Leh-
ren zudem noch mit dem Nimbus gottlicher Wahrheit iiberhoht werden
konnen. Verbunden dann auch mit eigenen Absolutheitsanspriichen, die
zu Spaltungen, Intoleranz und Abstrafung Andersdenkender fiihren.«’
In seinen Vortrdgen sowie in unseren Diskussionen hat Roman Roess-
ler jenen Zug monotheistischer Religionen hinterfragt, der — wie auch
im Christentum - in Absolutheitskonzeptionen miindet. Von »Du sollst
keine Gétter haben neben mir« zu Aussagen wie »Extra ecclesiam nulla
salus« ist inhaltlich kein langer Weg, mag er historisch auch langwierig
und komplex gewesen sein.

Wer christlich predigen will, steht vor der Herausforderung, Glauben
aufeine Art und Weise zu vermitteln, die nicht auf das Flir-Wahr-Halten
eines Absolutheitsmodells oder auf Zustimmung zu bestimmten (meist
schwer zu fassenden) Glaubensinhalten zielt, sondern die Menschen
als Subjekte eines lebensdienlichen Glaubens im Blick hat.!® Das ist ein
Glaube, der z. B. nicht auf die »Unterscheidung zwischen Frommen und
Heiden, Christen und Nichtchristen, Gerechten und Siindern« speziali-
siert ist, sondern »Risse in uns selber« tiberwindet, auf Verséhnung aus
ist, auf Freiheit nicht verzichten kann und Liebe als »letztgtltigen Maf3-
stab fiir den christlichen Glauben«!! betrachtet.

8 Roman Roessler, Unser Wissen ist Stiickwerk (s. Anm. 6), 42.
9 A.a.0,37.

10 Schon in seiner Promotionsschrift kiindigt sich dieses Denken an. Roessler vermittelt in
seiner Auseinandersetzung mit Emil Brunner die Frage nach der Gottesbeziehung des Men-
schen konsequent mit den Kategorien menschlicher Existenz und Erkenntnis, vgl. Roman
Roessler, Person und Glaube. Der Personalismus der Gottesbeziehung bei Emil Brunner, Miin-
chen 1965. Dies wurde in der Rezeption dieser Arbeit als wichtige Beobachtung wahrgenom-
men, vgl. Wendell Gordon Johnson, Soteriology as a Function of Epistemology in the Thought
of Emil Brunner (Phil. Diss, Ph. D.), Rice University, Houston (TX) 1989, 3, 5, 63, 70, 102, 157,
209f.; James Horace Maness, The Doctrine of God in two Representative Types of Personalistic
Theology (Phil. Diss, Ph. D.), Emory University, Atlanta (GA), 1969, 14, 18f.

11 Vgl. Roman Roessler, »Der metaphysische Himmel ist eingestiirzt« (s. Anm. 1), 8.

15



16

2.2.5 Die theologischen Losungen der Theodizeefrage betreffend
Heftigste Frustrationen losten bei Roman Roessler theologische Losun-
gen der Theodizeefrage aus. Es sei dahingestellt, inwiefern und wie oft
das in einer Predigt zur Sprache kommen muss - aber wenn schon, dann
kann und darf die solidarische, Mit-Leid signalisierende Haltung gegen-
tiber der Horerschaft nicht ausgeblendet werden. Roman Roessler beob-
achtete, wie im Riickgriff auf eine »neue Spielform der Kreuzestheolo-
gie« (unter Berufung auf Dietrich Bonhoeffer, Walter Kaspar, Eberhard
Jiingel, Jurgen Moltmann u.a.) Leid und Elend dadurch als zumutbar er-
scheinen sollten, dass ja auch Gott selber leide, weshalb — so der Duktus
der theologischen Texte bzw. der kritisierten Predigtstudien — menschli-
ches Leiden kein wirklicher Einwand gegen Gott sein konne. »Dies ist fiir
mich freilich eine geradezu abstruse >Theologie(, Millionen und Aber-
millionen leidender Menschen auf dieser Erde als Trost zu verheiflen, es
habe da angeblich vor 2000 Jahren in Paldstina auch einmal einen fiir
ein paar Stunden leidenden Gott gegeben. Das ist blanker Zynismus. [...]
Das Theodizee-Problem bleibt die offene Wunde auch unseres eigenen
Gottesglaubens. [...] Es ist mir aus dem Herzen gesprochen, wenn Ful-
bert Steffensky schreibt: >Im Alter wird man unverséhnlicher mit dem
Leben. Man verschweigt den Zweifel nicht, der einen beutelt. Man weif3,
gegen welche Einwdnde man Gott lobt. Gott ist die Liebe, haben wir ge-
sagt. Wir sagen das immer noch, aber mit schwerer Zunge, und ich kenne
mehr Einwédnde gegen diese Sdtze. Wir miissen darauf bestehen, dass
alles, was der Welt und dem Leben angetan wird, niemals einen Sinn
ergibt, auch nicht unter irgendeiner Hinsicht der Ewigkeit.«!?

2.3 Wirkungen

Mit diesen Sichtweisen ist Roman Roessler nun auch noch einmal selbst
zu Wort gekommen. Die damit exemplarisch markierte Argumentati-
onsweise hat in tausenden Briefen und E-Mails, mit denen er die Arbeit
seiner Autorinnen und Autoren begleitetet und geférdert hat, Gestalt
gewonnen — und natiirlich auch in den schliefllich gedruckten Predigt-
studien selbst, denen er mit seinen Riickfragen, Impulsen und Verbesse-
rungen seine redaktionelle Handschrift gegeben hat. Dies hat zur nach-
haltigen Etablierung der Marke »Predigtstudien« beigetragen und sie zu
dem gemacht, was sie heute sind.

RomanRoesslerhatsein Verméchtnisin einigen besonders markanten
Texten zusammengefasst. Sie reichen von der 1968 mit Dieter Trautwein
publizierten Arbeitshilfe »Fiir den Gottesdienst. Thesen, Texte, Bilder«!?

12 Roman Roessler, Unser Wissen ist Stiickwerk (s. Anm. 6), 60f.

13 Roman Roessler/Dieter Trautwein, Fiir den Gottesdienst. Thesen, Texte, Bilder, Gelnhau-
sen [1968] 31972.



tiber seinen Essay zur »Theologie im Spiegel heutiger Predigtpraxis«'4,
die 2010 auf einer Konferenz der EKD in Wuppertal préasentierten »Gra-
vamina gegen die geltende Ordnung der Predigttexte«!® bis hin zu seinen
scharf formulierten Einwdnden gegen die s.E. zu unkritische Rezeption
des lutherischen Verstandnisses von »Heilsgeschehen« in einem Grund-
lagentext der EKD.'® Darin werde, so Roessler, die Bedeutung des christ-
lichen Glaubens kritischen Zeitgenossen gegeniiber gerade nicht glaub-
wiirdig vertreten; es handele sich um einen »wirklich hochst drgerlichen
Text lutherischer Gralshiiter«'.

Welchen Erfolg seine Bemithungen hatten, zeigt sich nicht nur daran,
dass die Predigtstudien seit nunmehr 54 Jahren dankbare Abnehmer fin-
den, sondern dass auch eher kritisch bzw. konservativ eingestellte Fach-
kollegen das Besondere dieses Format gesehen und gewiirdigt haben.
Ein prominenter Vertreter jenes homiletischen Konzepts, das vorrangig
auf hochprofessionelle exegetische Untersuchungen am Urtext setzte
und vorsah, durch anschlieflende profunde systematisch-theologische
Reflexionen eine stimmige Predigtidee zu entwickeln, war der Leipziger
Praktische Theologe Gottfried Voigt. Er war (und ist) fiir seine eigenen,
ihrerseits eifrig gelesenen »Homiletischen Auslegungen der Predigt-
texte« bekannt, die er — aufgrund der Perikopenrevision von 1978 - fiir
zwei komplette Predigtreihen in zw6lf Banden verfasst hat.'® Zu seinen
homiletischen Prinzipien gehorte in den 1970er Jahren noch der Satz:
»Predigt ist - »Einbahnverkehr« - Anrede Gottes an seine Gemeinde.«"’
Gleichwohl vermochte er in einer Rezension dreier exemplarischer Pre-
digtstudienbénde der Jahrgange 1976 bis 1977 das besondere Profil der
Predigtstudien trefflich zusammenzufassen: »Zweifellos eine stark an-
regende, weil von vornherein auf Vielstimmigkeit angelegte, das homi-
letische Geschehen auflockernde, durchaus auf Lebensnidhe bedachte
Arbeitsweise. Die PrSt sind durch ein stark experimentierendes Denken

14 Roman Roessler, Theologie im Spiegel heutiger Predigtpraxis. Briefan einen Mitstreiter der
homiletischen Zunft, in: Wilfried Engemann (Hg.), Theologie der Predigt, Leipzig 2001, 61-67.

15 Roman Roessler, Gravamina gegen die geltende Ordnung der Predigttexte (s. Anm. 4),
135-142.

16 Rat der EKD (Hg.), Fiir uns gestorben. Die Bedeutung von Leiden und Sterben Jesu Christi.
Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Giitersloh
2015.

17 Roman Roessler, Warum Luthers damalige Deutung des »Heilsgeschehens« fiir uns nicht
mehr glaubwiirdig ist. Eine kritische Replik zum Lutherjahr, in: Ders., Zielsetzungen. Kontu-
ren einer progressiven Theologie (Eigenverlag), Bremen 2019, 21-33, 21.

18 Gottfried Voigt, Homiletische Auslegung der Predigttexte (6 Bde., Reihe 1-6); Leipzig
1965-1970; Ders., Homiletische Auslegung der Predigttexte. Neue Folge (6 Bde., Reihe 1-6),
Gottingen 1978-1983.

19 Gottfried Voigt, Mitten unter ihnen, Berlin 1973, 53f.

17



18

gekennzeichnet. Oft wiedersprechen A und B einander. Soll der Text
entscheiden? Wie kénnte er? Er ist ja auch nur eine ihrer Zeit und ihrer
Situation zugehorige Bezeugung der »Christusverheiflung« (wie E. Lange
gern sagte), nicht anders als die von uns zu haltende Predigt von der Si-
tuation provoziert. Nicht verwunderlich, dass in den PrSt mit dem Text
oft gerechtet wird: nicht nur historisch-kritisch, nicht nur transforma-
torisch-interpretierend, sondern empirisch-kritisch, so dass das von der
Predigt zu Bezeugende hier und da auch ohne oder gar gegen den Text
geltend gemacht wird. Das Bemithen, den Text gehorsam nachzuspre-
chen - in der Uberzeugung nimlich, dass der Text »es in sich hat< und
darum den Hoérer von selbst treffen wird -, hat, wie die PrSt meinen,
allzu oft zur Sterilitdt, zur kirchlichen Introvertiertheit, zur pseudogeist-
lichen Sicherheit, zur Kommunikationslosigkeit gefiihrt, so dass es Zeit
wird, nach ganz neuen Wegen zu suchen.

Unter allen vergleichbaren Unternehmungen sind die PrSt das avant-
gardistischste. Originelle Formulierungen, fesselnde Schlagzeilen, >Ein-
falle« (ja, was kann einem nicht alles einfallen!), leidenschaftliches Be-
mithen um den Menschen von heute in der Solidaritit des Fragens, der
Befremdung, der Ratlosigkeit, des Angefochtenseins. Dies ist unter allen
Umstanden zu héren und ernstzunehmen, mehr noch: Es ist verpflich-
tend und mitreiflend. Es liegt in der Natur der Sache, dass aus Arbei-
ten wie diesen — wenn denn ihr eigener Ansatz nicht verleugnet werden
soll - nicht gebrauchsfertige Erkenntnisse iitbernommen werden konnen,
sondern der Benutzer auf einen Weg geschickt wird, den er jedenfalls
selbst nicht nur zu gehen, sondern auch zu finden hat.«2°

Nun ist aus dem Text zum Gedenken an Roman Roessler auch eine
kleine Wiirdigung des Konzepts der Predigtstudien geworden. Wir
konnten das in diesem Fall nicht wirklich voneinander trennen. In sei-
ner bescheidenen Art hitte es ihm sicher gefallen, dass wir nicht nur
von seiner Person, sondern auch von der Sache reden, die ihn so viele
Jahrzehnte beschaftigt hat. Dass er nicht nur als Mensch, als Kollege und
Freund, sondern eben auch als Experte so intensiv mit uns unterwegs
war, hat ihn fiir viele auf vielerlei Weise zum Segen werden lassen.

Berlin/Wien am Reformationstag 2021

20 Gottfried Voigt, Rezension zu Peter Krusche/Ernst Lange/Dietrich Rdssler/Roman
Roessler (Hg.), Predigtstudien fiir das Kirchenjahr 1976, Perikopenreihe IV/2. Halbband; Pre-
digtstudien fiir das Kirchenjahr 1976/77, Perikopenreihe V/1. u. 2. Halbband, Stuttgart/Berlin,
Kreuz Verlag 1976/77, in: ThLZ, 105. Jg., H.5.,1976, 382-384, 383.



3. Sonntag nach Ostern (Jubilate) - 08.05.2022

1 Mose 1,1-4a(4b-25)26-28(29-30)31a(31b); 2,1-4a
Jubel — aber nur trotzdem! A

Horst Gorski

| Eroffnung: Und wenn wir scheitern?

In den 1980er Jahren war die Klimakrise schon ein gesellschaftliches
Thema, obgleich sie noch nicht unmittelbar in ihren Wirkungen erfah-
ren wurde. Theologisch wurde auf sie mit dem Motto »Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schopfung« reagiert. Zu Recht wurde dabei
erkannt, dass soziale Fragen der Verteilung von Ressourcen sowie das
Bemiithen um ein konfliktfreies Miteinander notwendige Elemente ei-
nes 6kologischen Denkens und Handelns im Weltmafistab sein miissen.
Anders sind die Wechselwirkungen zwischen der Menschheit und ihren
natiirlichen Lebensgrundlagen weder zu verstehen noch zum Positiven
zu verdndern. Schon damals erhoben sich aber auch kritische Stimmen,
die das Leitbild der Bewahrung der Schépfung als Hybris identifizierten:
Mit ihm werde die Verfiigungsgewalt des Menschen tiber die Natur zwar
ins Heilvolle gewendet, jedoch ein mogliches Scheitern nicht mitgedacht.
Heute stellen sich die Dinge anders dar: Intuitiv und rational gewinnt
ein Zukunftsszenario an Wahrscheinlichkeit, nach dem die Verwand-
lung der Welt durch technologische Beschleunigung, Kapitalisierung
der Erde und Dezimierung der Artenvielfalt nicht mehr aufzuhalten
ist. Damit konnte sich eine Schlussfolgerung erfiillen, die der Experi-
mentalphysiker und Essayist Georg Christoph Lichtenberg schon im 18.
Jahrhundert angesichts moglicher »menschengemachter Verdnderungen
der Erdatmosphére« formulierte: »So kénnte die Welt untergehen.« (De-
tering, 166) Es geht dabei nicht um den Weltuntergang an sich, sondern
préizise um die Zerstorung der Voraussetzungen, die uns als Spezies zum
dominierenden Faktor des Planeten werden lieflen und ohne die wir
nichtleben kénnen. Gen 1 enthélt wirkmachtige Aussagen und Bilder zu
den Aufgaben des Menschen in der einzigen Lebenswelt, die wir haben.
Wie alle grofien Texte ist er dabei in seiner Ambivalenz zu bedenken.

[l ErschlieBung des Textes: Realistische Rede vom Menschen

Gen 1,1-2,4a er6ffnet die Bibel mit dem denkbar weitesten Horizont:
dem des Uranfangs, an dem alle Grundlagen unserer Lebenswelt gelegt
wurden. Damit bewegen sich die priesterlichen Verfasser der frithnach-

19



20

exilischen Zeit auf Augenhohe mit den Wissenskulturen ihrer altorien-
talischen und griechischen Umgebung. Gen 1 dhnelt v. a. weisheitlichen
Texten, in denen mythisch das Woher der Weltordnung wie auch ih-
rer Bedrohung beschrieben und durchdacht wurde (vgl. dazu genauer
Gertz, 26-79). Innerhalb der Tora ist der Beginn mit diesem Text nicht
zufillig, sondern spiegelt die Einsicht der nachexilischen Schichten des
Pentateuchs, wonach der Gott Israels auch der einzige Schopfer der Ge-
samtwirklichkeit und mit ihr aller Vélker ist. Seine Position wird dabei
jenseits von Raum und Zeit verortet. JHWH handelt »im Anfang« (Gen
1,1) ganz unanschaulich und bleibt doch in dem durch ihn gewollten
Kosmos wirksam. Seine Ordnungen sind durchdacht. Sie bieten Entfal-
tungsmoglichkeiten fiir alle Geschépfe und folgen einer Struktur, die der
menschliche Geist verstehen und annehmen kann und soll. Insofern ist
es folgerichtig, dass sowohl in jiidischer (z. B. bei Philo von Alexandrien)
wie in christlicher Perspektive (z.B. in Joh 1) Gen 1 zusammen mit der
weiteren Urgeschichte zu einer fundamentalen Matrix religiéser Wirk-
lichkeitserschlieffung wurde, die Glaubende seitdem zum Weiterdenken
anregt.

Wenn die Perikopenordnung den Text an Jubilate vorsieht, so hat das
vor allem eine doxologische Pointe: Der Lobpreis jenes Gottes, der Jesus
nicht bei den Toten lief3, sondern ihn aus dem Nichtseienden ins Leben
zuriickgerufen hat (vgl. Rom 4,17, wohl unter Anspielung auf Gen 1,1-3),
wird nach Ostern weitergefithrt. Er schliefit die Resonanz aller Lebewe-
sen, besonders der Menschen, auf die Welt als Schopfung, d.h. vor allem
als lebensforderliche Umgebung, ein. Dieses Lob antwortet v.a. auf Gen
1,31: »Und Gott sah an alles, was er gemacht hatte, und siehe, es war sehr
gut.« Eine weitere lobende Antwort ritueller Praxis besteht nach Gen
2,1-4a in der Heilighaltung des Sabbats bzw. Sonntags als notwendiger
Zasur in der Zeit (Heschel, 11ff.).

Im priesterlichen Gesamtaufriss der Urgeschichte ist zugleich ange-
legt, dass die iiberaus positive theozentrische Weltsicht von Gen 1 im
Licht einer realistischen Anthropologie der Gewalt zwischen den Lebe-
wesen verdunkelt ist. Diese Gewalt (hamas Gen 6,11.13) geht vor allem
vom Menschen aus. Eine wirkméchtige Deutung hat bekanntlich das
gottliche »sehr gut« (V.31) zusammen mit der Beauftragung des Men-
schen (V.26-28) verabsolutiert. (Gottes Urteil iiber sein Werk war aber
niemals anders gedacht als in Bezug auf Gen 6,12: »Da sah Gott auf die
Erde, und siehe, sie war verderbt.«) Indem man die intentionale Uber-
blendung zwischen Schopfung und Sintflut iibersah, konnte Gen 1,28,
der Auftrag zur Inbesitznahme der Erde und zur Herrschaft iiber die
Tiere, neuzeitlich als Freibrief im Umgang mit der Natur wahrgenom-
men werden. Dabei kann die Verderbnis der Erde durch die Menschheit
im biblischen Sintflutmythos durchaus aktuell als ungebremste Ressour-
cenausbeutung gelesen werden.



Dennoch garantieren die Aussagen zur Gottebenbildlichkeit aus
V.26f. auch eine Kontinuitdt zwischen der vor- und nachsintflutlichen
Menschheit: Auch wenn die erste Menschheit durch den Schopfer wegen
des durch sie maf3geblich inszenierten Gewaltzusammenhangs vernich-
tet wurde, wird JHWH die zweite, auf Noah gegriindete Menschheit und
die Tierwelt nie mehr entsprechend vertilgen (Gen 9,1-7, vgl. Jeremias,
249). Begriindet wird das mit der weiterhin geltenden Bestimmung zum
Bild Gottes: Die Menschen sind trotz ihrer Fehlbarkeit nicht aus der
(Mit-)Verantwortung fiir die Welt entlassen. Insofern sollte das Lob Got-
tes an Jubilate auch im Geist des Dankopfers nach der Sintflut geschehen.
Was kann daraus fiir eine Predigt zu Gen 1 folgen?

[l Impulse: Trotzdem hoffen und handeln

Angesichts der vorgegebenen Versauswahl sehe ich drei mogliche An-
satzpunkte fiir eine Predigt, die auch gut verkntipft werden konnen:

1. Gen 1,1-4: Anhand dieser Verse wire die Gegenwartsrelevanz der
Rede von Schopfung in jiidischer und christlicher Sicht herauszustellen.
Wie kann man angesichts der naturwissenschaftlichen Weltsicht dem
biblischen Text noch etwas abgewinnen? Es wére - gegen den naiven
Kreationismus — darauf hinzuweisen, dass wir immer von orientieren-
den Narrativen leben und dass bewusster Glaube diesen kritisch nach-
denkt. Eine Gottesvorstellung wie die von Gen 1,1-4, die alle menschli-
chen Spielraume transzendiert, bildet eine wichtige Grenzmauer gegen
Ideen ungebrochener Machbarkeit. Meine Predigt wiirde hierzu auch
die Transformation des Schopfungsdenkens durch die Christologie ein-
bringen: Schépfung im christlichen Sinn meint ja auch die Heilung des
Zerbrochenen. Sie kommt her von der Aufhebung der Finsternis am Os-
termorgen als einer Resonanz auf das erste Schopfungslicht. Das beriihrt
eine andere, vielleicht fundamentalere Ebene unseres Seins als die natur-
wissenschaftliche Weltbeschreibung.

2. Gen 1,26-28: Mit der neueren Forschung wire die von Anfang an
in biblischer Anthropologie angelegte Ambivalenz zu benennen (s. II).
Mir geht es nicht um die zur Geniige thematisierte Kritik an einseitiger
Rezeption als Ermichtigung zur Naturzerstérung. Wichtiger erscheint
die biblische Einsicht, dass die Menschen zwar zum Bild Gottes geschaf-
fen wurden, aber an den Aufgaben eines sorgenden und mitfithlenden
Umgangs mit der Lebenswelt (allen voran den Tieren) gescheitert sind.
Ohne einem Zurtick zur Natur das Wort zu reden, wiirde ich mit Jona-
than Franzen fiir die Anerkennung der Moglichkeit pladieren, dass die
Menschheit den Kampf gegen den Klimawandel nicht gewinnen kann.
Auch das Motto der Bewahrung der Schopfung wére dann kritisch zu
modifizieren. Mit Blick auf die beschleunigte Transformation der Welt
im Anthropozan wire christliches Handeln als Weltliebe, die Ndchsten-

21



22

liebe einschlief3t, zu praktizieren. Im Licht der grof3en (Oster-)Hoffnung
konnten wir uns an kleineren konkreten Hoffnungen orientieren, die
wir verwirklichen konnen, z. B. (metaphorisch wie praktisch) die Pflege
unseres Gartens — um das einpragsame Bild aufzunehmen, das einst Vol-
taire ans Ende seines Candide gestellt hatte, der empfiehlt, sich nach
allen Graueln und Katastrophen »unserem Garten« zu widmen.

3. Gen 2,1-4: Schliefilich gehort zu solchem christlichen Realismus
im Licht des ersten Schopfungsberichts auch die Einsicht in die von An-
fang an bestehende Gabe der recreatio im Ruhetag Gottes, auf die wir an
Sabbat und Sonntag antworten. Sie eréffnet uns Atempausen im Atem-
losen.

Werkstiick Predigt (Schluss)

Im Licht des Sabbats, so die jidische Tradition, scheint etwas vom ersten
Schopfungslicht auf, das aus der Finsternis erstmals Struktur und Kon-
turen hervortreten lief3. Das kann auch fiir unsere Seelenpflege bedeut-
sam sein. Stehen wir doch vor der Moglichkeit eines unabwendbaren
Verlustes der Welt, wie wir sie kennen und brauchen. Am Ostersonntag
findet unsere christliche Hoffnung auf die heilende Kraft Gottes ihren
grofiten Anhalt: Rituale wie das Entziinden der Osterkerze und das Ver-
lesen von Gen 1 sind Wiederankniipfungen an die Welt und ihr Geheim-
nis, dessen Tiefe wir trotz aller Gefahrdung suchen.

Literatur: Heinrich Detering, Menschen im Weltgarten, Gottingen 2020;
Jonathan Franzen, Wann horen wir auf, uns etwas vorzumachen? Ge-
stehen wir uns ein, dass wir die Klimakatastrophe nicht verhindern
konnen. Ein Essay, Hamburg 2020; Jan Christian Gertz, Das erste Buch
Mose (Genesis). Die Urgeschichte Gen 1-11 (ATD 1), Gottingen 2018;
Abraham ]. Heschel, Der Schabbat. Seine Bedeutung fiir den heutigen
Menschen, Berlin 2001; Jorg Jeremias, Theologie des Alten Testaments
(GAT 6), Gottingen 2015.

Friedhelm Hartenstein

IV Entgegnung: Einig im hermeneutischen Framing

Keine Entgegnung. Wie A und B sich ergénzen, wird sich bei der Lektiire
erschlieflen. Zwei Bemerkungen: Ich danke A fiir den Hinweis auf Gen
6,12. Damit liefert er einen Ansatz fir das von mir vermisste hermeneu-
tische Framing fiir die Auslegung von Gen 1-2: Gott sah, dass es gut
war — und dass es nicht gut war auf der Erde. Wenn dieser Spannungs-



bogen gehalten wird, verbietet sich eine eindimensionale Auslegung von
Gen 1-2. Und: A konzentriert seinen Blick auf Schopfung im Sinne von
Umwelt und Nachhaltigkeit. Gen 1-2 hat aber kulturelle Pragekraft auch
fur die gesellschaftliche Ordnung entfaltet. Das sollte mit im Blick sein.

V ErschlieBung der Hérersituation: Ein Blick auf die Kulturgeschichte des
Abendlandes

Die Horer assoziieren wahrscheinlich verschiedene Themen: Klima und
den Umgang mit Ressourcen, die Ausbeutung der Natur und die Ausrot-
tung zahlloser Arten. Manche werden das Motto von der Bewahrung der
Schopfung im Ohr haben. Kundige werden die Spannung einer Schop-
fung in sieben Tagen zur Evolutionstheorie erkennen. In der Pandemie
wurde die Frage gestellt, ob die Schopfung gut sei. Die Ehe fiir Mann und
Frau oder fiir alle wird als Thema aufgerufen in der Formulierung »er
schuf sie als Mann und Frau« (1,27). Auf jedem Stellenangebot prangen
heute die Lettern m/w/d. Widerspricht die Annahme eines dritten, di-
versen Geschlechts der Schopfungsordnung?

Die Vielfaltigkeit der Themen ist ein Hinweis darauf, welche kultu-
relle Pragekraft dieser Text jahrhundertelang hatte. Allerdings ist damit
zugleich die Krisenhaftigkeit dieser Beziige markiert: Keiner dieser Be-
ziige besteht heute ohne Fragezeichen, wenn er denn tiberhaupt noch
besteht. Ein Blick auf den ersten Schopfungsbericht der Bibel ist ein Blick
in die Kulturgeschichte der abendldndischen Welt und ihre Wandlung
von mythischen Erklarungen zur Aufkldrung durch Vernunft.

Schépfungstheologie war im Protestantismus klassisch Ordnungs-
theologie. Wohin Gott einen Menschen mit der Geburt gestellt hatte,
das - so die Annahme - sei seine schopfungsgeméf3e Bestimmung, die er
zu akzeptieren habe. Die Ordnung, in die der Mensch gestellt ist, sei be-
schrieben im Schopfungsbericht der Bibel, in den Briefen des Paulus und
den Traditionen der Uberlieferung. Diese Ordnungstheologie war durch
ihre Verbindung mit deutsch-nationaler Politik und Gedanken von der
Offenbarung Gottes in der Geschichte seit dem Kaiserreich und dann in
tragischer Verquickung im »Dritten Reich« nach 1945 obsolet geworden.
Eine methodisch durchreflektierte Schopfungstheologie wurde danach
im deutschsprachigen Raum nicht mehr entworfen. In dieses Vakuum
fiel 1983 das von der Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen in Vancouver ausgegebene Motto eines konziliaren Prozesses
zu »Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schopfung«. Der Auf-
trag, die Erde »zu bebauen und zu bewahren« (2,15) wurde in Stellung
gebracht gegen das Sich-Untertan-Machen und Herrschen (1,28). Gera-
dezu endemisch wurde die Rede von »Gottes guter Schopfung«. Doch
dieser aus der Okumene inspirierte Umgang mit dem biblischen Text
blieb ein wenig wahllos, weil nie ein Framing entworfen wurde, also

23



24

ein methodischer Ansatz von Schopfungstheologie, von dem her herme-
neutische Kriterien zur untereinander stimmigen Auslegung der einzel-
nen Stellen gewonnen werden konnten. So bleibt rétselhaft, warum die
Erschaffung der Welt in sieben Tagen nicht wortlich oder normativ zu
glauben sei; warum 1,28 geradezu als Gefahrenherd fiir einen verfehlten
Umgang mit der Natur ausgelegt wird; warum aber 2,15 als normativ
anzusehen ist und aus dem wiederholten »Und Gott sah, dass es gut war«
geschlossen werden soll, dass die Schopfung insgesamt gut sei. Und wa-
rum - wenn sie gut wére — es Fressen und Gefressenwerden, Krankheiten
und Ungliick gibt. Und warum, wenn der Zustand, in dem sie geschaffen
wurde - um welchen Zeitpunkt ihrer Evolution sollte es dabei gehen? -
gut war, nun das »m« und das »w« durch ein »d« erginzt werden. Aus
einem Text, der als Antwort auf das Handeln Gottes das Gotteslob des
Menschen provoziert, wurde ein Zettelkasten, aus dem man sich wahl-
weise bediente. In der Pandemie gab es denn auch zahlreiche Kritiker
solch unreflektierter Reden iiber die »gute« Schopfung, die in Zeiten
eines grassierenden Virus nichts Taugliches zur Daseinsdeutung beizu-
tragen vermochten (Thomas).

Wenn die Predigt nicht selbst zum Zettelkasten werden soll, ist eine
thematische Entscheidung erforderlich. Es wére auch gut, sich fiir ei-
nen hermeneutischen Zugang zu entscheiden. Dieser Zugang kann vom
Wochenspruch und dem Grundthema des Sonntags Jubilate gewonnen
werden: die Neuschopfung der Welt in Jesus Christus und das Gotteslob
des Menschen als Antwort darauf. Auf die Neuschopfung in Christus
sind alle zeitgebundenen, vorldufigen Zuginge zum Thema Schopfung
zu beziehen. Sie lenkt den Blick von einem Standpunkt jenseits dieser
Welt auf diese Welt als Schopfung Gottes. Dieser Blick relativiert jede
menschliche Daseinsdeutung und stellt zugleich in die Verantwortung,
das eigene Handeln vor dem Horizont der Neuschopfung dieser Welt zu
sehen.

Das Stichwort Neuschopfung weckt bei den Horern moglicherweise
auch noch andere, politisch-kulturell konnotierte Assoziationen: Am 8.
Mai 1945 kapitulierte das Deutsche Reich am Ende des Zweiten Welt-
kriegs und es begann ein Weg in eine neue demokratische Gesellschafts-
form. Vielleicht ist die Horersituation im Frithjahr 2022 auch von den
ersten Schritten einer neuen Regierung geprigt, die sich eine radikale
Transformation der Gesellschaft hin auf ein klimaneutrales Wirtschaf-
ten und Leben auf die Fahnen geschrieben hat.

VI Predigtschritte: »Unser Freund — das Atom«

Die Atomtechnik war in den 50er und 60er Jahren eine weithin integrie-
rende Idee der Zukunftsgestaltung auf der Basis einer unbegrenzt vor-
handenen, sauberen Energie. Mit dem Eintauchen in diese Welt - an die



sich éltere Predigthérer erinnern werden — wird auf erzahlerische Weise
eine geschichtshermeneutische Perspektive geschaffen. Jede Zeit entwi-
ckelt ihre eigenen Zugdnge zur Daseinsdeutung. Im Riickblick wird die
Vorldufigkeit aller Deutungen erkennbar: sowohl die Deutung, die die
Autoren der biblischen Schopfungsberichte vollzogen haben, wie auch
unsere eigenen Deutungen heute. Welche das gegenwirtig sind, konnte
nach eigenem Geschmack ausgefithrt werden. Zielpunkt der Predigt:
Keine unserer Daseinsdeutungen kann absolute Geltung beanspruchen.
Im Gegenteil, da, wo dies geschieht, wird sie totalitir und gefahrlich.
Von dieser Gefahr befreit der Glaube an die Neuschépfung der Welt in
Christus, die nicht unsere eigene Sache sein kann, die uns aber in die
Verantwortung fiir unser Handeln hineinnimmt.

Werkstiick Predigt

»Unser Freund - das Atomc. Sie schmunzeln, liebe Gemeinde, aber diese
Formulierung habe ich mir nicht ausgedacht. So hief vielmehr eine Bei-
lage zu den Mickey-Maus-Heften in den 50er Jahren, die iitber mehrere
Jahre naturwissenschaftliche Kenntnisse den zumeist jiingeren Leserin-
nen und Lesern nahebringen wollte. Zahllose Jungen und sicher auch
Maidchen sammelten damals diese Reihe und erwarteten die nachste
Ausgabe mit Ungeduld. Hier wurde in verstindlicher Form tiber Rake-
tentechnik und Automobile, vor allem aber tiber die Moglichkeiten der
Atomtechnik informiert. Obgleich die Atombomben auf Hiroshima und
Nagasaki wenige Jahre zuvor gefallen waren, herrschte ein Optimismus
vor, Energie, Nahrung und Gesundheit mit Atomtechnik verbessern zu
konnen. Wortlich heifit es: »Es liegt in unserer eigenen Hand, die Schitze
des Atoms mit Weisheit zu nutzen. Dann wird die zauberhafte Energie
des Atoms bald fiir die ganze Welt zu wirken beginnen.« (Welzer, 7) Zu
dieser Reihe drehte Walt Disney einen Film, in dem er selbst auftritt
und, ein Atommodell in der Hand, die Mdglichkeiten dieser zauberhaf-
ten Energie erkldrt. In der deutschen Fassung ist es der damals populdre
Heinz Haber, der das Atom in Handen hélt. Und auf dem Cover eines
Buches ist eine Frauenhand zu sehen, die ein Atommodell auf den Fin-
gerspitzen halt wie eine Seifenblase, die beim Spiilen entstanden ist.

In die Gedankenwelt von damals einzutauchen, dieses Versprechen
auf Gestaltbarkeit und guter Zukunft, ist lustig aus heutiger Sicht, aber
auch befremdlich und beunruhigend. Nun soll es in dieser Predigt na-
tiirlich nicht um politische Fragen der Atomnutzung gehen. Vielmehr
zeigt das Eintauchen in diese Gedankenwelt, wie jede Zeit ihren eigenen
Zugang zu den Fragen der Weltgestaltung hat, nach dem Woher und
Wohin.

Lieder: EG 453: »Schon bricht des Tages Glanz hervor« (als Eingangs-
lied); EG 427: »Solang es Menschen gibt auf Erden« (zur Predigt).

25



26

Literatur: Harald Welzer, Selbst denken: Eine Anleitung zum Wider-
stand, Frankfurt am Main, 2013.

Internet: Giinther Thomas, Gott ist zielstrebig. Theologie im Schatten
der Corona-Krise, https://zeitzeichen.net/node/8206
https://de.wikipedia.org/wiki/Unser_Freund_das_Atom
https://www.duckipedia.de/Unser_Freund_das_Atom

Alle abgerufen am 26.10.2021.

4. Sonntag nach Ostern (Kantate) - 15.05.2022

Kolosser 3,12—17
Anziehen und Lobsingen

Angela Rascher

| Eréffnung: Es geht ums Ganze

Kantate - der Sonntag ist eine Aufforderung, eine im Plural. Gemeinsam
soll gesungen werden. Der 4. Sonntag nach Ostern ist dem Singen gewid-
met und vermutlich ist der Predigttext wegen des zweiten Teils des Ver-
ses 16 ausgewidhlt worden: »Mit Psalmen, Lobgesdangen und geistlichen
Liedern singt Gott dankbar in euren Herzen.« Auf den zweiten Blick
wird eine weitere Gemeinsamkeit des Sonntags und des Predigttextes
erkennbar: Es geht ums Ganze. Beim Singen ist — im besten Fall — der
ganze Mensch im Einsatz. Kantate ist nicht die Aufforderung zum halb-
herzigen Mitbrummen, sondern zum Singen mit Leib und Seele (vgl. die
Wochenlieder EG 302 »Du meine Seele singe« oder »Ich sing dir mein
Lied« aus den EG Ergédnzungen). Auch Kol 3,12-17 ermutigt, den Glau-
ben im ganzen Leben wirksam werden zu lassen. Der letzte Vers der
Perikope fasst dies zusammen: »Und alles, was ihr tut mit Worten oder
mit Werken, das tut alles im Namen des Herrn Jesus und dankt Gott,
dem Vater, durch ihn.«

[l ErschlieBung des Textes: Gott entsprechend Mensch sein

Kleider machen Leute: Wie ich mich kleide, wie ich mich bewege, wie
mein dufleres Auftreten ist, das sagt etwas iiber mich aus. Kol 3,12-14
fordert dazu auf, bis ins Auflerste den Status als von Gott geliebter und
erwéhlter Mensch zu zeigen. Grofle Worte werden hier verwendet. Der
Text spricht die Leser*innen als Geliebte, Erwéhlte und Geheiligte an.



