Marian Brehmer

Der Schatz
unter den Ruinen

Meine Reisen mit Rumi

zu den Quellen der Weisheit

Wi

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN

« M



@
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Hw%cgg FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Karte: Peter Palm, Berlin

Satz: ZeroSoft, Timisoara

Herstellung: GGP Media GmbH, Péfineck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-37516-3
ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-82732-7



Inhalt

A7 0T 011V & 7

1. Geh tiber die Form hinaus

Afghanistan............coooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiininn 15
Balch, Mai 2019, ... ..ot 15
Kabul, Januar2020...........cooiiiiiiiiiiiiiie e 32
EpilOg ..o 56

1 T o T 59
Teheran,Januar2014 ..ot 59
Torbat-e Dscham, M&rz2019 ..o, 64
Neyschapur, April 2019. ... 93
Teheran, Januar 2017 ... 108

3. Mit der Sprache des Herzens

13 =] TP 119
Aleppo, Juli2009 ......viii 124
Epilog .o 132

5. Eigne dir den Durst an

Istanbul ...covvriiriiiii i i e 169
Beykoz, Dezember2019.........coviiiiiiiiininan... 169
Uskiidar, Mai 2020 .......ovineiee et 182



Danksagungen .......ovueiiiieieinneiennncoannneonnns

Quellen der zitiertenVerse .......cccvvvvvviiinnnn..



Vorwort

Das erste Mal, als ich unter Sufis lebte, wusste ich kaum etwas
von Rumi. Ich war Gast in einer osmanischen Moschee, die
versteckt in einer Seitengasse im Souk von Aleppo lag. Mir
war nicht bewusst, dass acht Jahrhunderte vor mir in dieser
Nachbarschaft der grofite Mystiker des Islam seine Zelte auf-
geschlagen hatte. Zwei Sommer spiter verwandelte der Biir-
gerkrieg das alte Aleppo in Ruinen. Das Gotteshaus, in dem
ich mit den Sufis gegessen und gebetet hatte, war nur noch
ein Haufen Schutt und Triimmer. Doch in mir trug ich einen
Schatz an Erfahrungen, die mein Leben verdndern sollten.

Gerne hole ich die Erinnerungen an die Anfinge meiner
Erkundung des spirituellen Islam hervor. Wenn ich fortan
ein muslimisches Land bereiste, suchte ich zuerst nach den
Sufis, zu denen ich mich hingezogen und dann zunehmend
zugehorig fiihlte. Nicht nur Syrien gab mir das Gefihl, ein
Schatzsucher unter Ruinen zu sein. Das oft vermittelte Bild,
das goldene Zeitalter des Islam sei lingst voriiber, verbun-
den mit den Nachrichten tiber das tagespolitische Chaos im
Mittleren Osten lief$ in mir mitunter den Eindruck aufkom-
men, dass ich in den Ruinen einer Hochkultur nach etwas
Vergangenem grabe.

Die Metapher vom Schatz unter der Ruine ist eines der
Lieblingsbilder in Rumis Dichtung. Sie ist aus dem Leben
gegriffen, denn im Mittelalter wurden Reichtiimer oft dort
versteckt, wo sie kein Dieb vermuten mochte, etwa unter
den Uberbleibseln verfallener Hiuser. Genauso, erliutert



Rumi, ist es mit dem Schatz in uns: Alle Reichtiimer und
Freuden, nach denen wir im Auflen suchen, sind bereits in
uns angelegt. Doch wir vermuten sie woanders. In unserer
Ahnungslosigkeit sind wir es gewohnt, statt in uns zu bud-
deln mit einer Bettelschale durch das Leben zu gehen. Rumi
fordert uns auf, das ,Haus“ unserer Geliiste, Gedanken und
Gewohnheiten abzureiflen und den Schatz, der unter der
Ruine zum Vorschein kommt, endlich auszugraben.

Die Weisheit Rumis ist in der englischsprachigen Welt
inzwischen so berithmt, dass sich Brad Pitt einen Rumi-
Spruch auf den Bizeps titowieren lieff und Beyoncé einen
ihrer Zwillinge Rumi nannte. Allerdings sind die meisten der
Verse, die in den letzten Jahren im Westen populir wurden,
nicht direkt aus dem Persischen tibertragen, sondern Versio-
nen, die auf akademischen Ubersetzungen aus dem frithen
20. Jahrhundert basieren. Moderne Rumi-Zitate sind hiu-
fig ihrer islamischen Symbolik entledigt. Rumi wurde damit
zwar bei einem Riesenpublikum bekannt, verlor jedoch seine
spirituellen Wurzeln. Jeder, der sich niher mit Rumi ausei-
nandersetzt, wird schnell erkennen, dass die austauschbaren
New-Age-Aphorismen, die heute millionenfach auf Face-
book-Winden unter Rumis Namen kursieren, wenig mit
ihrem eigentlichen Urheber zu tun haben.

Das Problem mit der Entislamisierung von Rumi ist, dass
wir dem Islam absprechen, jemanden wie Rumi hervorge-
bracht zu haben. Wir kénnen Rumi nicht in Einklang brin-
gen mit unseren tendenzidsen Zerrbildern des Islam, die auf
fataler Unkenntnis beruhen. Indem wir ihn zu einem siku-
laren Humanisten erkliren, verschleiern wir den Blick auf
den echten Rumi und verbauen uns einen tieferen Zugang
zu seinen Lehren, die bis heute von grofler Relevanz sind.



Gleichzeitig nehmen wir uns die Chance, einen anderen Is-
lam zu entdecken.

Wer war Dschalaluddin Rumi, und was bedeutet er den
Menschen im Herzen der islamischen Welt? Uber einen
Zeitraum von zehn Jahren bin ich in den Spuren von Rumi
durch Afghanistan, Iran, Syrien und die Tiirkei gereist. Da-
bei lernte ich — mit Rumi als meinem inneren und dufleren
Reiseftihrer — zwischen Kabul und Istanbul eine Geografie
kennen, die mir immer mehr zur Heimat wurde.

Den Orten, die ich bereist habe, ist gemein, dass sie bei
uns fast ausschliefSlich schlechte Presse erhalten. Afghanistan
verbinden wir seit der erneuten Machtiibernahme der Tali-
ban einmal mehr mit Steinzeitfanatismus, Iran mit einem
Mullah-Regime, Syrien mit einem fiirchterlichen Biirger-
krieg und die Tiirkei mit dem ungeliebten Erdogan. Doch
so viel Schones entgeht uns, wenn wir diese Orte nur auf ein
paar politische Versatzstiicke reduzieren.

Die vier Lander, in denen Rumi geboren, gereist und ge-
reift ist, gehoren zu den drei wichtigsten islamischen Kul-
turriumen — dem persischen, tiirkischen und arabischen.
Uber Jahrhunderte waren diese drei Riume eng miteinan-
der verwoben. Sie sind die Heimat einer islamischen Hoch-
kultur, deren spiritueller Nihrboden der Sufismus ist. Auf
meiner Suche nach Rumi lief§ ich mich von der Frage lei-
ten, wie viel von dieser spirituellen Kultur in unserer Zeit
noch iibrig ist.

Rumi, der in der persischen Welt unter seinem Ehren-
titel ,Molana“ oder, tiirkisch ausgesprochen ,Mevlana“ — das
bedeutet ,unser Meister — bekannt ist, kam Anfang des
13. Jahrhunderts in der zentralasiatischen Region Chorasan
zur Welt, die lange eine Wiege der Sufi-Gelehrsamkeit war.



Dem Sufitum als Mystik des Islam liegt ein Religionsver-
stindnis zugrunde, das der inneren Entwicklung des Men-
schen Vorrang einrdumt. Sufis entwarfen seit den frithen
Jahrhunderten des Islam ausgefeilte Erziehungssysteme, um
den Menschen niher zu sich selbst und damit niher zu Gott
zu fithren — so wie es in einem berithmten Ausspruch des
Propheten Mohammed heiflt: Wer sich selbst kennt, der kennt
seinen Gott.

Rumi vergleicht die Transformation des Menschen mit
der Alchemie, jener alten Wissenschaft der Verwandlung von
unedlen Metallen in Gold. Zunichst lernt der Alchemielehr-
ling die Theorie des Handwerks von seinem Lehrer oder aus
einem Buch. Dieses theoretische Wissen gleicht den Geset-
zen der Religion. Doch die eigentliche Anwendung der The-
orien im echten Leben findet erst in der Alchemiewerkstatt,
auf dem mystischen Pfad, statt. Nicht allein mit religiosen
Dogmen und Exerzitien, sondern tiber spirituelle Erfahrung
und eine ins Leben integrierte Mystik kann das Basismetall
in unserem Inneren zu Gold werden.

Rumis gesamtes Werk hat letztlich diese Transformation
zum Ziel. Jeder Vers soll dem Menschen Gott ins Gedichtnis
rufen. Im Zentrum von Rumis Lehre liegt das islamische Ein-
heitsprinzip, das tauhid. Immer wieder erinnert uns Rumi an
die Einheit in der Vielfalt; daran, dass jegliche Unterschiede
zwischen den Menschen, etwa in Form von Religion, Spra-
che oder Ethnie, letztlich Manifestationen einer untrennba-
ren, allem zugrunde liegenden Realitit sind.

Daraus ergibt sich nicht nur ein natiirlicher Respekt fiir
jegliche Glaubensformen, sondern ein existenzielles Mit-
gefiihl allen Menschen gegeniiber. Wenn wir diese Einheit
nicht wahrnehmen kénnen, erklirt Rumi, liegt das an unse-

10



rer mangelhaften Sehfihigkeit. In der Tat ,schielen® wir die
meiste Zeit, das heif$t wir sehen zwei, wo in Wirklichkeit nur
eins besteht.

Die Tatsache, dass Rumi ein tolerantes, offenes Weltbild
besaf?, sollte uns aber nicht zu dem Schluss fithren, dass er
seine Religion gegen eine seichte Esoterik eintauschte. Rumi
gelangte zu seiner geistigen Grofle nicht, indem er den Islam
zuriicklief$, sondern indem er sich in ihn vertiefte. Er ging der
inneren Bedeutung seines Glaubens auf den tiefsten Grund.

Wie alle islamischen Kunstformen entwickelte sich auch
die Sufi-Dichtung, eines der reichsten Genres spiritueller Li-
teratur, auf Grundlage des Koran. Die sprachliche Asthetik
des heiligen Buches diente Muslimen als Beweis fiir dessen
gottliche Herkunft. Schliefilich gilt der Koran als direkte Of-
fenbarung Gottes.

Die persische Sprache eignete sich besonders fiir spiri-
tuelle Dichtung, mit der Mystiker ihre unaussprechlichen
Erfahrungen in Worte zu fassen versuchten — sie ist schon,
bilderreich, flexibel und dufderst musikalisch. So haben Per-
sischsprechende bis heute Zugang zu einer riesigen Samm-
lung mystischer Poesie, die ab dem elften Jahrhundert aus
der fruchtbaren Heirat des altpersischen Erbes mit dem spi-
rituellen Impuls des Islam entstand.

Rumi dichtete tiber sechzigtausend Verse, allerdings erst
in seiner zweiten Lebenshilfte. Um zum beseelten, erleuch-
teten Dichter zu werden, musste er zunichst vierzig Lebens-
jahre lang reifen. Rumi spricht von diesem Reifeprozess als
innerer Reise, die zuriickfithrt zu jener Quelle, nach der sich
jeder Mensch sehnt.

Es ist dieses Sehnen, das mich auf Rumis Spuren reisen
lassen hat. In manchen der Gesellschaften, die ich besuchte,

11



wird Rumi weiterhin von Millionen zelebriert, in anderen
ist von ihm nur noch eine vage Erinnerung iibrig. Zu sehr
wird das Leben vieler Menschen heute von den Miihlen eines
globalisierten Kapitalismus bestimmt, als dass sie sich in die
Werke eines Mystikers vertiefen wiirden — oder sie leiden
unter den Folgen von Armut und Krieg, die weite Teile der
Region im Griff halten.

Auch Rumi lebte in unsicheren Zeiten. Wenige Jahre,
nachdem er mit der Familie seine Heimatregion Balch im
heutigen Afghanistan verliefs, fielen dort die Mongolen ein
und rotteten die Kulturen und Bevélkerungen ganzer Land-
striche aus. Krieg, Gewalt, Fanatismus und Machtbeses-
senheit gab es also bereits zu Rumis Zeiten. Schon deshalb
sind die Antworten, die Rumi auf die gréfften Probleme der
menschlichen Existenz findet, zeitlos.

Ungeachtet aller schmerzlichen Verluste existieren jedoch
auch heute noch Menschen, die bewusst dem Ruf ihrer Seele
folgen und unter Rumis Anleitung in sich graben. Von Be-
gegnungen mit solchen Sinnsuchern und Weisheitshiitern
handelt dieses Buch.

Der Aufbau des Buches folgt chronologisch den Stationen
in Rumis Leben, denen ich zwischen 2009 und 2020 nach-
gereist bin. Dabei springe ich in meinem Erleben zwischen
den Jahren; Rumis Biografie jedoch — von seiner Kindheit
bis in die Todesnacht — zieht sich wie ein roter Faden durch
die Kapitel. Eine Ausnahme ist das fiinfte Kapitel, das von
einer Stadt erzihlt, in der Rumi nie gewesen ist, wo aber sein
Erbe bis in die Gegenwart bewahrt wird, meiner Wahlheimat
Istanbul.

Trotz ungenauer Datierungen und einer Vermischung
von Realitit und Heiligenmythos — etwa im Werk von Ah-

12



mad Aflaki, Rumis bekanntem Chronisten — habe ich ver-
sucht, Rumis Leben so klar wie moglich nachzuerzihlen. Ich
orientiere mich dabei an Franklin Lewis’ Studie Rumi — Past
and Present, East and West (2000), die wichtige Standards in
der Rumi-Forschung gesetzt hat.

Doch vielleicht konnen wir die Fragezeichen in Rumis
Biografie auch als Einladung verstehen, nicht auf der Ebene
von Fakten stehen zu bleiben, sondern unsere Aufmerksam-
keit auf den spirituellen Rumi zu lenken. Der wiederum ladt
uns immer wieder ein, unseren hochmiitigen Verstand gegen
Verwirrung einzutauschen. Denn nur wer verwirrt ist, macht
sich auf die Suche nach jener Klarheit und jenem Frieden,
die allein aus unserem inneren Schatz entspringen kénnen:

Verkauf deine Klugheit und kaufe Verwirrung! Klugheit
ist Meinung, doch Verwirrung ist Vision.

X kX

Anmerkung zum Text:

Bei der Umschrift von Fachbegriffen sowie Orts- und Perso-
nennamen aus dem Persischen, Arabischen und Tiirkischen
habe ich in der Regel versucht, jene Variante zu wihlen, die
einer deutschen Schreibweise am nichsten kommt.






1. Geh Uber die Form hinaus
Afghanistan

Jeder, der seinem Ursprung entrissen wurde, sehnt sich die
Zeit zurlick, in der er mit ihm vereint war.

Balch, Mai 2019

Kaum zu glauben, dass hier einmal eines der wichtigsten
Kulturzentren des islamischen Mittelalters gestanden haben
soll. Mein erster Eindruck vom Landkreis Balch ist der einer
monotonen Eindde, die von der Morgensonne in ein warmes
Gelb getaucht wird. Am Horizont kann ich die letzten Aus-
laufer des Hindukusch ausmachen. Jungen in Pluderhosen
und knielangen Hemden sammeln Weizenihren von staubi-
gen Feldern auf, um sie hinterher zu Biindeln zusammenzu-
binden. Hin und wieder knattert eine weifle Rikscha, bis an
den Rand mit Passagieren beladen, iiber den Asphalt. Prit-
schenwagen, die Berge von aneinandergeschniirten Plastik-
kanistern transportieren, rauschen vorbei.

Es geht durch ein neu errichtetes Betontor, dekoriert mit
der Aufschrift: ,Das glinzende Balch ist der Geburtsort von
Moulawi — der Ort, an dem einhundert spirituelle Sonnen
aufgehen.“ Unter dem Spruch stehen zwei Minner in Mili-
tarkluft. Maschinengewehre baumeln lssig von ihren Schul-
tern. Ich werde durchgewinkt.



,Willkommen in der Stadt von Rumi“ heifst es dann auf
einem Schild am Ortseingang von Balch, das mir auf den
ersten Blick wie eine unauffillige Kleinstadt erscheint. Bér-
tige Minner mit Turbanen dominieren das Treiben, das sich
um einen zentralen Kreisverkehr abspielt. Manche Verkiufer
sperren gerade ihre Liden auf, wihrend Kinder warmes Fla-
denbrot aus der Backstube holen gehen.

Balch liegt etwa dreiflig Kilometer westlich von Masar-e
Scharif, jener Grofistadt, die lange als Hafen der Stabilitdt in
Nordafghanistan galt. Die meisten Bewohner von Balch sind
Paschtunen. Einige von ihnen pflegten, wie ich zuvor hérte,
gute Beziehungen zu den Taliban, andere seien der Gruppe
sogar selbst zugehorig. Man konne das nie so genau wissen.
Zudem moge man hier keine Auslinder. Im Juni 2021, gut
zwei Jahre nach meinem Besuch, sollte die Stadt Balch an die
Taliban fallen und dann im August kurz vor der Eroberung
Kabuls auch Masar-e Scharif.

Etwas unsicher zurre ich meinen erdbraunen perihan tun-
ban zurecht. Ich will so unauffillig wie moglich erscheinen.
Die afghanische Bekleidungskombo aus Pluderhose und ei-
nem knielangen Baumwollhemd hatte ich mir im Jahr 2012
auf meiner ersten Afghanistan-Reise schneidern lassen. Ob ich
darin wohl einheimisch genug aussehe? Ich ducke mich in den
Sitz. Markestinde mit Okraschoten, Auberginen, Zucchini
und Tomaten in der Auslage rauschen voriiber, bevor es noch
einmal ein paar Kilometer tiber die Landstrafle geht.

Neben einer Bauernsiedlung zweigt eine Sandpiste von
der Strafle ab, vorbei an einem improvisierten Fufiballfeld,
auf dem fiinf Jungen bolzen. Die Jungs bleiben regungslos
stehen und blicken dem Auto hinterher, in dem ich sitze.
Der Kleinste in der Gruppe knabbert verlegen am Saum

16



seines schmuddeligen T-Shirts, wobei der Bauchnabel zum
Vorschein kommt.

Viele Besucher kommen anscheinend nicht zu der Lehm-
ruine, die umgeben von Weizenfeldern, vertrockneten Bii-
schen und krummen Strommasten in der Landschaft steht.
Das Haus, von dem die Afghanen sagen, es sei das Geburts-
haus von Rumi, erinnert an einen iiberdimensionierten Bie-
nenkorb. An den Seiten hat es vier gewolbte Offnungen. Un-
ter dem bréckelnden Putz sind noch Reihen von Lehmziegeln
erkennbar, doch die Dachkuppel ist fast ginzlich eingestiirzt.

Ich klettere ins Innere. Der rissige Erdboden ist mit Dor-
nengestriipp {berwuchert. Fliegen umschwirren frischen
Viehkot. Mein Blick wandert nach oben. Schifchenwolk-
chen ziehen iiber den blauen Himmel. Fiir einen Moment
weite ich meine Fantasie aus und versuche mir vorzustellen,
wie der junge Dschalaluddin Mohammad hier als Kleinkind
gelebt haben mag.

Mit Dschalaluddin, dem ,Glanz der Religion®, wihlten
seine Eltern einen geradezu prophetischen Namen. Denn
eines Tages sollte Rumi seine Religion, den Islam, in aller
Schénheit aufglinzen lassen.

In der Ferne kriht ein Hahn. Auf dem Riickweg fillt mir
ein Bauer auf, der unter der sengenden Mittagssonne seiner
Arbeit nachgeht. Obwohl wir uns mitten im Ramadan befin-
den, gribt er leeren Magens die Erde seines Ackers mit einem
hélzernen Handpflug um. Gottvertrauen spornt Gliubige
im Fastenmonat manchmal zu erstaunlichen Leistungen an,
welche die physischen Grenzen aufler Kraft zu setzen schei-
nen. Vertraust du Gott, so tue dies arbeitend, heifst es in Rumis
groflem Lehrwerk, dem Masnawi. Zundchst sie, dann verlasse

dich auf den Allmdchtigen.



»~Manda nabaschid!®, rufe ich — mégen Sie nicht ermiiden
— und bekomme ein warmes Licheln geschenkt.

Ob der Bauer wohl weif}, wer genau eigentlich dieser
Rumi ist, der vor tiber 800 Jahren neben seinem Acker gebo-
ren sein soll? Ich bezweifle es. Warum auch, wenn sich seine
Welt auf ein paar Quadratmeter Feldboden beschrinke, mit
denen er seine Familie zu ernihren hat — so wie bereits seine
Viter und Vorviter.

Existenznot bestimmt das Leben in vielen afghanischen
Dérfern und Kleinstiadten. Von der korrupten Regierung in
Kabul wurde die Landbevolkerung zwanzig Jahre lang ver-
nachlissigt. In vielen Provinzen gerieten Zivilisten im Krieg
der Armee gegen die Taliban zwischen die Fronten. In man-
chen der Gebiete, welche die selbsternannten Gotteskrieger
einnahmen, begriifite das von Unsicherheit zermiirbte Volk
die neugewonnene Stabilitdt, auch wenn diese mit einer dra-
konischen Herrschaft einherging, die mit afghanischen Tra-
ditionen wenig gemein hat.

Die langen Konflikte haben Afghanistans Kultur in Mit-
leidenschaft gezogen. Jahrzehntelang wurde nahezu simdtli-
che Energie des Landes in die Kriegsfithrung gesteckt. Fiir
mystische Poesie und spirituelle Bildung blieb wenig ibrig.
Wihrend Rumi in den USA inzwischen vielen ein Begriff
ist, wurde er in Afghanistan zu einem verschiitteten Relike
aus besseren Zeiten. Junge Afghanen finden heute nur noch
selten Zugang zu seiner Dichtung. Rumis Weisheitslehre —
ein Luxus, dem sich nur jene widmen kénnen, die Zeit und
Ruhe fiir ihr Seelenleben finden.

Nach der herkémmlichen Uberlieferung wurde Rumi
am 30. September 1207 in Balch geboren, weshalb die Af-
ghanen ihn als ,Dschalaluddin Balchi“ bezeichnen. Einige

18



Rumi-Forscher sind der Meinung, dass Rumi in einer rund
250 Kilometer nérdlich von Balch gelegenen Kleinstadt
namens Vachsch das Licht der Welt erblickt habe. Vachsch
liegt heute in Tadschikistan, aber gehorte damals zur Kultur-
region Balch.

Fiir meine Suche sind diese Details zweitrangig. Ich bin
kein Historiker, sondern méchte mir die ,spirituelle Geo-
grafie” Rumis erschliefen, also jene Orte, die Rumi in seinen
Gedichten anfiihrte oder die bis heute mit seinem Erbe in
besonderer Verbindung stehen. Fiir Rumi sind wichtige is-
lamische Stddte wie Samarkand, in der er als Jugendlicher
einige Jahre verbrachte, auch Symbole auf der inneren Land-
karte des Menschen.

Wurde Rumi in Konya gefragt, von wo er stammte, soll
er jedenfalls ,aus Balch® geantwortet haben. SchliefSlich
war Balch damals ein Name, den auch die Menschen im
4000 Kilometer westlich gelegenen Anatolien schon einmal
gehort hatten. Bis zum Einfall der Horden Dschengis Khans
im Jahr 1221 war Balch eine wohlhabende Grof$stadt mit
prichtigen Girten, florierenden Basaren und umgeben von
einer massiven Stadtmauer — sie ist das Einzige, was heute
noch von der alten Zivilisation iibrig ist.

Zudem war Balch in vorislamischer Zeit ein wichtiges
Zentrum buddhistischen und zoroastrischen Glaubens.
Manche europidische Forscher und Mystiker vermuten,
dass sich in der Gegend das sagenumwobene buddhistische
Schambhala-Konigreich befand. Balch gehorte zu Grof3-cho-
rasan, einer Region, die weite Teile der alten Seidenstrafle
umfasste und sich iiber Zentralasien bis in den 6stlichen Iran
erstreckte. Heute liegt hier das Grenzgebiet von Iran, Afgha-
nistan, Turkmenistan, Usbekistan und Tadschikistan.

19



»Chorasan® leitet sich ab vom altpersischen Wort fiir
Sonne, chor, und bedeutet so viel wie ,das Land, in dem die
Sonne aufgeht“. Der Name Chorasan ist in der islamischen
Geschichte fast schon ein Synonym fiir die Mystik, denn
tiber drei Jahrhunderte gediehen hier islamische Spiritualitit
und Wissenschaft in voller Bliite. Die Region brachte un-
zihlige Feingeister und Heilige hervor, Hohepunkt war die
Geburt Rumis. Rumi bezeichnet sich im Fihi Ma Fibh (,Was
drin ist, ist drin“) — einer Sammlung von Mitschriften aus 71
Ansprachen — selbst als ,,Chorasaner*.

In der chorasanischen Hochkultur waren Erforschung
der Seele und Kenntnis der Materie eng miteinander verwo-
ben. Spiritualitit und wissenschaftliche Forschung wurden
nicht, wie heute, im Widerspruch zueinander betrachtet,
sondern waren Ausdruck eines existenziellen Strebens, einer
Wahrheitssuche und Entfaltung des menschlichen Potenzials
auf dem Nihrboden des Islam. Die Chorasaner waren im
wahrsten Sinne des Wortes Philosophen, also Liebende der
Weisheit.

Davon zeugt etwa das Genie des berithmten Ibn Sina,
bei uns bekannt unter seinem latinisierten Namen Avicen-
na, der in Chorasan die Grundsteine der modernen Medi-
zin legte. Avicenna war auch ein Mystiker, der den Koran
im Alter von zehn auswendig gelernt hatte. Verstandeswis-
sen und mystische Erfahrung hielt er fiir zwei einander er-
ginzende Erkenntniswege. Al-Biruni, Astronom, Physiker,
Geschichtsschreiber und Linguist, lernte Sanskrit und er-
forschte indische Weisheitslehre, wodurch er Grundlagen fiir
den interspirituellen Dialog schuf. Der Sufi-Dichter Omar
Chayyam, in erster Linie bekannt fiir seine lebensbejahenden
Vierzeiler, war gleichzeitig ein begnadeter Mathematiker.

20



