
Marian Brehmer

Der Schatz  
unter den Ruinen

Meine Reisen mit Rumi  
zu den Quellen der Weisheit

HV 37902 / p. 3 / 16.8.2018

Mouhanad Khorchide

Gottes Offenbarung
in Menschenwort

Der Koran
im Licht

der Barmherzigkeit

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   337516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   3 12/14/2021   7:26:18 PM12/14/2021   7:26:18 PM



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Karte: Peter Palm, Berlin
Satz: ZeroSoft, Timisoara

Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-37516-3
ISBN E-Book (EPUB) 978-3-451-82732-7

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   437516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   4 12/14/2021   7:26:18 PM12/14/2021   7:26:18 PM



5

Inhalt

Vorwort . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 7

1.	 Geh über die Form hinaus 
Afghanistan .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 15
Balch, Mai 2019  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 15
Kabul, Januar 2020 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 32
Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 56

2.	 Ein Laden der Einheit 
Iran .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 59
Teheran, Januar 2014 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 59
Torbat-e Dscham, März 2019 . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 64
Neyschapur, April 2019 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 93
Teheran, Januar 2017 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 108

3.	 Mit der Sprache des Herzens 
Syrien .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 119
Aleppo, Juli 2009 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 124
Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 132

4.	 Ein Schüler der Liebe  
Konya .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 137
Konya, Dezember 2017 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 137

5.	 Eigne dir den Durst an 
Istanbul .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 169
Beykoz, Dezember 2019 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 169
Üsküdar, Mai 2020 . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 182

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   537516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   5 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



6

Danksagungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 189

Quellen der zitierten Verse . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 191

Karte .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 192

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   637516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   6 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



7

Vorwort

Das erste Mal, als ich unter Sufis lebte, wusste ich kaum etwas 
von Rumi. Ich war Gast in einer osmanischen Moschee, die 
versteckt in einer Seitengasse im Souk von Aleppo lag. Mir 
war nicht bewusst, dass acht Jahrhunderte vor mir in dieser 
Nachbarschaft der größte Mystiker des Islam seine Zelte auf-
geschlagen hatte. Zwei Sommer später verwandelte der Bür-
gerkrieg das alte Aleppo in Ruinen. Das Gotteshaus, in dem 
ich mit den Sufis gegessen und gebetet hatte, war nur noch 
ein Haufen Schutt und Trümmer. Doch in mir trug ich einen 
Schatz an Erfahrungen, die mein Leben verändern sollten. 

Gerne hole ich die Erinnerungen an die Anfänge meiner 
Erkundung des spirituellen Islam hervor. Wenn ich fortan 
ein muslimisches Land bereiste, suchte ich zuerst nach den 
Sufis, zu denen ich mich hingezogen und dann zunehmend 
zugehörig fühlte. Nicht nur Syrien gab mir das Gefühl, ein 
Schatzsucher unter Ruinen zu sein. Das oft vermittelte Bild, 
das goldene Zeitalter des Islam sei längst vorüber, verbun-
den mit den Nachrichten über das tagespolitische Chaos im 
Mittleren Osten ließ in mir mitunter den Eindruck aufkom-
men, dass ich in den Ruinen einer Hochkultur nach etwas 
Vergangenem grabe. 

Die Metapher vom Schatz unter der Ruine ist eines der 
Lieblingsbilder in Rumis Dichtung. Sie ist aus dem Leben 
gegriffen, denn im Mittelalter wurden Reichtümer oft dort 
versteckt, wo sie kein Dieb vermuten mochte, etwa unter 
den Überbleibseln verfallener Häuser. Genauso, erläutert 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   737516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   7 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



8

Rumi, ist es mit dem Schatz in uns: Alle Reichtümer und 
Freuden, nach denen wir im Außen suchen, sind bereits in 
uns angelegt. Doch wir vermuten sie woanders. In unserer 
Ahnungslosigkeit sind wir es gewohnt, statt in uns zu bud-
deln mit einer Bettelschale durch das Leben zu gehen. Rumi 
fordert uns auf, das „Haus“ unserer Gelüste, Gedanken und 
Gewohnheiten abzureißen und den Schatz, der unter der 
Ruine zum Vorschein kommt, endlich auszugraben.

Die Weisheit Rumis ist in der englischsprachigen Welt 
inzwischen so berühmt, dass sich Brad Pitt einen Rumi-
Spruch auf den Bizeps tätowieren ließ und Beyoncé einen 
ihrer Zwillinge Rumi nannte. Allerdings sind die meisten der 
Verse, die in den letzten Jahren im Westen populär wurden, 
nicht direkt aus dem Persischen übertragen, sondern Versio-
nen, die auf akademischen Übersetzungen aus dem frühen 
20. Jahrhundert basieren. Moderne Rumi-Zitate sind häu-
fig ihrer islamischen Symbolik entledigt. Rumi wurde damit 
zwar bei einem Riesenpublikum bekannt, verlor jedoch seine 
spirituellen Wurzeln. Jeder, der sich näher mit Rumi ausei-
nandersetzt, wird schnell erkennen, dass die austauschbaren 
New-Age-Aphorismen, die heute millionenfach auf Face-
book-Wänden unter Rumis Namen kursieren, wenig mit 
ihrem eigentlichen Urheber zu tun haben.

Das Problem mit der Entislamisierung von Rumi ist, dass 
wir dem Islam absprechen, jemanden wie Rumi hervorge-
bracht zu haben. Wir können Rumi nicht in Einklang brin-
gen mit unseren tendenziösen Zerrbildern des Islam, die auf 
fataler Unkenntnis beruhen. Indem wir ihn zu einem säku-
laren Humanisten erklären, verschleiern wir den Blick auf 
den echten Rumi und verbauen uns einen tieferen Zugang 
zu seinen Lehren, die bis heute von großer Relevanz sind. 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   837516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   8 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



9

Gleichzeitig nehmen wir uns die Chance, einen anderen Is-
lam zu entdecken.

Wer war Dschalaluddin Rumi, und was bedeutet er den 
Menschen im Herzen der islamischen Welt? Über einen 
Zeitraum von zehn Jahren bin ich in den Spuren von Rumi 
durch Afghanistan, Iran, Syrien und die Türkei gereist. Da-
bei lernte ich – mit Rumi als meinem inneren und äußeren 
Reiseführer – zwischen Kabul und Istanbul eine Geografie 
kennen, die mir immer mehr zur Heimat wurde. 

Den Orten, die ich bereist habe, ist gemein, dass sie bei 
uns fast ausschließlich schlechte Presse erhalten. Afghanistan 
verbinden wir seit der erneuten Machtübernahme der Tali-
ban einmal mehr mit Steinzeitfanatismus, Iran mit einem 
Mullah-Regime, Syrien mit einem fürchterlichen Bürger-
krieg und die Türkei mit dem ungeliebten Erdoğan. Doch 
so viel Schönes entgeht uns, wenn wir diese Orte nur auf ein 
paar politische Versatzstücke reduzieren. 

Die vier Länder, in denen Rumi geboren, gereist und ge-
reift ist, gehören zu den drei wichtigsten islamischen Kul-
turräumen – dem persischen, türkischen und arabischen. 
Über Jahrhunderte waren diese drei Räume eng miteinan-
der verwoben. Sie sind die Heimat einer islamischen Hoch-
kultur, deren spiritueller Nährboden der Sufismus ist. Auf 
meiner Suche nach Rumi ließ ich mich von der Frage lei-
ten, wie viel von dieser spirituellen Kultur in unserer Zeit 
noch übrig ist. 

Rumi, der in der persischen Welt unter seinem Ehren-
titel „Molānā“ oder, türkisch ausgesprochen „Mevlana“ – das 
bedeutet „unser Meister“ – bekannt ist, kam Anfang des 
13. Jahrhunderts in der zentralasiatischen Region Chorasan 
zur Welt, die lange eine Wiege der Sufi-Gelehrsamkeit war. 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   937516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   9 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



10

Dem Sufitum als Mystik des Islam liegt ein Religionsver-
ständnis zugrunde, das der inneren Entwicklung des Men-
schen Vorrang einräumt. Sufis entwarfen seit den frühen 
Jahrhunderten des Islam ausgefeilte Erziehungssysteme, um 
den Menschen näher zu sich selbst und damit näher zu Gott 
zu führen – so wie es in einem berühmten Ausspruch des 
Propheten Mohammed heißt: Wer sich selbst kennt, der kennt 
seinen Gott.

Rumi vergleicht die Transformation des Menschen mit 
der Alchemie, jener alten Wissenschaft der Verwandlung von 
unedlen Metallen in Gold. Zunächst lernt der Alchemielehr-
ling die Theorie des Handwerks von seinem Lehrer oder aus 
einem Buch. Dieses theoretische Wissen gleicht den Geset-
zen der Religion. Doch die eigentliche Anwendung der The-
orien im echten Leben findet erst in der Alchemiewerkstatt, 
auf dem mystischen Pfad, statt. Nicht allein mit religiösen 
Dogmen und Exerzitien, sondern über spirituelle Erfahrung 
und eine ins Leben integrierte Mystik kann das Basismetall 
in unserem Inneren zu Gold werden. 

Rumis gesamtes Werk hat letztlich diese Transformation 
zum Ziel. Jeder Vers soll dem Menschen Gott ins Gedächtnis 
rufen. Im Zentrum von Rumis Lehre liegt das islamische Ein-
heitsprinzip, das tauhid. Immer wieder erinnert uns Rumi an 
die Einheit in der Vielfalt; daran, dass jegliche Unterschiede 
zwischen den Menschen, etwa in Form von Religion, Spra-
che oder Ethnie, letztlich Manifestationen einer untrennba-
ren, allem zugrunde liegenden Realität sind.

Daraus ergibt sich nicht nur ein natürlicher Respekt für 
jegliche Glaubensformen, sondern ein existenzielles Mit-
gefühl allen Menschen gegenüber. Wenn wir diese Einheit 
nicht wahrnehmen können, erklärt Rumi, liegt das an unse-

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1037516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   10 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



11

rer mangelhaften Sehfähigkeit. In der Tat „schielen“ wir die 
meiste Zeit, das heißt wir sehen zwei, wo in Wirklichkeit nur 
eins besteht. 

Die Tatsache, dass Rumi ein tolerantes, offenes Weltbild 
besaß, sollte uns aber nicht zu dem Schluss führen, dass er 
seine Religion gegen eine seichte Esoterik eintauschte. Rumi 
gelangte zu seiner geistigen Größe nicht, indem er den Islam 
zurückließ, sondern indem er sich in ihn vertiefte. Er ging der 
inneren Bedeutung seines Glaubens auf den tiefsten Grund. 

Wie alle islamischen Kunstformen entwickelte sich auch 
die Sufi-Dichtung, eines der reichsten Genres spiritueller Li-
teratur, auf Grundlage des Koran. Die sprachliche Ästhetik 
des heiligen Buches diente Muslimen als Beweis für dessen 
göttliche Herkunft. Schließlich gilt der Koran als direkte Of-
fenbarung Gottes.

Die persische Sprache eignete sich besonders für spiri-
tuelle Dichtung, mit der Mystiker ihre unaussprechlichen 
Erfahrungen in Worte zu fassen versuchten – sie ist schön, 
bilderreich, flexibel und äußerst musikalisch. So haben Per-
sischsprechende bis heute Zugang zu einer riesigen Samm-
lung mystischer Poesie, die ab dem elften Jahrhundert aus 
der fruchtbaren Heirat des altpersischen Erbes mit dem spi-
rituellen Impuls des Islam entstand. 

Rumi dichtete über sechzigtausend Verse, allerdings erst 
in seiner zweiten Lebenshälfte. Um zum beseelten, erleuch-
teten Dichter zu werden, musste er zunächst vierzig Lebens-
jahre lang reifen. Rumi spricht von diesem Reifeprozess als 
innerer Reise, die zurückführt zu jener Quelle, nach der sich 
jeder Mensch sehnt.

Es ist dieses Sehnen, das mich auf Rumis Spuren reisen 
lassen hat. In manchen der Gesellschaften, die ich besuchte, 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1137516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   11 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



12

wird Rumi weiterhin von Millionen zelebriert, in anderen 
ist von ihm nur noch eine vage Erinnerung übrig. Zu sehr 
wird das Leben vieler Menschen heute von den Mühlen eines 
globalisierten Kapitalismus bestimmt, als dass sie sich in die 
Werke eines Mystikers vertiefen würden – oder sie leiden 
unter den Folgen von Armut und Krieg, die weite Teile der 
Region im Griff halten. 

Auch Rumi lebte in unsicheren Zeiten. Wenige Jahre, 
nachdem er mit der Familie seine Heimatregion Balch im 
heutigen Afghanistan verließ, fielen dort die Mongolen ein 
und rotteten die Kulturen und Bevölkerungen ganzer Land-
striche aus. Krieg, Gewalt, Fanatismus und Machtbeses-
senheit gab es also bereits zu Rumis Zeiten. Schon deshalb 
sind die Antworten, die Rumi auf die größten Probleme der 
menschlichen Existenz findet, zeitlos.

Ungeachtet aller schmerzlichen Verluste existieren jedoch 
auch heute noch Menschen, die bewusst dem Ruf ihrer Seele 
folgen und unter Rumis Anleitung in sich graben. Von Be-
gegnungen mit solchen Sinnsuchern und Weisheitshütern 
handelt dieses Buch.

Der Aufbau des Buches folgt chronologisch den Stationen 
in Rumis Leben, denen ich zwischen 2009 und 2020 nach-
gereist bin. Dabei springe ich in meinem Erleben zwischen 
den Jahren; Rumis Biografie jedoch – von seiner Kindheit 
bis in die Todesnacht – zieht sich wie ein roter Faden durch 
die Kapitel. Eine Ausnahme ist das fünfte Kapitel, das von 
einer Stadt erzählt, in der Rumi nie gewesen ist, wo aber sein 
Erbe bis in die Gegenwart bewahrt wird, meiner Wahlheimat 
Istanbul. 

Trotz ungenauer Datierungen und einer Vermischung 
von Realität und Heiligenmythos – etwa im Werk von Ah-

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1237516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   12 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



13

mad Aflaki, Rumis bekanntem Chronisten – habe ich ver-
sucht, Rumis Leben so klar wie möglich nachzuerzählen. Ich 
orientiere mich dabei an Franklin Lewis’ Studie Rumi – Past 
and Present, East and West (2000), die wichtige Standards in 
der Rumi-Forschung gesetzt hat. 

Doch vielleicht können wir die Fragezeichen in Rumis 
Biografie auch als Einladung verstehen, nicht auf der Ebene 
von Fakten stehen zu bleiben, sondern unsere Aufmerksam-
keit auf den spirituellen Rumi zu lenken. Der wiederum lädt 
uns immer wieder ein, unseren hochmütigen Verstand gegen 
Verwirrung einzutauschen. Denn nur wer verwirrt ist, macht 
sich auf die Suche nach jener Klarheit und jenem Frieden, 
die allein aus unserem inneren Schatz entspringen können:

Verkauf deine Klugheit und kaufe Verwirrung! Klugheit 
ist Meinung, doch Verwirrung ist Vision. 

* * *

Anmerkung zum Text: 
Bei der Umschrift von Fachbegriffen sowie Orts- und Perso-
nennamen aus dem Persischen, Arabischen und Türkischen 
habe ich in der Regel versucht, jene Variante zu wählen, die 
einer deutschen Schreibweise am nächsten kommt.

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1337516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   13 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



14

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1437516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   14 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



15

1. Geh über die Form hinaus 
Afghanistan

Jeder, der seinem Ursprung entrissen wurde, sehnt sich die 
Zeit zurück, in der er mit ihm vereint war.

Balch, Mai 2019

Kaum zu glauben, dass hier einmal eines der wichtigsten 
Kulturzentren des islamischen Mittelalters gestanden haben 
soll. Mein erster Eindruck vom Landkreis Balch ist der einer 
monotonen Einöde, die von der Morgensonne in ein warmes 
Gelb getaucht wird. Am Horizont kann ich die letzten Aus-
läufer des Hindukusch ausmachen. Jungen in Pluderhosen 
und knielangen Hemden sammeln Weizenähren von staubi-
gen Feldern auf, um sie hinterher zu Bündeln zusammenzu-
binden. Hin und wieder knattert eine weiße Rikscha, bis an 
den Rand mit Passagieren beladen, über den Asphalt. Prit-
schenwagen, die Berge von aneinandergeschnürten Plastik-
kanistern transportieren, rauschen vorbei.

Es geht durch ein neu errichtetes Betontor, dekoriert mit 
der Aufschrift: „Das glänzende Balch ist der Geburtsort von 
Moulawi – der Ort, an dem einhundert spirituelle Sonnen 
aufgehen.“ Unter dem Spruch stehen zwei Männer in Mili-
tärkluft. Maschinengewehre baumeln lässig von ihren Schul-
tern. Ich werde durchgewinkt.

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1537516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   15 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



16

„Willkommen in der Stadt von Rumi“ heißt es dann auf 
einem Schild am Ortseingang von Balch, das mir auf den 
ersten Blick wie eine unauffällige Kleinstadt erscheint. Bär-
tige Männer mit Turbanen dominieren das Treiben, das sich 
um einen zentralen Kreisverkehr abspielt. Manche Verkäufer 
sperren gerade ihre Läden auf, während Kinder warmes Fla-
denbrot aus der Backstube holen gehen. 

Balch liegt etwa dreißig Kilometer westlich von Masar-e 
Scharif, jener Großstadt, die lange als Hafen der Stabilität in 
Nordafghanistan galt. Die meisten Bewohner von Balch sind 
Paschtunen. Einige von ihnen pflegten, wie ich zuvor hörte, 
gute Beziehungen zu den Taliban, andere seien der Gruppe 
sogar selbst zugehörig. Man könne das nie so genau wissen. 
Zudem möge man hier keine Ausländer. Im Juni 2021, gut 
zwei Jahre nach meinem Besuch, sollte die Stadt Balch an die 
Taliban fallen und dann im August kurz vor der Eroberung 
Kabuls auch Masar-e Scharif. 

Etwas unsicher zurre ich meinen erdbraunen perāhan tun-
ban zurecht. Ich will so unauffällig wie möglich erscheinen. 
Die afghanische Bekleidungskombo aus Pluderhose und ei-
nem knielangen Baumwollhemd hatte ich mir im Jahr 2012 
auf meiner ersten Afghanistan-Reise schneidern lassen. Ob ich 
darin wohl einheimisch genug aussehe? Ich ducke mich in den 
Sitz. Marktstände mit Okraschoten, Auberginen, Zucchini 
und Tomaten in der Auslage rauschen vorüber, bevor es noch 
einmal ein paar Kilometer über die Landstraße geht. 

Neben einer Bauernsiedlung zweigt eine Sandpiste von 
der Straße ab, vorbei an einem improvisierten Fußballfeld, 
auf dem fünf Jungen bolzen. Die Jungs bleiben regungslos 
stehen und blicken dem Auto hinterher, in dem ich sitze. 
Der Kleinste in der Gruppe knabbert verlegen am Saum 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1637516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   16 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



17

seines schmuddeligen T-Shirts, wobei der Bauchnabel zum 
Vorschein kommt. 

Viele Besucher kommen anscheinend nicht zu der Lehm-
ruine, die umgeben von Weizenfeldern, vertrockneten Bü-
schen und krummen Strommasten in der Landschaft steht. 
Das Haus, von dem die Afghanen sagen, es sei das Geburts-
haus von Rumi, erinnert an einen überdimensionierten Bie-
nenkorb. An den Seiten hat es vier gewölbte Öffnungen. Un-
ter dem bröckelnden Putz sind noch Reihen von Lehmziegeln 
erkennbar, doch die Dachkuppel ist fast gänzlich eingestürzt.

Ich klettere ins Innere. Der rissige Erdboden ist mit Dor-
nengestrüpp überwuchert. Fliegen umschwirren frischen 
Viehkot. Mein Blick wandert nach oben. Schäfchenwölk-
chen ziehen über den blauen Himmel. Für einen Moment 
weite ich meine Fantasie aus und versuche mir vorzustellen, 
wie der junge Dschalaluddin Mohammad hier als Kleinkind 
gelebt haben mag. 

Mit Dschalaluddin, dem „Glanz der Religion“, wählten 
seine Eltern einen geradezu prophetischen Namen. Denn 
eines Tages sollte Rumi seine Religion, den Islam, in aller 
Schönheit aufglänzen lassen. 

In der Ferne kräht ein Hahn. Auf dem Rückweg fällt mir 
ein Bauer auf, der unter der sengenden Mittagssonne seiner 
Arbeit nachgeht. Obwohl wir uns mitten im Ramadan befin-
den, gräbt er leeren Magens die Erde seines Ackers mit einem 
hölzernen Handpflug um. Gottvertrauen spornt Gläubige 
im Fastenmonat manchmal zu erstaunlichen Leistungen an, 
welche die physischen Grenzen außer Kraft zu setzen schei-
nen. Vertraust du Gott, so tue dies arbeitend, heißt es in Rumis 
großem Lehrwerk, dem Masnawi. Zunächst säe, dann verlasse 
dich auf den Allmächtigen.

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1737516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   17 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



18

„Manda nabaschid!“, rufe ich – mögen Sie nicht ermüden 
– und bekomme ein warmes Lächeln geschenkt. 

Ob der Bauer wohl weiß, wer genau eigentlich dieser 
Rumi ist, der vor über 800 Jahren neben seinem Acker gebo-
ren sein soll? Ich bezweifle es. Warum auch, wenn sich seine 
Welt auf ein paar Quadratmeter Feldboden beschränkt, mit 
denen er seine Familie zu ernähren hat – so wie bereits seine 
Väter und Vorväter. 

Existenznot bestimmt das Leben in vielen afghanischen 
Dörfern und Kleinstädten. Von der korrupten Regierung in 
Kabul wurde die Landbevölkerung zwanzig Jahre lang ver-
nachlässigt. In vielen Provinzen gerieten Zivilisten im Krieg 
der Armee gegen die Taliban zwischen die Fronten. In man-
chen der Gebiete, welche die selbsternannten Gotteskrieger 
einnahmen, begrüßte das von Unsicherheit zermürbte Volk 
die neugewonnene Stabilität, auch wenn diese mit einer dra-
konischen Herrschaft einherging, die mit afghanischen Tra-
ditionen wenig gemein hat.

Die langen Konflikte haben Afghanistans Kultur in Mit-
leidenschaft gezogen. Jahrzehntelang wurde nahezu sämtli-
che Energie des Landes in die Kriegsführung gesteckt. Für 
mystische Poesie und spirituelle Bildung blieb wenig übrig. 
Während Rumi in den USA inzwischen vielen ein Begriff 
ist, wurde er in Afghanistan zu einem verschütteten Relikt 
aus besseren Zeiten. Junge Afghanen finden heute nur noch 
selten Zugang zu seiner Dichtung. Rumis Weisheitslehre – 
ein Luxus, dem sich nur jene widmen können, die Zeit und 
Ruhe für ihr Seelenleben finden.

Nach der herkömmlichen Überlieferung wurde Rumi 
am 30. September 1207 in Balch geboren, weshalb die Af-
ghanen ihn als „Dschalaluddin Balchi“ bezeichnen. Einige 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1837516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   18 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



19

Rumi-Forscher sind der Meinung, dass Rumi in einer rund 
250  Kilometer nördlich von Balch gelegenen Kleinstadt 
namens Vachsch das Licht der Welt erblickt habe. Vachsch 
liegt heute in Tadschikistan, aber gehörte damals zur Kultur-
region Balch.

Für meine Suche sind diese Details zweitrangig. Ich bin 
kein Historiker, sondern möchte mir die „spirituelle Geo-
grafie“ Rumis erschließen, also jene Orte, die Rumi in seinen 
Gedichten anführte oder die bis heute mit seinem Erbe in 
besonderer Verbindung stehen. Für Rumi sind wichtige is-
lamische Städte wie Samarkand, in der er als Jugendlicher 
einige Jahre verbrachte, auch Symbole auf der inneren Land-
karte des Menschen. 

Wurde Rumi in Konya gefragt, von wo er stammte, soll 
er jedenfalls „aus Balch“ geantwortet haben. Schließlich 
war Balch damals ein Name, den auch die Menschen im 
4000 Kilometer westlich gelegenen Anatolien schon einmal 
gehört hatten. Bis zum Einfall der Horden Dschengis Khans 
im Jahr 1221 war Balch eine wohlhabende Großstadt mit 
prächtigen Gärten, florierenden Basaren und umgeben von 
einer massiven Stadtmauer – sie ist das Einzige, was heute 
noch von der alten Zivilisation übrig ist. 

Zudem war Balch in vorislamischer Zeit ein wichtiges 
Zentrum buddhistischen und zoroastrischen Glaubens. 
Manche europäische Forscher und Mystiker vermuten, 
dass sich in der Gegend das sagenumwobene buddhistische 
Schambhala-Königreich befand. Balch gehörte zu Groß-cho-
rasan, einer Region, die weite Teile der alten Seidenstraße 
umfasste und sich über Zentralasien bis in den östlichen Iran 
erstreckte. Heute liegt hier das Grenzgebiet von Iran, Afgha-
nistan, Turkmenistan, Usbekistan und Tadschikistan. 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   1937516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   19 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM



20

„Chorasan“ leitet sich ab vom altpersischen Wort für 
Sonne, chor, und bedeutet so viel wie „das Land, in dem die 
Sonne aufgeht“. Der Name Chorasan ist in der islamischen 
Geschichte fast schon ein Synonym für die Mystik, denn 
über drei Jahrhunderte gediehen hier islamische Spiritualität 
und Wissenschaft in voller Blüte. Die Region brachte un-
zählige Feingeister und Heilige hervor, Höhepunkt war die 
Geburt Rumis. Rumi bezeichnet sich im Fihi Mā Fih („Was 
drin ist, ist drin“) – einer Sammlung von Mitschriften aus 71 
Ansprachen – selbst als „Chorasaner“. 

In der chorasanischen Hochkultur waren Erforschung 
der Seele und Kenntnis der Materie eng miteinander verwo-
ben. Spiritualität und wissenschaftliche Forschung wurden 
nicht, wie heute, im Widerspruch zueinander betrachtet, 
sondern waren Ausdruck eines existenziellen Strebens, einer 
Wahrheitssuche und Entfaltung des menschlichen Potenzials 
auf dem Nährboden des Islam. Die Chorasaner waren im 
wahrsten Sinne des Wortes Philosophen, also Liebende der 
Weisheit. 

Davon zeugt etwa das Genie des berühmten Ibn Sina, 
bei uns bekannt unter seinem latinisierten Namen Avicen-
na, der in Chorasan die Grundsteine der modernen Medi-
zin legte. Avicenna war auch ein Mystiker, der den Koran 
im Alter von zehn auswendig gelernt hatte. Verstandeswis-
sen und mystische Erfahrung hielt er für zwei einander er-
gänzende Erkenntniswege. Al-Biruni, Astronom, Physiker, 
Geschichtsschreiber und Linguist, lernte Sanskrit und er-
forschte indische Weisheitslehre, wodurch er Grundlagen für 
den interspirituellen Dialog schuf. Der Sufi-Dichter Omar 
Chayyam, in erster Linie bekannt für seine lebensbejahenden 
Vierzeiler, war gleichzeitig ein begnadeter Mathematiker. 

37516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   2037516_Brehmer_Der_Schatz_unter_den_Ruinen.indd   20 12/14/2021   7:26:19 PM12/14/2021   7:26:19 PM


