
HV 39289 / p. 3 / 21.12.2021

Felix Körner, Serdar Kurnaz,
Angelika Neuwirth

Heilige Grenzen?
Ausgeschlossen –
aufgenommen



HV 39289 / p. 4 / 21.12.2021

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg

Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-39289-4



HV 39289 / p. 5 / 21.12.2021

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Felix Körner | Einführung. Grenzen der Geographie, der
Geschichte und der Religion . . . . . . . . . . . . . . 15

Kapitel 1 Ort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

1.1 Angelika Neuwirth | Ein Ort wie kein anderer Ort
Jerusalem im Fokus der koranischen Verkündigung 24
1.1.1 Geschichtsbetrachtung nur in lokalem oder

in weiterem Kontext? . . . . . . . . . . . . . 27
1.1.2 Wie mit der Leere des Ortes umgehen? . . . 30
1.1.3 Die faktische Re-Urbanisierung des

Tempelbergs . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
1.1.4 Was heißt für uns spätantik? . . . . . . . . . 38
1.1.5 Ein ›liturgisiertes‹ Jerusalem-Bild. Q 19:1–33

als Widerhall eines soundscape: Erster und
zweiter Jerusalem-Text . . . . . . . . . . . . 40

1.1.6 Die Herausforderung von 614. Nachdenken
der frühen Gemeinde über die Heiligtums-
geschichte Jerusalems: Dritter und vierter
Jerusalem-Text . . . . . . . . . . . . . . . . 63

1.1.7 Die medinische Neuorientierung: der
Verzicht auf Jerusalem . . . . . . . . . . . . 71

1.1.8 Das »Haus«, der Tempel im Frühislam –
nie vergessener Referenzpunkt für die
Verortung des Heiligen . . . . . . . . . . . 75

5



HV 39289 / p. 6 / 21.12.2021

1.1.9 Miʿrāǧ – der Aufstieg des Propheten . . . . 80
1.2 Felix Körner | Geographische Grenz-

ziehungen. Topik und Dialektik . . . . . . . 82
1.2.1 Dialektik und Topik . . . . . . . . . . . . . 82
1.2.2 Gott hat einen Ort. Wohnvorstellung? . . . 84
1.2.3 Er ist nicht hier. Spiritualisierung? . . . . . 87
1.2.4 »Im Geist« – »von den Juden«.

Johanneische Spannung? . . . . . . . . . . . 93
1.2.5 Gnostisch oder abergläubisch . . . . . . . . 96
1.2.6 Der Ort Jesu . . . . . . . . . . . . . . . . . 97
1.2.7 Aufbruch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
1.2.8 Der neue Ort . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
1.2.9 Nachfragen. Klärungen . . . . . . . . . . . 104

1.3 Serdar Kurnaz | Wir-Konstitutionen (I)
Geopolitik heiliger Orte . . . . . . . . . . . . . . 116
1.3.1 Warum Nichtmuslime nicht nach Mekka

dürfen – »Die reine Gemeinde«? . . . . . . 116
1.3.2 Reinheitsvorstellungen und

Wir-Konstitutionen . . . . . . . . . . . . . 124
1.3.3 Besondere Orte als Pilgerstätten . . . . . . . 133

Kapitel 2 Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

2.1 Felix Körner | Teufel. Dialektik und Mysterium . . 138
2.1.1 Versuchung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144
2.1.2 Dämonen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
2.1.3 Mysterium . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155

2.2 Serdar Kurnaz | Wir-Konstitutionen (II)
Aufnahme und Ausschluss . . . . . . . . . . . . . 157
2.2.1 Aufnahme . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

Inhalt

6



HV 39289 / p. 7 / 21.12.2021

2.2.2 Ausschluss und Inklusion . . . . . . . . . . 164
2.2.3 Territorialität: Geographische Einteilung der

Welt in dār al-islām und dār al-ḥarb . . . . 175
2.2.4 Auseinandersetzung . . . . . . . . . . . . . 182
2.2.5 Ausschlussmechanismen und die Frage nach

dem Seelenheil . . . . . . . . . . . . . . . . 189

Kapitel 3 Religionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

3.1 Felix Körner | Grenzen der Lehre. Glaubensdialog
an ›boundaries‹, ›limitations‹ und ›frontiers‹ . . . 196
3.1.1 Grenzen, die man achten muss: ›bounderies‹ 197
3.1.2 Grenzen, die man sich eingestehen muss:

limitations . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
3.1.3 Grenzen, die zu Neuem herausfordern:

›frontiers‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211
3.1.4 Fazit. Fünffache ›Verständigung‹ . . . . . . 217

3.2 Serdar Kurnaz | Wir-Konstitutionen (III)
Mission bzw. Daʿwa als Außenbeziehung? . . . . . 218

Die Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223

Inhalt

7



HV 39289 / p. 8 / 21.12.2021



HV 39289 / p. 9 / 21.12.2021

Vorwort

Die theologischen Fragen, die der vorliegende Band zu be-
antworten versucht, stammen aus Jerusalem. Dort, auf dem
Zion, bereitete Dekanin Johanna Erzberger mit ihrem Team
das 47. Theologische Studienjahr vor. Sie wagte sich an ein
heißes Eisen: »Landverheißung, Landgabe, Landnahme«. Seit
Jahrzehnten sind im Heiligen Land, in Israel und Palästina,
die Fragen nach der Heiligkeit des Landes, nach der Berech-
tigung von Besitzansprüchen, nach der Gültigkeit biblischer
Zusagen für politische Entscheidungen heiß umstritten – und
leider blutig umkämpft. Politik und Diplomatie scheinen
keine Lösung zu finden. Umso angebrachter ist es, dieselben
Fragen auch theologisch zu stellen.

Vorbereitet also war das 47. Jerusalemer Studienjahr mit
einem treffenden Jahresthema. Doch dann kam Covid. Die
Pandemie – und die israelischen Behörden – erlaubten es
den Studierenden nicht, im Sommer 2020 aus ihren deutsch-
sprachigen Heimatländern einzureisen. Aber kann es ein
Jerusalemer Studienjahr ohne Ortsbezug geben? Außerhalb
der heiligen Stadt? Ohne monastisch-rhythmische Nähe, wie
sie die Benediktiner der Abtei Dormitio auf dem Zion seit
Beginn der Studienjahre sicherstellen? Man fand eine vorü-
bergehende Lösung in einer anderen heiligen Stadt: Die
Benediktinerhochschule »Päpstliches Athenäum Sant’Ansel-
mo« auf dem Aventin bot sich an. Ihr ist das Studienjahr
ohnehin akademisch zugeordnet. Und die große benedik-
tinische Gemeinschaft der Primatialabtei Sant’Anselmo –
unter demselben Dach – bot bereitwillig Gastfreundschaft.
Das Jerusalemer Studienjahr in Rom? Es sollte ja nur vorü-

9



HV 39289 / p. 10 / 21.12.2021

bergehende Bleibe für die ersten Monate des Studienjahres
sein.

Dekanin und Fürsprecher erreichten kurz vor Weihnach-
ten den entscheidenden Durchbruch: Das israelische Innen-
ministerium bewilligte Visen für die gesamte Gruppe! Am
Nachmittag desselben Tages aber eine weitere Nachricht,
und nun große Enttäuschung: Auf Beschluss der Knesset hat-
te Israel seine Landesgrenzen dichtgemacht. Der Flugverkehr
wurde eingestellt. Erst im Frühjahr erschienen am Horizont
neue Hoffnungsschimmer. Erste Grenzöffnungen zeichneten
sich ab. Mit Sondergenehmigung gab es wieder Einreisen.
Jedoch erteilte man die zunächst nur israelischen Staats-
bürgern. Bis zum Ende des Studienjahres änderte sich dies
nicht mehr: Man hatte die Visen, aber keine Einreise-
erlaubnis. Rom blieb Studienjahresort 2020/21.

Manche katholische Studierende feierten den unvorherge-
sehenen Romaufenthalt als Heimspiel und erschlossen den
Kommiliton*innen die unterschiedlichsten römischen Wel-
ten. Dass diesem Studienjahr sogar eine Papstaudienz ge-
währt wurde, war ebenfalls für manche ein gewisser Trost.
Mitunter aber ließen die Teilnehmer*innen doch – verständ-
lich, bei allem ökumenischen Interesse – durchklingen: Rom
ist kein Ersatz für Jerusalem. Der Zauber des Aventin kann
unsere Sehnsucht nach Jerusalem nicht stillen.

So erwies sich die Themenwahl auf unvorhergesehene
Weise als treffend: Der Ortsbezug, den das Jahresthema vor-
gegeben hatte, blieb stets spürbar – schmerzlich. Auch weil
viele Dozierende pandemiebedingt nicht einmal nach Rom
kommen konnten und vom Bildschirm weg unterrichten
mussten, war immer wieder zu erleben, was Lokalität, Distanz
und Präsenz bedeuten.

Allerdings mussten unter solchen Bedingungen die dies-
maligen »Muslimisch–christlichen Werkwochen« doch nicht
ausfallen. Fünf Studentinnen der islamischen Theologie

Vorwort

10



HV 39289 / p. 11 / 21.12.2021

konnten aus Deutschland nach Rom kommen, und ebenso
wir beide. Drei weitere Dozierende wirkten mit uns zusam-
men, mussten sich aber übers Internet zuschalten: Ömer
Özsoy, Zishan Ghaffar und Angelika Neuwirth. Letzterer ist
es dankenswerterweise gelungen, eine ihrer Vorlesungen zu
einem Buchkapitel auszuarbeiten. Ihr Beitrag macht denn
auch im vorliegenden Band den Aufschlag.

Worum geht es? Wie unsere Vorlesungen in Rom gehen
auch die hier folgenden Beiträge auf das Jahresthema mit sei-
nen Land-Fragen ein. Theologisch verweist es ja auf den ge-
samten Fragenkomplex von Grenzen. Können sie heilig sein?
Sind Grenzen gottgewollt, Gebiete göttlich begrenzt? Offen-
bar erklären Religionen ja Teile der Welt als ausgegrenzt:
herausgeschnitten (templum), verboten (ḥaram), saktioniert
(sanctissimum). Das kann bedeuten, dass sie niemandem ge-
hören und damit allen gleichermaßen offen stehen, dass sie
menschlichem Zugriff entzogen sind, allein dem Heiligen
geweiht, raumgreifend auf Erden, Zugang eröffnend und
zum Auszug herausfordernd aus allem Gehabten. Aber kann
Gott, doch unfassbar, an einem Ort wohnen? Wohnen wol-
len? Sich festlegen? Und man muss mitsehen: Wenn Teile der
Welt als heilig gekennzeichnet sind, kann dies auch bedeuten,
dass sie nur bestimmten Menschen gehören sollen, dass Mit-
menschen ausgegrenzt werden.

Es zeigte sich bereits in solchen Vorüberlegungen, dass die
Grenz-Fragen im Resonanzraum unserer gemeinsam bedach-
ten Überlieferungen alle theologischen Grundprobleme zum
Schwingen bringen: Wie umzugehen ist mit dem Heiligen,
dem Fremden, »dem Anderen«.

Angelika Neuwirths Aufschlag spielt die Ortsfrage anhand
der koranischen Jerusalem-Theologie durch. Was der Koran
beizutragen hat, zeigt sich erst in ihrer historischen Mehr-
fachkontextualisierung: innerhalb der Ereignisse seiner Ge-
genwart, innerhalb seines religiösen, gerade liturgischen

Vorwort

11



HV 39289 / p. 12 / 21.12.2021

Klangraums, aber auch in der Verortung der einzelnen kora-
nischen Aussagen in der Reihenfolge des Verkündigungs-
geschehens. Es stellt sich so heraus, dass der Koran gegenüber
den anderen spätantiken Religionen keine eliminatorische
Haltung einnimmt. Vielmehr weist er der um ihn entstehen-
den Gemeinde im Religionsstreit eine die anderen bewahren-
de Vermittlerrolle zu.

So ist der gesamte Themenkomplex von Gebiet, Wohn-
recht, geistlichem und politischem Ortsbezug schon durch
die Koranforschung aufgerufen. Die von Angelika Neuwirth
gestellten Fragen einer Theologie des Ortes beantworten wir
anschließend aus unseren Disziplinen – der christlichen und
islamischen Theologie.

In einem zweiten Anlauf gehen wir nochmals von Be-
obachtungen der Koranforschung aus. Der Koran scheint
nicht nur zu den anderen Religionen eine integrativ-versöh-
nende Haltung einzunehmen, sondern sogar gegenüber dem
Widergeist: der Teufel als göttlich begrüßter Provokateur, als
klärender Kläger. Dann aber stellt sich die Frage: Wo genau
verläuft die Grenze zwischen dem Guten und dem Bösen?
Und ebenso: zwischen Rein und Unrein, zwischen »Wir«
und »Ihr«? Will man darauf theologisch eingehen, sind die
großen Fragen einer Theologie der Geschichte zu stellen und
ist nachzuzeichnen, wie sich durch Ritus, Religion und Tradi-
tion ein »Wir« konstitutiert.

Ebenso ist darin aber die Frage nach dem Umgang mit
dem anderen als religiös anderem, als Andersgläubigem auf-
geworfen. Wennwir Abgrenzungen zu bedenken haben, müs-
sen wir theologisch auch auf das Verhältnis von Christ*innen
und Muslim*innen zueinander eingehen. Wir tun es im drit-
ten Kapitel. So klärt sich im Laufe unserer Überlegungen auch
der Titel des vorliegenden Bandes: Grenzen können heilig
sein, sogar heilsam; können allerdings auch menschenverach-
tend ausschließen. Grenzen kann man allerdings auch über-

Vorwort

12



HV 39289 / p. 13 / 21.12.2021

winden. So ist dem scheinbar Störenden Aufnahme einge-
räumt, ja Mitwirkung ermöglicht!

Angelika Neuwirth und wir beide tragen im Folgenden
eine Reihe von Gedanken erstmalig vor. Wir freuen uns auf
Auseinandersetzungen mit den Leserinnen und Lesern und
hoffen auf fortgesetzte Gespräche miteinander: nächstes Jahr
in Jerusalem!

Serdar Kurnaz und Felix Körner SJ

Vorwort

13



HV 39289 / p. 14 / 21.12.2021



HV 39289 / p. 15 / 21.12.2021

Felix Körner | Einführung
Grenzen der Geographie,

der Geschichte und der Religion

»Sei gegrüßt, du Ort Gottes, der keinen Ort hat«, so be-
singt die Kirche Maria. So nämlich heißt es im Akathistos-
Hymnus.1

Ort des Ortlosen? Die Kirche besingt hier Gottes Heilswir-
ken, indem sie Maria besingt, die Gottesmutter; aber kann
Gott eine Mutter haben? Der christliche Glaube ist voller sol-
cher Spannungsausdrücke. Er scheint eine paradoxe Lehre zu
sein. Wir wollen uns damit nicht zufriedengeben. Einfach zu
sagen, dass hier in fremdartiger Rede gesprochen wird, ge-
nügt nicht. Wenn es unlogisch ist, dann müssen wir Ein-
spruch erheben; gleich, wer so spricht. Denn die Logik darf
sich keiner Kultur unterwerfen; dennoch: Verschiedene Kul-
turen bieten verschiedene Muster, die Welt wahrzunehmen.
Zwei solche unterschiedliche Wahrnehmungskulturen lassen
sich gut vergleichen: die Weltsicht der Griechen und die Welt-
sicht Israels. Wenn man eine – natürlich zunächst arg grobe –
Benennung vorausschicken will, dann lässt sich sagen: Wo
sich Hellenisches und Hebräisches begegnen, steht Kosmos
versus ʿôlām.

Wie haben die klassischen Griechen die Welt wahrgenom-
men? Das will man vielleicht vor allem aus ihren Texten erse-
hen; aber betrachten wir auch ihre Bauten, speziell die Tem-
pel. Deren Grundform ist die stabile Ordnung. Die Antike-
Begeisterung der wilhelminischen Zeit lässt sich gut nachvoll-
ziehen. Das Klassische, das Geordnete war in der deutschen

1 Χαῖρε, Θεοῦ ἀχωρήτου χώρα / chaire, theou achōrētou chōra. – Auf
den Hymnus geht Angelika Neuwirth sogleich (S. 33) genauer ein.

15



HV 39289 / p. 16 / 21.12.2021

Kaiserzeit für viele Inbegriff der Schönheit: Symmetrie, klare
Muster – erhaben über alles organisch Überraschende, über
alles bewegt Gebrochene, über das immer neu Verwirrende,
zufällig Wirkende, menschelnd Unvorhersehbare, insofern:
erhaben über die Geschichte.

Der antike Tempel als Gotteswohnung (ναός / naos) ver-
körpert diese enthobene Erhabenheit. Unser Wort »Tempel«
erinnert noch daran, dass hier etwas aus der Welt heraus-
geschnitten ist: der τέμενος (temenos) verdankt sich einem
Schnitt (τόμος / tomos), einem Schneiden (τέμνειν / tem-
nein). Was wird geschnitten? Der Wahrsager, der Augur hat
mit seinem Krummstab (lituus) erst einen bestimmten Be-
reich umzeichnet und damit herausgetrennt, aus dem Gesamt
der Erde und des Himmels. In ihm beobachtet er nun vor
allem die Vögel, gerade ihren Flug. So nimmt er im templum
seine Beschauung vor (con-templatio). Entsteht damit also
heiliger Bezirk, ausgegrenzt aus dem Profanen? Das fanum –
von fas, »(Götter-)Spruch« – ist der Tempel. Davor liegt das
profanum. Aber das profanum ist nicht unheilig. Gerade hier
findet das Opfer statt! Die Gegenüberstellung von sakral und
profan, von geistlich und weltlich, ist den vorchristlichen
Kult-Kulturen unbekannt. Im spätantiken Rom ist es erst der
christliche Glaube, der ein »Heidentum« schafft, und zwar,
indem er sich davon absetzt.2 Damit übernimmt er eine bib-
lisch schon vorhandene Unterscheidung. Frühe christliche
Denker haben sie aufgegriffen. Tertullian verurteilt die öffent-
lichen Spiele in den Theatern:3 Sie seien götzendienerisch.

Einführung

2 Richard Lim, »Christianization, Secularization, and the Transforma-
tion of Public Life«, in: Philip Rousseau (Hg.), A Companion to Late
Antiquity, Oxford: Wiley-Blackwell, 2009, S. 497–511.
3 Tertullian, De spectaculis, §14 f.; auch Augustinus spricht sich gegen
den Theaterbesuch aus. Er begründet seine Ablehnung aber nicht mit
der im Theater betriebenen »idolatria«, sondern warnt vor »curiosi-

16



HV 39289 / p. 17 / 21.12.2021

Kaiser Konstantin II. aber erlaubt in einem Dekret von 341
die Schauspiele weiterhin. Seine Begründung jedoch hat nun
dieselbe biblische Unterscheidung weitergedacht: Die Spiele
seien kein Götzendienst, sondern etwas Weltliches.4

Die Vorstellung, der göttliche Bezirk und Bau stelle die
Ordnung der Welt dar, ist typisch griechisch, wenn man die
Kulturen von Hellas und Israel nebeneinanderstellen will.
Hellenischerweise begehtman die schöneOrdnung derWelt –
auf Griechisch: den κόσμος / kosmos.

Israel schafft sich zwar auch einen Tempel; aber er wird
sogleich göttlich infrage gestellt. Theologische Tempelkritik
findet sich biblisch unter zwei Gesichtspunkten, die zueinan-
der gehören. David beschließt, Gott ein Haus zu bauen, aus
Zedernholz soll es errichtet sein wie der eigene Königspalast –
eine feste Gotteswohnstatt statt des bisherigen Zeltes. Der
Prophet Nathan erhält daraufhin den göttlichen Auftrag:

2 Samuel 7,5 Geh zu meinem Knecht David und sag zu ihm: So
spricht der Herr: Du willst mir ein Haus bauen, damit ich darin
wohne? 6 Seit dem Tag, als ich die Israeliten aus Ägypten herauf-
geführt habe, habe ich bis heute nie in einem Haus gewohnt,
sondern bin in einer Zeltwohnung umhergezogen. 7 Habe ich in
der Zeit, als ich bei den Israeliten von Ort zu Ort zog, jemals zu
einem der Stämme Israels, die ich als Hirten über mein Volk
Israel eingesetzt hatte, ein Wort gesagt und sie gefragt: Warum
habt ihr mir kein Haus aus Zedernholz gebaut? 8 Sag also jetzt
meinem Knecht David: So spricht der Herr der Heerscharen: Ich

Einführung

tas«: der von der Gottsuche ablenkenden oberflächlichen Neugier:
Confessiones, §3.2.2 und 3.2.4.
4 Wolfram Drews, Almut Höfert und Jörg Gengnagel, »Sakralität und
Sakralisierung in transkultureller Perspektive«, in: Wolfram Drews,
Antje Flüchter, Christoph Dartmann, Jörg Gengnagel, Almut Höfert,
Sebastian Kolditz, Jenny Rahel Oesterle, Ruth Schilling und Gerald
Schwedler, Monarchische Herrschaftsformen der Vormoderne in trans-
kultureller Perspektive (Abhandlungen und Beiträge zur historischen
Komparatistik, Band 26), Berlin: de Gruyter, 2015, S. 175–238, S. 180 f.

17



HV 39289 / p. 18 / 21.12.2021

habe dich von der Weide und von der Herde weggeholt, damit du
Fürst über mein Volk Israel wirst, 9 und ich bin überall mit dir
gewesen, wohin du auch gegangen bist. Ich habe alle deine Feinde
vor deinen Augen vernichtet und ich werde dir einen großen Na-
men machen, der dem Namen der Großen auf der Erde gleich ist.
10 Ich werde meinem Volk Israel einen Platz zuweisen und es
einpflanzen, damit es an seinem Ort wohnen kann und sich nicht
mehr ängstigen muss und schlechte Menschen es nicht mehr un-
terdrücken wie früher 11 und auch von dem Tag an, an dem ich
Richter in meinem Volk Israel eingesetzt habe. Ich verschaffe dir
Ruhe vor allen deinen Feinden. Nun verkündet dir der Herr, dass
der Herr dir ein Haus bauen wird.

Also: Gottes so festgelegtes Wohnen wäre eine skandalöse
menschliche Bemächtigung Gottes. Gott will vielmehr dem
König David ein »Haus« errichten: eine Familie, nämlich eine
Dynastie. Protagonist der Geschichte ist doch Gott! Darin
zeigt sich bereits die andere Infragestellung des Tempelgedan-
kens in Israel – einerseits der Bemächtigungsversuch Gottes
durch Ortsfestlegung; andererseits der Geschichtsbezug. Der
Tempel bezeugt und bewirkt zwar auch kosmische Ordnung;
aber Israels Kult steht in einem anderen Zusammenhang als
dem der kosmischen Ordnung: Er ist Erinnerung an gesche-
hene Geschichte. Sie gibt Israel seinen Lebenskontext. Israel
ist ja Gottes Bundesvolk. Gedächtnis des Bundes muss began-
gen werden; und die Geschichte mit dem Gedächtnis des
Bundes gibt dem Volk auch seine Lebensregel: das Gesetz.
Im Allerheiligsten steht keine Götterstatue. Dort liegt viel-
mehr, in der Bundeslade, das Gesetz: die Bundesurkunde.

So lassen sich zwei grundlegend unterschiedliche Mentali-
täten vergleichen: griechisch muss alles geordnet sein; in Isra-
el ist alles geschichtlich. Geordnet, das heißt griechischerseits
auch, dass man beim Blick auf die Welt das zugrundeliegende
Prinzip sucht, das unveränderlich sein soll. Man will hinter
den täuschenden Eindruck, den bloßen Anschein, hinter die
damit entstehende verkehrte Meinung blicken – und so zum

Einführung

18



HV 39289 / p. 19 / 21.12.2021

wahren Wesen kommen, vom Schein zum Sein. Von der blo-
ßen Wahrnehmung (αἴσθησις / aisthēsis) und dem doch gar
nicht zutreffenden Mythos zum Logos. Was diesen Logos ver-
deckt, ist das Anscheinende. Daher bilden die Griechen ein
Wort, das vom »Scheinen« (δοκεῖν / dokein) kommt, um zu
benennen, was sie hinter sich lassen wollen: »die (verkehrte,
vom Schein fehlgeleitete) Meinung« ist die δόξα / doxa. Die
Sachen sehen zwar so aus, als würden sie sich ändern; aber
das ist nur Anschein. Der Anschein verführt uns zur Mei-
nung. Die Wirklichkeit liegt darunter. Zu ihr müssen wir
durch Denken, durch kritische Analyse vordringen.

Scharf kontrastierend ließe sich sagen: Israel erfährt die
Welt ganz anders. Sie überrascht immer. Ständig geschieht
Neues: ein Erfolg – und dann ein Scheitern. Dahinter waltet
nicht ein kosmisches Prinzip, sondern das ist Gottes Handeln.
Die Welt ist Geschehen, und das Geschehen ist maʿaśê
YHWH: Taten des Herrn (Richter 2,7 etc., Sg. maʿăśæ). Er
hat einen Plan und zeigt sich in seiner überlegenen Größe.
Für Gottes erhabene Wirkmacht verwendet Israel ein Wort,
das erst einmal »gewichtig sein« bedeutet, dann aber auch
»lichtvoll aufstrahlen«: k-b-d. Der kāḇôḏ des Herrn ist seine
»Herrlichkeit«.

Hier sieht man zwei grundverschiedene Erkenntnistheo-
rien. Die Welt, die wir erfahren, ist nicht der trügerische An-
schein, sondern sie ist die Geschichte, in der Gott seine Herr-
lichkeit erweist. So haben ganz andere Maßstäbe des
Wirklichkeitskontaktes die Oberhand. Griechisch könnte
man sagen, die drei Maßstäbe sind: Kosmos (statisch), Hin-
terfragung (kritisch), Logos (fundamental). Israel dagegen hat
seinen Wirklichkeitszugang in den drei Maßstäben Zeit,
Treue und Wort. Im Laufe der Zeit wird Gott seine Herrlich-
keit erweisen; am Ende wird alles klar sein: das Strahlen sei-
ner Herrlichkeit wird alle überzeugen; bis dahin wird noch
viel Schlimmes geschehen. Aber wir können uns auf Gottes

Einführung

19



HV 39289 / p. 20 / 21.12.2021

Treue (ʾæmæṯ) verlassen, auch wenn wir noch nicht den Sinn
in allem sehen, was geschieht. Wir haben eine Zusage, Gottes
Verheißung; der Herr hat uns sein Wort gegeben. Wir – sein
Volk – werden sehen, und alle werden sehen, dass sich Gott in
dem, was wir jetzt erst nur erinnernd sehen und als verheißen
hören, als zuverlässig erweist. Gott ist seinem Bund treu. Er
wird sich vor den Augen aller erweisen als mächtig, heilig,
herrlich – als der Herr (Ezechiel 38,23).

Wenn Israel nun ab dem dritten vorchristlichen Jahrhun-
dert seine hebräischen Schriften ins Griechische übersetzt,
wählt es für »Herrlichkeit« ausgerechnet das Wort δόξα.
Warum wird aus Gottes aufscheinender Wucht, seinem
kāḇôḏ, ein Wort für »Meinung«? Weil die Meinung, die man
von einer Person hat, auch deren guten Ruf bezeichnen kann,
ja ihren Ruhm. Israel verwendet gelegentlich den Ausdruck
»der Name Gottes« in diesem Sinne: Gottes Anerkanntheit.
Gottes Name und Gottes guter Ruf, sein Ruhm gehören zu-
sammen (Psalm 48,12); und die Nähe von Herrlichkeit und
Namen Gottes ist hier ganz klar:

Psalm 102,16 Dann fürchten die Völker den Namen des Herrn /
und alle Könige der Erde deine Herrlichkeit.

Wenn wir in der griechischen Bibel – der Septuaginta wie
dem Neuen Testament – von der δόξα Gottes hören, dann
ist nicht von einer zu überwindenden Meinung die Rede; son-
dern von Gottes Aufscheinen in der Geschichte: Er zeigt sich
durch seine Machttaten und wird sich am Ende der Geschich-
te ganz als der Herr der Geschichte erwiesen haben – so die
Hoffnung der Bibel.

Δόξα (doxa), das Wort, mit dem die Bibel von Gottes
»Herrlichkeit« sprechen wird, bedeutete bei den Griechen zu-
vor also »Meinung«. Die Wahrheitssuche der Griechen hat
erwartungsgemäß Spitzenleistungen der denkerischen Ana-
lyse hervorgebracht. IhrMeister ist Aristoteles (st. 332 v.Chr.).

Einführung

20



HV 39289 / p. 21 / 21.12.2021

Er schreibt auch gegen diejenigen an, die mit rhetorischen
Taschenspielertricks überzeugen wollen, die Sophisten. Was
aus ihren angeblichen Beweisen folgt, widerspricht zugleich
der allgemeinen Überzeugung und der ursprünglichen Er-
wartung; es ist para-dox, »gegen die Meinung und Er-
wartung«. Ein Beispiel ist: Korsikos ist kunstsinnig (μουσι-
κός / mousikos) und nicht kunstsinnig. Das klingt paradox.
Dahinter steht schlicht eine Albernheit. Man meint mit
Korsikos einmal einen Kunstsinnigen, dann aber einen an-
deren Menschen. Aristoteles rät, hier schleunigst die Zwei-
deutigkeit (ἀμφιβολία / amphibolia) aufzudecken, indem
man die Benennungen genau abgrenzt (διορίζεσθαι / di-
horizesthai).5

In dem soeben unternommenen kurzen Rundblick war
von vier Fragestellungen die Rede. Zunächst vom Tempel
und damit von Gottes Lokalität: Hat Gott einen bestimmten
Ort? Dann von der Welt als zeitlicher Dynamik: Ist sie ins-
gesamt Gottes Geschichte? Auch die Andersgläubigen waren
hier bereits in den Blick gekommen: Haben sie eine Rolle in
dieser Geschichte? Schließlich waren wir von der Herrlichkeit
Gottes auf die verwirrenden Ausdrücken gekommen, mit de-
nen sich Glaube – zumal der christliche – zur Sprache bringt:
Ist er unverständlich, unlogisch? Damit sind vier Themen an-
geklungen, die theologischer Bearbeitung harren. Die Über-
legungen zur Sprache in der Theologie – zu den Paradoxien –
gliedern wir aus. Ihnen wird in einem anderen Band der
»Jerusalemer Religionsgespräche« eigens Raum gewährt.
Was wir im hier unmittelbar Folgenden tun, ist nun dreierlei:
Wir entwerfen eine Theologie des Ortes, der Geschichte und

Einführung

5 Aristoteles, Sophistische Widerlegungen Περὶ σοφιστικῶν ἐλέγχων,
166b: Kapitel 17, §6 f.

21



HV 39289 / p. 22 / 21.12.2021

der Religionen. Wir tun dies im Gespräch von christlicher
und islamischer Theologie mit der Koranforschung.

Die erste Frage geht nun an die Koranforschung: Welche
Rolle hat denn Jerusalem im Koran?

Einführung

22


