
Frère John, Taizé

Metanoia

Umkehr als Wegweiser
christlichen Lebens



Originalausgabe:
Metanoia: La grammaire de la vie chrétienne
Übersetzung aus dem Englischen: Dr. Daniela Busse
©2021 Ateliers et Presses de Taizé, 71250 Taizé Communauté, France

Für die deutschsprachige Ausgabe:
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2022
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Als Bibeltext ist zugrunde gelegt:
Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift,
vollständig durchgesehene und überarbeitete Ausgabe
© 2016 Katholische Bibelanstalt, Stuttgart
Alle Rechte vorbehalten

Umschlagmotiv: Frère Jean-Marie, Taizé
Covergestaltung: Verlag Herder
Innengestaltung: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN (Print) 978-3-451-38926-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82926-0



Inhalt

5

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1 Die Perspektive ändern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

2 Reue: Ins Moralisieren hineinrutschen . . . . . . . . . . . . . 17

3 Bekehrung: In den Triumphalismus hineinrutschen 27

4 Das Abenteuer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

5 Getauft in Christus hinein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

6 Gottes Willen tun . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

7 Das Verlassen der Komfortzone . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

8 Illusionen, Ideologien und Informationen . . . . . . . . . . 79

9 Den Leib erkennen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Schlusswort: Auf eigenen Füßen stehen . . . . . . . . . . . . . . . 111





Einleitung

Seit Jahrhunderten beschäftigen sich Menschen in einer Flut

von Büchern, Artikeln und Predigten damit, das Besondere

eines Lebens in der Nachfolge Jesu zu ergründen. Manche

Autoren beginnen ihre Untersuchung mit einem Blick auf

die Person Jesu, wie sie uns in den vier Evangelien begegnet,

denn von jeher haben Christen ihre Lebensweise als imitatio

Christi – als Christusnachfolge – verstanden. Andere gehen

eher methodisch-systematisch vor und begründen ihre Über-

legungen mit ausgewählten Bibelstellen wie der Bergpredigt

(Mt 5–7), den Seligpreisungen (Mt 5,1–11) oder den von Pau-

lus beschriebenen „Früchten des Geistes“ (vgl. Gal 5,22). Sol-

che Texte, die sich vor allem mit dem Inhalt des christlichen

Daseins befassen, enthalten oft großartige Anregungen für

diejenigen, die ein Leben nach dem Evangelium führen wol-

len. Sie möchten eine Antwort geben auf die Frage: „Was sind

Merkmale und charakteristische Eigenschaften eines Lebens

in den Fußstapfen Christi?“

Leider berücksichtigen diese durchaus wichtigen For-

schungsansätze in der Regel zumeist aber nicht eine weitere

jedoch unverzichtbare Dimension, die sich nicht auf den

Gehalt sondern vielmehr auf die Gestalt des Glaubens kon-

zentriert. Anders ausgedrückt: Dieser andere Ansatz stellt

vor allem die ‚Grammatik‘ der Nachfolge Jesu und nicht

deren ‚Vokabular‘ ins Zentrum der Betrachtung. Um eine

Sprache sprechen oder schreiben zu können, müssen wir

7



sowohl die Bedeutung der Wörter als auch die Regeln ihrer

Verknüpfung kennen, die uns helfen, diese Wörter sinnvoll

zu verbinden. Grammatik und Vokabular ergänzen sich

gegenseitig. Wenn wir die Grammatik außer Acht lassen,

können Missverständnisse entstehen, selbst wenn die richti-

gen Wörter verwendet werden.

In diesem Buch soll es um die Grammatik des christli-

chen Lebens gehen. Sie ist unabdingbar, wenn das Leben

der Glaubenden dem ihres Meisters entsprechen und dieses

authentisch spiegeln soll. Gelingt dies nicht, kann es passie-

ren, dass selbst die überzeugendsten christlichen Werte in

eine Lebensweise integriert werden, die uns daran hindert,

das atemberaubend Neue Gottes zu begreifen. Diese Werte

laufen dann Gefahr, lediglich als Sahnehäubchen auf einem

Leben angesehen zu werden, das sich eigentlich nur an

menschlichen Maßstäben ausrichtet.

Mit diesem Buch möchte ich zeigen, dass die Grammatik,

die einem Leben im Glauben zugrunde liegt, mit einem grie-

chischen Wort zusammengefasst werden kann, das am

Anfang des Evangeliums Jesu Christi steht: mit dem Sub-

stantiv metanoia bzw. dem Verb metanoeō. Diese Begriffe

müssen zunächst von den vielen unzutreffenden Bedeutun-

gen, die ihnen über die Jahrhunderte hinweg zugesprochen

wurden und die ihren eigentlichen Sinn verschleiert haben,

befreit werden. Vielleicht kann uns dies heute besser als je

zuvor gelingen.

Wenn ich mir an dieser Stelle eine persönliche Bemer-

kung erlauben darf: Beim Schreiben dieses Buches wurde

mir immer mehr bewusst, dass ich mich einem Thema wid-

me, das mich schon seit Langem fasziniert. Meine ersten

Veröffentlichungen vor nunmehr über dreißig Jahren waren

8

Einleitung



Überlegungen über das Glaubensleben als Pilgerweg, als

eine Reise auf den Spuren eines pilgernden Gottes. Mit Jesus

nimmt dieser Weg menschliche Züge an und führt mitten

hinein in die Weltgeschichte. Meine späteren Bücher über

das Neue und die Heiligkeit in der Bibel beschreiben mehr

den Ton oder die Farbe dieses Lebens als dessen Inhalt.

Zuletzt habe ich in meiner ausführlichen Betrachtung des

Karsamstags als dem Tag, der das christliche Leben in dieser

Welt auf den Punkt bringt, versucht, die Verfasstheit einer

Existenz in diesem ganz besonderen Bereich, der zwischen

Leben und Tod aufgespannt ist, aufzuzeigen. Durch die Wie-

deraufnahme dieses Leitmotivs hoffe ich, das Verständnis für

die Schönheit und Einzigartigkeit eines Lebens aus dem

Glauben erweitern und vertiefen zu können. Dies scheint

mir umso wichtiger in einer Welt, die mehr und mehr nach

ihrer Identität sucht, weil die alten Antworten immer selte-

ner überzeugen.

9

Einleitung





1

Die Perspektive ändern

Fangen wir, wie es sich gehört, ganz am Anfang an. Was ist

eigentlich damit gemeint, wenn man vom christlichen

Glauben spricht? Diese Frage ist insbesondere deshalb

wichtig, weil dieser Glaube im Laufe seiner zweitausendjäh-

rigen Geschichte viele unterschiedliche Formen angenom-

men hat. Handelt es sich dabei um eine Weltreligion, eine

Lebensweise, eine innere Überzeugung oder eine Instituti-

on, deren Entwicklung eng mit der Geschichte der west-

lichen Kultur verknüpft ist? Wahrscheinlich von allem ein

bisschen und diese Aufzählung ist sicherlich noch nicht

vollständig. Um unseren Blick zu schärfen, möchte ich die

von den Christen als ‚Neues Testament‘ bezeichnete Samm-

lung von Schriften etwas genauer betrachten. Diese beginnt

mit den unter dem Begriff ‚Evangelien‘ bekannten Büchern

und erzählt die Geschichte des Mannes, der normalerweise

als Begründer des Christentums angesehen wird. Es geht

also zunächst um Jesus von Nazaret – einen Juden, der im

ersten Jahrhundert in Palästina lebte und der, nach einem

kurzen Auftreten als umherziehender Prediger, verhaftet,

verurteilt und durch die Römer wegen Volksverhetzung

gekreuzigt wurde.

Um den Blick noch weiter zu schärfen, betrachten wir das

kürzeste und wahrscheinlich älteste Evangelium, das als kata

Markon, „nach Markus“, bezeichnet wird. Nach einer kurzen

Einleitung finden wir hier gleich zu Beginn die ersten Worte

11



Jesu. Diese können als programmatisch gelten, auch wenn

die meisten Bibelwissenschaftler diese Worte nicht als ipsis-

sima verba Jesu ansehen, d. h. also nicht als wirklich von

ihm zu einer bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort

gesprochene Worte. Dennoch ist es wahrscheinlich, dass der

Evangelist an dieser Stelle Ausdrücke nutzt, die Jesus übli-

cherweise in seinen Predigten verwendete, und so kom-

biniert, dass sie den Kern seiner Botschaft so genau wie mög-

lich wiedergeben.

Soweit wir wissen, sprach Jesus Aramäisch, die Um-

gangssprache der Juden in Palästina zu dieser Zeit, während

die Evangelien in Koine-Griechisch überliefert wurden –

einer vereinfachten Form des Griechischen, das als Verstän-

digungssprache im östlichen Mittelmeerraum diente. Damit

sind wir ohnehin schon einen Schritt weit von Jesu eigener

Predigtweise entfernt und demzufolge abhängig von der

Interpretation seiner Worte durch die Evangelisten. Um die

Dinge nicht noch komplizierter zu machen und uns durch

eine zusätzliche Übersetzung weiter vom Original zu entfer-

nen, möchte ich den griechischen Text in einer wörtlichen

Übersetzung untersuchen. In Mk 1,15 wird erzählt, dass

Jesus nach Galiläa kam, um „die frohe Botschaft Gottes zu

verkünden“:

peplērōtai ho kairos kai ēggiken hē basileia tou theou
ist erfüllt der richtige

Moment
und ist ange-

kommen
die Herrschaft Gottes

metanoeite kai pisteuete en tōi euaggeliōi
kehrt um und glaubt an die frohe Botschaft

Im Griechischen begegnet uns hier eine sehr gleichmäßige

Struktur: In der ersten Zeile stehen zwei Prädikate im Indi-

kativ Perfekt mit ihren Subjekten, die durch das Bindewort

12

Die Perspektive ändern



kai (und) miteinander verbunden werden. Und auch die

zweite Zeile beginnt mit zwei Verben im Imperativ Präsens,

die ebenso durch kai verbunden werden. Da das griechische

Perfekt einen präsentischen Zustand ausdrückt, der aus

einer vergangenen Handlung resultiert, verkündet der erste

Teil demnach etwas, das schon geschehen ist und immer

noch geschieht. Der zweite Teil lädt die Zuhörer ein, auf die-

ser Grundlage etwas zu tun, jedoch nicht im Sinne eines ein-

maligen Handelns, sondern stetig. Dies entspricht genau der

Bedeutung eines Imperativs Präsens im Griechischen.

Worum geht es hier also genau? Der erste Satzteil erklärt

zunächst lediglich, dass „die Zeit gekommen ist.“ Das Wort kai-

ros beschreibt aber keine Zeitspanne, sondern einen Augenblick

von besonderer Bedeutung. Das Verb plēroō „füllen, vollenden,

erfüllen“ bezieht sich auf eine Erwartung, die nun erfüllt ist. Bis

dahin befand sich dieser kairos, der den Menschen zugesagt

wurde, in ferner Zukunft. Jetzt ist er ganz nah. Die Saat ist

gereift und die Pflanze ist bereit aufzublühen; der Bogen ist

gespannt und der Pfeil fliegt gleich los.

Der zweite Satzteil verdichtet die zunächst allgemeine

Aussage und erklärt den kairos als das Kommen des Gottes-

reiches. Hier bewegen wir uns nun deutlich in einem bib-

lischen und jüdischen Kontext. Für das Volk Israel zur Zeit

Jesu war der Gott der Bibel nicht nur der Herrscher über

alle Dinge, Schöpfer des Universums und Vater seines Vol-

kes, sondern auch „ein barmherziger und gnädiger Gott,

langmütig und reich an Huld und Treue“ (Ex 34,6). Nicht

immer jedoch waren die Menschen bereit, seine Herrschaft

anzuerkennen und nach seinen Geboten zu leben, selbst

wenn sie an Gott glaubten. Und so wurde die Welt, statt ein

Königreich voller Gerechtigkeit und Frieden zu sein, immer

13

Die Perspektive ändern



öfter zu einem Ort von Verwirrung, Unruhe und anderen

Übeln. Deshalb sehnten sich die gläubigen Menschen nach

dem Tag, an dem das ganze Volk Gott als seinen König aner-

kennt und nach seinen Vorstellungen lebt. Wenn auch fast

alle diese Sehnsucht teilten, bestand doch wenig Überein-

stimmung darüber, auf welche Weise sich Gottes ersehnte

Herrschaft zeigen wird. Kommt sie plötzlich oder nach und

nach? Mit Gewalt oder mit Sanftmut? Direkt vom Himmel

oder durch die Vermittlung eines Gottesboten? Wer ist dazu

eingeladen? Auf all diese Fragen gaben die Schriftgelehrten

aus ihrem Studium der heiligen Schriften heraus sehr unter-

schiedliche Antworten.

Und nun verkündet ein Wanderprediger in Galiläa,

scheinbar ohne jegliche Legitimation, dass „das Reich Gottes

bevorsteht“. Das Perfekt des Verbs eggizō („sich nähern, nahe

herankommen“) meint eine Realität, die nahe gekommen ist

und von jetzt an immer nahe ist. Wenn man dies lediglich

mit „ist gekommen“ übersetzt, geht eine Nuance dieser grie-

chischen Zeitform verloren. Mit den Ausdrücken „ganz nah“

oder „vor der Tür“ nähert man sich dieser etwas paradoxen

Vorstellung einer Realität, die gerade dabei ist hereinzubre-

chen, etwas deutlicher an. Darüber hinaus muss man wis-

sen, dass der Ausdruck „die Zeit ist gekommen“ weder einen

Moment im Sinne von „hier und jetzt“ ausdrückt, noch in

unser Konzept von „Zeit“ eingeordnet werden kann. Viel-

mehr beschreibt dieses Tempus im Griechischen einen

ununterbrochenen Zustand der Zugänglichkeit. Der Aus-

druck des deutschen Theologen Paul Tillich „das Ewige im

Jetzt“ kann dabei helfen, einen Zugang zu dieser über-

raschenden Realität zu eröffnen, die unsere innerweltlichen

Kategorien an ihre Grenzen führt.

14

Die Perspektive ändern



So steht uns nun also laut der Verkündigung Jesu etwas

Welterschütterndes und völlig Unerwartetes bevor. Aber Jesus

liefert keine Beweise oder Erläuterungen für diese über-

raschende Ankündigung, sondern wechselt nur vom Indikativ

in den Imperativ: metanoeite kai pisteuete, „ändert eure Per-

spektive und glaubt“ an die Botschaft, die ihr gehört habt.

In welcher Beziehung stehen nun diese beiden Verben

zueinander? Ist eins von ihnen wichtiger als das andere? Es

läge nahe, hier die gleiche logische Verknüpfung wie im ers-

ten Satz zu konstruieren, in der von einer allgemeinen zu

einer konkreteren Beschreibung des Geschehens voran-

geschritten wird. Und so sollte wohl sehr wahrscheinlich

das erste Verb metanoeite als pauschale Antwort auf das, was

Gott tut, verstanden werden. In klassischem Griechisch

bedeutet das Verb metanoeō wörtlich „seine Meinung

ändern“. Etymologisch kommt es von noûs „der Geist“ und

der Vorsilbe meta- „nach, jenseits“. Das Wort noûs hat aber

im Griechischen eine breitere Bedeutung als unser Wort

„Geist“. Diese erklärt der amerikanische Theologe Johnson

als die „Interpretation von Realität, die die Basis für die Klug-

heit (phronesis) bildet, die bestimmte Entscheidungen lenkt“.1

Etwas vereinfachend könnte man es vielleicht mit „Denkwei-

se“ übersetzen. Insgesamt gesehen steht jedoch fest, dass

Jesus in seiner Verkündigung die Hörer zu einem Sinnes-

wandel oder einer Umorientierung ihres Lebens angesichts

dieser neuen Situation einlädt.

15

1 Luke Timothy Johnson, Among the Gentiles: Greco-Roman Religion
and Christianity (New Haven 2009), S. 160: „… a construal of reality
that forms the basis for the prudence (phronesis) that guides specific
decisions.“

Die Perspektive ändern



Der Logik der ersten Zeile folgend, erklärt nun also der

zweite Teil des Ausdrucks diese notwendige Veränderung

genauer. Pisteuō heißt „glauben“, also seinen Glauben oder

sein Vertrauen (pistis) in etwas oder jemanden setzen. Hier

bedeutet es vor allem, Vertrauen in die soeben von Jesus ver-

kündete frohe Botschaft zu haben und diese zutiefst ernst zu

nehmen. Mit anderen Worten: Es wird von den Menschen

erwartet, dass sie daraus weitreichende Konsequenzen für

ihr zukünftiges Denken und Handeln ableiten. Als Grund-

lage dafür muss ihnen das Vertrauen in den Boten genügen –

denn eine weitere Begründung für diese neue Lebensweise

wird nicht gegeben.

Fassen wir zusammen: Wenn wir Mk 1,15 als die Quint-

essenz der Botschaft Jesu verstehen, haben wir eine vor-

läufige Antwort auf unsere Frage, was Christsein bedeutet,

entwickelt. Dieses vollkommen Neue, das Gott uns damit

anbietet, müssen wir aus tiefstem Herzen annehmen. Das

bedeutet aber auch, dass wir aufgefordert sind, unser Den-

ken, Handeln, ja unser ganzes Sein, radikal zu verändern.

Im Neuen Testament wird diese Neuausrichtung mit dem

griechischen Wort metanoia ausgedrückt. Diese ist die grund-

legende ‚Grammatik‘ christlicher Existenz.

16

Die Perspektive ändern


