
Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens 

Alle Philosophie ist Arbeit am λόγος, genauer noch Arbeit am λόγος, im λόγος und durch den 

λόγος. Eine solche Ansicht begründet sich nicht allein durch die mannigfaltigen Bedeutungen,

die dem Ausdruck “λόγος“ 1 zugeschrieben werden und einer Interpretation der 

Philosophiegeschichte resp. der Tätigkeit des Philosophierens als einer mit diesen Bedeutungen 

korrespondierenden Praxis, sondern auch durch den Umstand, dass selbst die Relativierung und 

Kritik einer logozentrischen oder gar logokratischen Auffassung der Philosophie sich meisthin 

der Mittel des λόγος bedient.2 Damit wird keineswegs behauptet, dass alle Arbeit am λόγος 

bereits Philosophie sei, oder dass sich Philosophie darauf reduziere, Arbeit am λόγος zu sein.

Wo aber, so ließe sich sagen, in der Vernunft durch das Medium der Sprache darauf, wovon 

die Rede ist, Bezug genommen wird; oder aber, wo in Worten durch Begriffsbestimmungen auf 

die Sache selbst rekurriert wird, kann die Philosophie nicht ferne sein. Fassen wir diese Arbeit 

am λόγος konkreter noch als eine Praxis vertiefter Reflexion, dann zeigt sich auch die Nähe der 

Philosophie zum Denken. Zu einem spezifischen Denken freilich, das in seiner Eigenart als 

„selbstständige und selbstgesetzliche Tätigkeit des Geistes“ 3 vielleicht jener „Kunst des 

Denkens“ entspricht, an die Paul Valéry mit Blick auf „eine einzige Philosophie“ dachte und 

die er als Kunst „des Erkennens und Entfaltens der Kräfte des Könnens“4 charakterisiert. Die 

Arbeit am λόγος ist in diesem Sinne das Geschick des Vollzugs einer bestimmten Weise 

denkerischen Vermögens, die wir als Philosophie bezeichnen. Betrachten wir nun das Denken 

im Gesamten, d.h. auch außerphilosophischen Spektrum des λόγος, wo dieser die menschliche 

Sprache als solche umfasst, so gilt es innerhalb der vielen verbalen Anleihen an basalen

Tätigkeiten wie dem Zählen, Gehen, Stellen, Legen und Setzen, das Augenmerk entschieden 

auch auf den „elementaren Prozess des Wägens“ 5 zu richten. Sei dies nun im Erwägen, 

Abwägen oder dem Gleichgewicht der Dinge, viele rhetorische Figuren bedienen sich 

gravitationsbedingter Kräfte zur Veranschaulichung ihrer intendierten Bedeutung. Diese 

1 „λόγος“ lässt sich u.a. übersetzen als: Sprechen, mündliche Mitteilung, Wort, Rede, Erzählung, Nachricht,
Gerücht, grammatikalischer Satz, Ausspruch Gottes, Befehl, Weissagung, Lehre, Erlaubnis zum Reden, 
Beredsamkeit, aufgestellter Satz, Behauptung, Lehrsatz, Definition, Begriffsbestimmung, wovon die Rede ist, 
Sache, Gegenstand, Bericht, Schrift, das Berechnen, Rechenschaft, Rechnung, Rücksicht, Wertschätzung, 
Verhältnis, Vernunft. Siehe Gemoll: Griechisch-Deutsches Schul- und Handwörterbuch.

2 Vgl. Steiner: Von realer Gegenwart, S.173. Davon weichen vielleicht performative Formen einer radikal 
skeptizistisch motivierten Auflehnung gegen den λόγος ab, wie sie, gemäß Aristoteles, etwa der Herakliteer 
Kratylos vollzog, indem er sich weigerte zu sprechen und nur noch den Finger zum Zeigen bewegte. Siehe
Aristoteles: Metaphysik 1010a.

3 Wörterbuch der philosophischen Begriffe (Artikel “Denken“).
4 Valéry: Ich grase meine Gehirnwiese ab, S.299.
5 Waldenfels: Phänomenologie der Aufmerksamkeit, S.10.



Exzess und Selbst 

12 

Anbindung an das Wägen lässt sich, mit Blick auf die etymologische Verwurzelung im 

Lateinischen sowie dadurch in vielen romanischen Sprachen, vor allem aber auch am Begriff 

des “Denkens“ feststellen. Ausgehend vom lateinischen pendere, d.h. dem (Auf-)hängen, sowie 

pondus, d.h. dem Gewicht, kann das Denken im italienischen pensare, französischen penser

oder spanischen pensar explizit als Prozess des Abwägens, Erwägens resp. des Aufhängens

eines Waagebalkens (von pendere) und seines Gewichts (pondus), welches diesen in Bewegung 

hält, verstanden werden. Das Denken wird somit, im plastischen Sinne, zur Tätigkeit innerhalb

eines gravitativen Kräftefeldes.6 Wenn nun etwa Friedrich Nietzsche im 269. Aphorismus von 

Die Fröhliche Wissenschaft schreibt „W o r a n g l a u b s t d u ? — Daran: dass die 

Gewichte aller Dinge neu bestimmt werden müssen.“7 Und Søren Kierkegaard im fünften Band 

seiner Tagebücher uns zu verstehen gibt, dass das eigentliche Christentum abgeschafft wurde, 

indem man dieses „als regulierendes Gewicht abgeschafft hat“, welches dem Leben das 

Gewicht der Ewigkeit verlieh,8 so lässt sich daraus leicht absehen, dass die Neubestimmung 

aller Gewichte resp. die Abschaffung regulierender Gewichte in erster Linie mit einer

Veränderung des Denkens, d.h. mit einer Verschiebung im gravitativen Kräftefeld

zusammenhängt. Ein solches neues oder anderes Denken kann auf mannigfaltige Weisen 

auftreten. Es kann mit Blick auf Kierkegaard als Besinnung auf eine neue Kategorie, nämlich 

jene des „Einzelnen“9, erfolgen, oder aber mit Nietzsche als radikale „Umwerthung aller 

Werte“10 angedacht werden. Es kann aber auch, wie Bernhard Waldenfels (* 1934) dies in 

seiner Phänomenologie der Aufmerksamkeit bezüglich des Phänomens der Aufmerksamkeit 

einfordert, eine „eigene Sprache, in der Ereignisse, Bewegungen, Richtungsunterschiede, 

Tempi, Kräfte und Gewichte eine weitaus größere Rolle spielen als Akte, Ziele und Regeln“ 

implizieren, oder aber bedeuten, vom binären Denkmuster eines bloßen Für und Wider 

abzusehen und mehr auf „Nuancen zu achten“11. Für Waldenfels bedeutet „anderes denken“

auch „in anderen Dimensionen denken“12. Ein anderes Denken ist dabei gleichermaßen als 

Erfordernis eines Blicks auf neue Dinge sowie als Anstoß eines neuen Blicks auf die Dinge zu 

verstehen, d.h. es ist sowohl die Konsequenz einer Neubestimmung der Gewichte als auch

6 Siehe ebd., S.10. Das lateinische cogitare für denken sowie die Rückbindung des deutschen “denken“ an das 
Danken und Dünken verweisen aber auch auf anderweitige etymologische Anbindungen des Begriffs.

7 Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft (KSA3), S.519.
8 Kierkegaard: Die Tagebücher (Band IV), S.226f.
9 Kierkegaard u.a.: Furcht und Zittern, S.252f/259; Der Begriff Angst, S.534; Unwissenschaftliche Nachschrift,

S.494; Der Gesichtspunkt für meine Wirksamkeit als Schriftsteller in Die Schriften über sich selbst, S.9/64/96ff.
10 Siehe Nietzsche u.a.: Götzen-Dämmerung (KSA6), S.57; Der Antichrist (KSA6), S.253; Ecce Homo (KSA6), 

S.365; Nachgelassen Fragmente 1884–1885 (KSA11), S.218.
11 Waldenfels: Phänomenologie der Aufmerksamkeit, S.10.
12 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S.27.



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens 

 

 13 

deren Ursache. Als solches erweist sich ein anderes Denken offenkundig als eine alterierte 

Form der Arbeit am λόγος, die letztlich von einem veränderten Verständnis der Philosophie 

zeugt. 

 

Die vorliegende Schrift versteht sich nun als Versuch, ein solches neues oder anderes Denken 

zu untersuchen, und zwar anhand der von Waldenfels vorgelegten Hyperphänomenologie. 

Ausgehend vom philosophiehistorisch, gemäß Waldenfels, bisher unterdeterminierten Motiv 

des Fremden 13  sowie der damit verbundenen allgemeinen Intention sogenannte 

Zwischenereignisse zu denken, d.h. „Ereignisse, in denen etwas auftritt, indem es an anderes 

anknüpft, ohne vorweg mit ihnen verknüpft zu sein“14, lässt sich dieser Versuch eines anderen 

Denkens zunächst als „diastatisches“ oder auch „differenzielles Denken“ 15  verstehen, wie 

Waldenfels dies in Bruchlinien der Erfahrung statuiert. Grundsätzlich gehört ein solches 

diastatisches Denken des Zwischen aber zum waldenfelsischen Grundprogramm einer 

„responsiven Rationalität“ 16  resp. einer responsiven Phänomenologie, die sein Werk in 

vielfältiger Gestalt entfaltet. Dieses diastatische, oder aber differenzielle Denken des Zwischen 

sowie die responsive Phänomenologie und Rationalität überhaupt lassen sich allesamt als 

sowohl präparatorische wie auch konstituierende Elemente einer Hyperphänomenologie lesen. 

Eine Hyperphänomenologie, die Waldenfels seit Antwortregister aus dem Jahre 1994 explizit 

und über viele inhaltliche sowie terminologische Umwege schon weitaus früher als seine 

Antwortregister implizit entwickelt hat. Ein Höhepunkt dieser Entwicklung stellt dabei das im 

Jahre 2012 erschienene Werk Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfahrung dar, welches 

in diesem Kontext „Überschussphänomene“ als ein „Über-hinaus“, der „Grenzen der 

jeweiligen Ordnung“ im „Zwischen“ untersucht.17 Bei genauerem Blick beschränkt sich die 

waldenfelsische Hyperphänomenologie allerdings nicht auf deren Hyperbolik, wie sie in 

Hyperphänomene im Zentrum steht, sondern erweist sich vielmehr als Grundzug, ja vielleicht 

die entscheidende Komponente des waldenfelsischen Denkens, d.h. seiner responsiven 

Phänomenologie überhaupt. Die waldenfelsische Hyperphänomenologie ist so im 

phänomenologischen Kontext von Fremdheit, Diastatik und Responsivität als ein zugleich 

multiperspektivisches und verschränktes Denken zu verstehen, welches dasjenige, was sich als 

„unwiderrufliche Abwesenheit“ an den „Rändern der Gegenwart“ zeigt, im augenscheinlich 

 
13 Siehe Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung, S.186. 
14 Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung, S.174. 
15 Ebd. S.174f. 
16 Waldenfels u.a. in: Ordnung im Zwielicht, S.50; Der Stachel des Fremden, S.27. 
17 Waldenfels: Hyperphänomene, S.9ff. 



Exzess und Selbst 

14 

gegebenen Anwesenden zu denken versucht.18 Damit entpuppt sich die Hyperphänomenologie 

als Versuch einer, wie Waldenfels sagt, „Radikalisierung des Unmöglichen“, die „aus der 

Erfahrung selbst erwächst“19. Als „radikale Form von Phänomenologie“ ließe sich in diesem 

Zusammenhang von der Hyperphänomenologie insgesamt auch von einem „Andersdenken, 

einem penser autrement“ 20 sprechen, welches das diastatische Denken von 

Zwischenereignissen an das Demarkative des phänomenologisch noch Möglichen treibt.

Insofern die Hyperphänomenologie bei Waldenfels, entsprechend der hier vorgelegten 

Deutung, explizit als Versuch eines anderen Denkens verstanden wird, ist sie innerhalb seines

Werkes zugleich als andauernde Suche nach sowie bereits als Vollzug von einem solchen 

anderen Denken aufzufassen. Die Hyperphänomenologie ist dabei keine abgeschlossene Lehre, 

sondern ein in die responsive Phänomenologie eingebetteter und diese zugleich an ihre Grenzen 

führender, andauernd sich selbst erprobender Denkprozess auf der Schwelle zwischen An- und

Abwesendem, zwischen Nähe und Ferne.21

Nun ist ein zumindest im Ansatz hyperphänomenologisches Denken, wie Waldenfels selbst 

stets betont, im Kern weitaus älter als seine eigenen Bemühungen dies sind, gehört es in 

gewissem Sinne doch zum Urbestand abendländischen Denkens. Es findet sich mit 

differierenden Betonungen schon im antiken Denken Platons, im Neuplatonismus Plotins, bei 

Augustinus von Hippo, in vielen mystischen Traditionen im Mittelalter, aber auch im modernen 

Denken eines Phänomenologen wie Maurice Merleau-Ponty.22 Gleichwohl darf Waldenfels in 

dieser Angelegenheit, nicht zuletzt aufgrund seiner Anbindung des Topos an die gesamte, eng 

und weit gefasste phänomenologische Tradition, eine thematische Autorität sondergleichen 

attestiert werden, insofern sein konzeptuell außerordentlich vielschichtiges Denken die 

Hyperphänomenologie auf mannigfache Weise gleichermaßen direkt denkt, wie indirekt zeigt;

explizit konstituiert, wie implizit umkreist. Was also im abendländischen Denken bisher nur 

ansatzweise, teils auch nur in Bruchstücken vorlag, konzentriert Waldenfels in seinem 

Anspruch an eine Andersheit des Denkens, welches Motiven wie dem Fremden, dem 

Diastatischen und dem Hyperbolischen in ihrer Zwischenheit den tatsächlich gebührenden 

Raum gewährt, auf bisher einzigartige Weise. Die Verwurzelung von Waldenfels‘ ganzem

Denken in dieser hyperphänomenologischen Tradition lässt sich dabei anhand der vier für ihn 

18 Waldenfels: Antwortregister, S.18. Vgl. auch Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, S.208.
19 Waldenfels: Hyperphänomene, S.87.
20 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache drängt, S.16.
21 Siehe Waldenfels: Hyperphänomene, S.12 sowie Erfahrung, die zur Sprache drängt, S.16ff.
22 Siehe u.a. Platon: Politeia 509bc; Plotinus: Enneads VI; Augustinus: Über die wahre Religion, S.39/72;

Merleau-Ponty: Der Philosoph und sein Schatten in Zeichen, S.260.



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens 

 

 15 

selbst, summa summarum, wohl wichtigsten Denker, nämlich Platon, Edmund Husserl, 

Merleau-Ponty sowie Emmanuel Levinas konkret einsehen, bedeutet aber keineswegs, dass 

sich die Motive seines Denkens in dieser Rückgebundenheit erschöpfen. Die Bedeutung dieser 

Rückbindungen, ist nebst anderer, die für das Denken der Hyperphänomenologie von Belang 

sind, auch für die hier vorgelegte Schrift von grundierender Natur. Sie versehen die Schichten 

unserer Auseinandersetzung mit Waldenfels immer wieder mit dem für das Verständnis seiner 

Ausführungen unerlässlichen Untergrund. Die im waldenfelsischen Denken durchaus rege 

Präsenz eines Aristoteles‘, Immanuel Kants, Valérys oder Martin Heideggers, dem trotz 

deutlicher Kritik und Abgrenzung eine ebenso fortwährende Anwesenheit in Waldenfels‘ 

Überlegungen zukommt, oder aber in reduzierter Form eines Kierkegaards, Nietzsches, Jean-

Paul Sartres oder Paul Ricœurs, um hier lediglich einige weitere für Waldenfels wichtige 

Philosophen zu nennen, wird uns folglich ebenso mit Kontinuität beschäftigen müssen. Wir 

können so auch sagen, dass sich eine von ihren Wurzeln her denkende Hyperphänomenologie 

nicht ohne Bezug auf ihre ständigen Begleiter entwickeln lässt. Dies wird auch hier nicht anders 

sein. 

 

Dass sich für eine Hyperphänomenologie, deren Fokus auf dem Fremden, dem Überschüssigen 

und dem phänomenal Grenzwärtigen liegt, naturgemäß eine Fülle an Fragen auftun, liegt auf 

der Hand: Was genau sind Hyperphänomene? Worin unterscheiden sich diese von 

anderweitigen Phänomenen? Und wie ist es überhaupt möglich, an solche hyperbolischen 

Erfahrungen radikalisierter Unmöglichkeit heranzukommen? Ähnliche, auf Klärung bedachte 

Fragen drängen sich auch in Bezug auf das erwähnte diastatische Denken, die responsive 

Rationalität oder den Vollzugscharakter der Hyperphänomenologie auf. Vor allem, wenn diese 

im Kontext eines penser autrement angedacht, entwickelt und appliziert werden und dennoch 

in sowohl grundlegende als auch die Jahrhunderte überspannende Denkbewegungen verankert 

sind. Es bedarf hier also eines beileibe nicht trivialen Navigierens zwischen Altbekanntem und 

Neuem, zwischen Vertrautem und Unbekanntem, welches in besonderem Masse nach 

Antworten verlangt hinsichtlich der Neu- und Andersheit dieses hyperphänomenologischen 

Denkens. Worin genau liegt dessen Novum? Inwiefern greift es ein Altes erneuernd auf? Und 

worin genau liegt die darin zu formulierende Notwendigkeit? Fragen dieser Art betreffen dabei 

nicht nur eine adäquate Hermeneutik der waldenfelsischen Begriffe und Argumente, sondern 

in besonderem Masse auch die konkrete hyperphänomenale Erfahrung ihrer Gegenstände sowie 

der perzipierenden Subjekte, welche diese erfahren. Dadurch rücken nicht nur zusätzliche 

Fragen nach dem hyperphänomenologischen Status dieser Schrift (als Auseinandersetzung mit 



Exzess und Selbst 

 16 

den hyperphänomenalen Erfahrungen), ihres Autors (als perzipierendes Subjekt dieser 

Erfahrungen) sowie ihrer Leser (als perzipierende Subjekte dieser Auseinandersetzung) in den 

Fokus unserer Untersuchung, sondern zeigt sich bereits, dass und inwiefern das hermeneutische 

Moment unseres Gegenstandes unweigerlich in ein primär aufzeigendes und aufgezeigtes 

Beschreiben und Erfahren des Hyperphänomenalen umschlagen muss. Diese Wende vom 

Auslegen zum Zeigen, von der Interpretation zur Erfahrung, ist damit auch eine Wende vom 

Verstehbaren zum Unverstehbaren. Sie ist charakteristisch für die waldenfelsische 

Hyperphänomenologie und den daran geknüpften Begriff der Philosophie. Dieser Begriff ist 

dabei keineswegs marginal oder nur als Implikat dieser Form der Phänomenologie aufzufassen, 

ganz im Gegenteil, betreffen das Fremde, seine Erfahrung und die Analyse dieser 

Fremderfahrungen doch die Philosophie in toto, wovon das vergangene Jahrhundert, in 

welchem das Fremde und Andere zu zwei ihrer Leitmotive mutiert sind, mit aller Deutlichkeit 

zeugt. 23  Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass die Hyperphänomenologie, als ein neues 

Denken verstanden, auch als eine alterierte Form der Arbeit am λόγος begriffen sein will. Wir 

verhandeln in dieser Schrift also nicht nur ein phänomenologisches Spezifikum, sondern, kraft 

ihrer Spezifik, die Philosophie als solche. 

 

Eine Untersuchung der waldenfelsischen Hyperphänomenologie verlangt zunächst also nach 

einer gründlichen Exposition ihrer Gehalte. Es muss im Rahmen des Möglichen verstanden 

und, ihrer Beschaffenheit gemäß, hergeleitet werden, wovon die Hyperphänomenologie im 

eigentlichen Sinne handelt. An diese darstellende Aufgabe wird sich eine interpretatorische 

anhängen müssen, die naturgemäß mit ersterer immer schon verwoben ist. Exposition und 

Interpretation sind dabei, wie oben angetönt, im Rahmen einer Hyperphänomenologie aber 

niemals nur von hermeneutischer Art, sondern inhärieren immer auch und immer schon eine 

primär aufweisende Eigenart, gerade dort, wo die Auslegung an ihre wesensmäßigen Grenzen 

stößt. Wo gedeutet und analysiert wird, ist ferner das Hinterfragen nie weit entfernt. An die 

Darstellung und Ausdeutung der Hyperphänomenologie wird somit notwendig ein kritisches 

Moment anschließen müssen, das im prüfenden und beurteilenden Zwischen seiner 

Zustimmungen und Ablehnungen bereits Raum schafft für das vierte, komplementierende 

Moment, welches die hier vorgesehene Diskussion der waldenfelsischen 

Hyperphänomenologie abrunden wird. Aufgrund ihres oft primär aufweisenden Charakters 

sowie der vielen, gerade auch selbstreferentiellen Fragen, die sie aufwirft, lässt sich eine 

 
23 Siehe Weidtmann: Erfahrung des Zwischen in Etica & Politica / Ethics & Politics, S.263. 



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens 

 

 17 

angemessene und darin fundierte Exposition, Interpretation, Kritik und Komplementierung der 

Hyperphänomenologie niemals in einem nur wiedergebenden und dabei 

vergegenständlichenden Sinne vornehmen, wollte diese Untersuchung ihren Stoff hier nicht 

vollends verfehlen, weil sie diesen unter die Bequemlichkeit eines objektivierenden Diktats 

hermeneutischer Beherrschung, und damit Banalisierung, gestellt hat. Es muss hier deshalb der 

Versuch unternommen werden, gewisse für die Hyperphänomenologie – sowie vielleicht die 

Phänomenologie überhaupt – fundamentale Aspekte mit der nötigen Resolutheit zu 

berücksichtigen. Entsprechend gilt es hier, – erstens, möglichst von der konkreten Erfahrung 

des Hyperphänomenalen auszugehen, d.h. diese, soweit das Medium des Textes dies erlaubt, 

möglichst unmittelbar zugänglich zu machen. Es muss folglich unser Bestreben sein, so nahe 

wie nur irgend machbar, an die konkrete Wirklichkeit der hyperphänomenalen Erfahrung zu 

gelangen, selbst wenn dies zu einer erschwerten Dechiffrierung ihrer tatsächlichen 

Phänomenalität führen sollte. In klassisch phänomenologischer Manier soll deswegen das 

unmittelbare Erleben zum Ausgangspunkt dieser Untersuchung genommen werden, gerade 

auch wo dieses in Bezug auf hyperbolische Erfahrungen änigmatische Züge aufweist. Erst im 

Ausgang von dieser Unmittelbarkeit kann sodann die waldenfelsische Hyperphänomenologie 

sukzessive entwickelt werden. Dieser point of departure richtet unsere Aufmerksamkeit, – 

zweitens, auf das oben schon erwähnte perzipierende Subjekt, welches über den Autor, in seiner 

ambigen Doppelrolle als Verfasser und Rezipient, hinaus, hier primär der Leser sein muss. Die 

Erste-Person-Perspektive des hyperphänomenal erlebenden Autors schlägt also immer schon 

um in jene des Lesers, an den sich der Versuch die Erfahrung des Hyperphänomenalen 

deskriptiv zugänglich zu machen, ohnehin richtet. Sinngemäß kommt dem Leser durch diese 

unmittelbar mit-erfahrende Involviertheit in die Empirie des Hyperphänomens eine zentrale 

Rolle im vorliegenden Versuch zu. Dieses jeweils umschlagende Verhältnis betrifft nun 

Waldenfels und die von ihm zur Sprache gebrachten Quellen, ebenso wie den Autor dieser 

Schrift, wodurch sich die erlebende Erste-Person-Perspektive als ein mehrfach oszillierendes 

Verhältnis zwischen Waldenfels resp. zwischen Waldenfels und seinen Quellen, dem Autor, 

der stets auch Leser von Waldenfels und dessen Quellen war und ist, sowie den Lesern dieser 

Schrift erweist. Die Schnittstelle dieser Relationen ist dabei immer die Sprache, genauer das 

textuelle Medium, in welchem die konkreten hyperphänomenalen Erfahrungen artikuliert sind. 

Diese beiden ersten Aspekte bedingen ihrerseits, – drittens, eine ganz bestimmte Einstellung, 

welche der Autor hier, insbesondere aber der Leser, aufweisen muss, damit dieser sich auf das 

unmittelbare Erleben der Hyperphänomenalität in der Erste-Person-Perspektive auch einlassen 

kann. Es klingt hier, unüberhörbar in der Tat, ein husserl’sches Erbe an, welches für die 



Exzess und Selbst 

 18 

Hyperphänomenologie aber nicht von minderer Bedeutung als für die transzendentale 

Phänomenologie ist. Schließlich entspringt dem schon erwähnten Vollzugscharakter der 

Hyperphänomenologie, – viertens, ein Performativitätscharakter auch für die im Rahmen 

dieser Untersuchung vorgenommene Auseinandersetzung mit dieser. Das konkret erfahrene 

Hyperphänomen aufzuweisen, bedeutet dieses in der Erste-Person-Perspektive 

nachzuvollziehen, was ein empirisches und reflexives Mitgehen der hier anzugehenden 

Untersuchung impliziert und wiederum den Leser möglichst greifbar in den Vollzugscharakter 

der Hyperphänomenologie inkludiert. Hier werden auch Parallelen zu einigen zentralen 

Überlegungen des frühen Heidegger deutlich. 

 

Diese vier Aspekte des konkreten Erlebens, der Involviertheit des Lesers, der damit 

einhergehenden Einstellung sowie des mitzugehenden Vollzugscharakters opponieren allesamt 

einer einebnenden und dabei allzu hermeneutischen Hantierung der Hyperphänomenologie. Sie 

veranschaulichen damit die hier anvisierte Bemühung, die Hyperphänomenologie möglichst 

konsequent anzuwenden, d.h. die Fremdheit des Fremden und die damit einhergehende 

Radikalisierung des Unmöglichen tatsächlich ernst zu nehmen, was letztlich nichts anderes 

heißt, als der Hyperphänomenalität als Hyperphänomenalität möglichst gerecht zu werden, 

gerechter vielleicht noch als Waldenfels selbst. Was die methodische Ausrichtung dieser 

Untersuchung anbelangt, führt dies zu einer Vorgehensweise, welche von den folgenden sieben 

Motiven charakterisiert ist: – Erstens bedarf eine in der konkreten Erfahrung grundierte 

Hyperphänomenologie einer Herleitung ihrer eigenen analytischen Plausibilität aus den 

konkreten Erfahrungen, die sie analysiert. Sie ist also auf eine Entwicklung von ihren 

empirischen Stoffen hin auf sich selbst angewiesen. Die zuvor erwähnte sukzessive 

Entwicklung der Hyperphänomenologie sprach dies schon an. Dies bedeutet, dass die 

waldenfelsische Hyperphänomenologie erst aus basalen, d.h. möglichst voraussetzungslosen 

Konfrontationen des Lesers mit hyperphänomenalen Erfahrungen gewonnen werden soll. 

Damit wird auch der methodisch wesentliche Grundzug dieser Schrift deutlich, nämlich dass 

ihr Gegenstand, ihre Begriffe und die damit verbundenen Problemfelder, welche sich an der 

Abarbeitung der hyperphänomenologischen Topoi immer deutlicher herauskristallisieren 

müssen, durch eine fortlaufende Klärung immer erst zu entwickeln sind, gleichsam als würden 

sie sich an ihren Fragen erst bilden. – Zweitens bedingt diese eingeforderte Nähe zum 

Phänomen ebenso eine besondere Textnähe zu den behandelten Quellen, sofern darin von 

konkreten Erfahrungen des Hyperphänomenalen die Rede ist, resp. sofern diese Texte selbst 

hyperphänomenale Erfahrungen evozieren. Zunächst bedeutet dies offenkundig, dass wir 



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens 

 

 19 

möglichst nahe am waldenfelsischen Primärtext und den damit verbundenen Begrifflichkeiten 

arbeiten wollen. Aber auch darüber hinaus interessieren uns andere Primär- und vereinzelte 

Sekundärquellen vor allem hinsichtlich ihrer empirischen Proximität zum Hyperphänomenalen. 

– Drittens verlangt eine solche erfahrungsgebundene Hyperphänomenologie eine besondere 

Aufmerksamkeit für ihre eigene Beschaffenheit sowie Ausrichtung, die zugleich grundvertraut 

und fremd, originär und derivativ ist. Es gilt für diese Aufmerksamkeit nicht nur das 

phänomenologische Auge für den Blick auf das Phänomen der Aufmerksamkeit selbst, sondern 

auch für alle weiteren hier relevanten Phänomene des Fremden sowie für die Betrachtung auf 

sich selbst zu schärfen. An dieser Aufmerksamkeit hängt so nicht wenig von der hier 

erforderlichen hyperphänomenologischen Einstellung, die der Autor und Leser gleichermaßen 

an den Tag zu legen haben. – Viertens muss hier, ausgehend vom Herleitungs- und 

Prozesscharakter der Materie, dem Vorgehen auch eine Experimentalität zugestanden werden, 

in gewissem Sinne ein nicht-doktrinäres Üben, Erproben und Suchen24 an und innerhalb der 

hyperphänomenalen Kanten und Lücken. Denn insofern die Hyperphänomenologie als keine 

abgeschlossene Lehre, sondern als ein genuin unabgeschlossener, kontinuierlich fortdauernder 

und sich selbst auch korrigierender Prozess zu verstehen ist, der sich phänomenologisch 

zwischen der Präsenz und Absenz von Grenzphänomenen ereignet, erlaubt sie einen 

methodisch nur sehr schmalen, darin aber konkret einsehbaren Pfad zu begehen, der von einer 

doppelten Offenheit gezeichnet ist: Zum einen kommt diese Offenheit nämlich dem 

Hyperphänomenalen als solchem zu, d.h. der Weise wie sich diese Phänomene als 

übersteigende Rand- und Zwischenereignisse zeigen, zum anderen charakterisiert diese 

Offenheit auch das Hyperphänomenologische selbst, d.h. die Methode der Untersuchung dieser 

phänomenalen Modi, das sich stets entlang der Grenzen des phänomenologisch noch 

Zugänglichen bewegen muss. Auch Hyperphänomenologie ist somit in der Hauptsache „Arbeit 

an den Phänomenen“25. – Fünftens erfordert dieser experimentelle und übende Charakter der 

Arbeit an den Phänomenen auch die Bereitschaft, die zu untersuchenden Hyperphänomene in 

immer neuen Wiederholungen zu umkreisen. Dies führt nicht nur zu immer neu 

vorgenommenen Analysen derselben Phänomene, sondern bestimmt den 

hyperphänomenologischen Vollzugscharakter vor allem als eine antilineare Zirkelbewegung. 

Die entfaltende Bewegung der Hyperphänomenologie entpuppt sich damit weniger als 

vertikaler Aufstieg hin zur hyperphänomenalen Wirklichkeit, denn als fortlaufende 

Spiralbewegung um eben diese. Am Hyperphänomenalen in immer neuen Umrundungen 

 
24 Vgl. Hampe: Die Lehren der Philosophen. Eine Kritik. (2014). 
25 Siehe Husserl: Arbeit an den Phänomenen (Herausgegeben 1993 von Bernhard Waldenfels). 



Exzess und Selbst 

20 

anzusetzen, erlaubt dabei nicht nur einen fortwährenden Perspektivenwechsel, um das 

Phänomen immer genauer zu fassen, sondern deutet auf figurativ-leibliche Weise auch schon 

an, was im Umgang mit Hyperphänomenen leicht geschehen kann, ja vielleicht auch geschehen 

sollte, dass man nämlich in einen Taumel gerät. – Sechstens impliziert diese mit der 

Wiederholung und Experimentalität verbundene Offenheit, dass trotz unserer angestrebten 

Textnähe der Umgang mit diesen Quellen und den darin aufgewiesenen Erfahrungen nicht 

selten auf einen freien, weil der Offenheit der Hyperphänomenalität entsprechenden Umgang 

angewiesen ist. Diese Freiheit betrifft dabei gleichermaßen unser interpretatorisches Vorgehen 

wie unseren Anteil an der mit-erfahrenden Involviertheit in das konkrete Erleben des 

Hyperphänomenalen. Die daraus resultierende Doppelspurigkeit unseres Vorgehens hat auch 

eine doppelspurige Hyperphänomenologie zur Folge. Wo diese Schrift in ihren darstellenden 

Zügen nämlich einer neutralen Einführung in das waldenfelsische Denken gleichen mag, führen 

die Anteile ihres notwendigerweise freien Umgangs mit dem Stoff wiederum dazu, dass wir 

oftmals einen nicht nur ausgelegten, sondern durch den Autor und seine Leseart immer schon 

angereicherten Waldenfels vorfinden werden. “Unser“ Waldenfels wird also ein zugleich

textnaher und doch ergänzter, und vielleicht immer schon modifizierter Waldenfels sein. Es 

kann für uns keinen anderen geben. – Siebentens und schließlich zieht diese von Repetitionen

geprägte, experimentelle Offenheit, die zwischen textueller Gebundenheit und 

interpretatorischer, vor allem aber aufweisender Ungebundenheit variiert, eine ganz bestimmte

Verantwortung gegenüber den Phänomenen nach sich. Mit Heidegger könnten wir sagen: eine 

ganz bestimmte Achtsamkeit für die Sachen selbst, für eine Pflege ihres Beschreibens und

Wirkens.26 Sofern wir unsere Arbeit an den Phänomenen in diesem Sinne auch als Arbeit am 

λόγος verstehen wollen, kann und muss uns diese Gangart auch ermutigen, mit und an 

Waldenfels, mit und an der Hyperphänomenologie konkret zu philosophieren, d.h. mit 

Geschick an diesen unser Denken zu vollziehen.

Dieses unsrige Ansinnen, die Hyperphänomenologie empirisch herzuleiten, sie trotzdem in 

Textnähe herauszuarbeiten, eine dafür nötige Aufmerksamkeit zu kultivieren, sie experimentell

zu erproben, dabei Wiederholungen nicht zu scheuen, sich der gebotenen Freiheit zu bedienen

und alles dies als Verantwortung einer kontinuierlichen Arbeit am λόγος zu verstehen, dient 

einer stringenten und darin möglichst zwingenden Zugangsweise an das Hyperphänomenale.

Gewiss ist damit auch ein methodisches Wagnis verbunden, rücken auf offenen und vielleicht 

26 Siehe Heidegger: Über den Humanismus, S.56.


