Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens

Alle Philosophie ist Arbeit am Adyog, genauer noch Arbeit am Adyog, im Adyog und durch den
Loyoc. Eine solche Ansicht begriindet sich nicht allein durch die mannigfaltigen Bedeutungen,
die dem Ausdruck “Adyoc ! zugeschrieben werden und einer Interpretation der
Philosophiegeschichte resp. der Tétigkeit des Philosophierens als einer mit diesen Bedeutungen
korrespondierenden Praxis, sondern auch durch den Umstand, dass selbst die Relativierung und
Kritik einer logozentrischen oder gar logokratischen Auffassung der Philosophie sich meisthin
der Mittel des Adyog bedient.”? Damit wird keineswegs behauptet, dass alle Arbeit am Adyog
bereits Philosophie sei, oder dass sich Philosophie darauf reduziere, Arbeit am Adyog zu sein.
Wo aber, so liele sich sagen, in der Vernunft durch das Medium der Sprache darauf, wovon
die Rede ist, Bezug genommen wird; oder aber, wo in Worten durch Begriffsbestimmungen auf
die Sache selbst rekurriert wird, kann die Philosophie nicht ferne sein. Fassen wir diese Arbeit
am Adyog konkreter noch als eine Praxis vertiefter Reflexion, dann zeigt sich auch die Nahe der
Philosophie zum Denken. Zu einem spezifischen Denken freilich, das in seiner Eigenart als
,.selbststindige und selbstgesetzliche Titigkeit des Geistes*? vielleicht jener ,Kunst des
Denkens* entspricht, an die Paul Valéry mit Blick auf ,,eine einzige Philosophie* dachte und
die er als Kunst ,,des Erkennens und Entfaltens der Krifte des Konnens“* charakterisiert. Die
Arbeit am Adyog ist in diesem Sinne das Geschick des Vollzugs einer bestimmten Weise
denkerischen Vermogens, die wir als Philosophie bezeichnen. Betrachten wir nun das Denken
im Gesamten, d.h. auch auBerphilosophischen Spektrum des Adyog, wo dieser die menschliche
Sprache als solche umfasst, so gilt es innerhalb der vielen verbalen Anleihen an basalen
Titigkeiten wie dem Zdhlen, Gehen, Stellen, Legen und Setzen, das Augenmerk entschieden
auch auf den ,elementaren Prozess des Wigens*> zu richten. Sei dies nun im Erwigen,
Abwidgen oder dem Gleichgewicht der Dinge, viele rhetorische Figuren bedienen sich

gravitationsbedingter Krifte zur Veranschaulichung ihrer intendierten Bedeutung. Diese

T Moyoc ldsst sich u.a. iibersetzen als: Sprechen, miindliche Mitteilung, Wort, Rede, Erzidhlung, Nachricht,
Geriicht, grammatikalischer Satz, Ausspruch Gottes, Befehl, Weissagung, Lehre, Erlaubnis zum Reden,
Beredsamkeit, aufgestellter Satz, Behauptung, Lehrsatz, Definition, Begriffsbestimmung, wovon die Rede ist,
Sache, Gegenstand, Bericht, Schrift, das Berechnen, Rechenschaft, Rechnung, Riicksicht, Wertschétzung,
Verhiltnis, Vernunft. Siehe Gemoll: Griechisch-Deutsches Schul- und Handworterbuch.

2 Vgl. Steiner: Von realer Gegenwart, S.173. Davon weichen vielleicht performative Formen einer radikal
skeptizistisch motivierten Auflehnung gegen den Adyog ab, wie sie, gemiB Aristoteles, etwa der Herakliteer
Kratylos vollzog, indem er sich weigerte zu sprechen und nur noch den Finger zum Zeigen bewegte. Siche
Aristoteles: Metaphysik 1010a.

3 Worterbuch der philosophischen Begriffe (Artikel “Denken®).

4Valéry: Ich grase meine Gehirnwiese ab, S.299.

S Waldenfels: Phinomenologie der Aufmerksamkeit, S.10.



Exzess und Selbst

Anbindung an das Wégen ldsst sich, mit Blick auf die etymologische Verwurzelung im
Lateinischen sowie dadurch in vielen romanischen Sprachen, vor allem aber auch am Begriff
des “Denkens* feststellen. Ausgehend vom lateinischen pendere, d.h. dem (Auf-)héngen, sowie
pondus, d.h. dem Gewicht, kann das Denken im italienischen pensare, franzosischen penser
oder spanischen pensar explizit als Prozess des Abwigens, Erwégens resp. des Aufhéngens
eines Waagebalkens (von pendere) und seines Gewichts (pondus), welches diesen in Bewegung
hilt, verstanden werden. Das Denken wird somit, im plastischen Sinne, zur Tétigkeit innerhalb
eines gravitativen Kriftefeldes.®* Wenn nun etwa Friedrich Nietzsche im 269. Aphorismus von
Die Frohliche Wissenschaft schreibt ,Woran glaubst du? — Daran: dass die
Gewichte aller Dinge neu bestimmt werden miissen.*” Und Seren Kierkegaard im fiinften Band
seiner Tagebiicher uns zu verstehen gibt, dass das eigentliche Christentum abgeschafft wurde,
indem man dieses ,als regulierendes Gewicht abgeschafft hat”, welches dem Leben das
Gewicht der Ewigkeit verlich,? so ldsst sich daraus leicht absehen, dass die Neubestimmung
aller Gewichte resp. die Abschaffung regulierender Gewichte in erster Linie mit einer
Verdnderung des Denkens, d.h. mit einer Verschiebung im gravitativen Kréftefeld
zusammenhéngt. Ein solches neues oder anderes Denken kann auf mannigfaltige Weisen
auftreten. Es kann mit Blick auf Kierkegaard als Besinnung auf eine neue Kategorie, nimlich
jene des ,,Einzelnen“?, erfolgen, oder aber mit Nietzsche als radikale ,,Umwerthung aller
Werte*“!? angedacht werden. Es kann aber auch, wie Bernhard Waldenfels (* 1934) dies in
seiner Phdnomenologie der Aufmerksamkeit beziiglich des Phanomens der Aufmerksamkeit
einfordert, eine ,eigene Sprache, in der Ereignisse, Bewegungen, Richtungsunterschiede,
Tempi, Krifte und Gewichte eine weitaus groBere Rolle spielen als Akte, Ziele und Regeln*
implizieren, oder aber bedeuten, vom bindren Denkmuster eines blofen Fiir und Wider
abzusehen und mehr auf , Nuancen zu achten“!!. Fiir Waldenfels bedeutet ,,anderes denken*
auch ,,in anderen Dimensionen denken*'?. Ein anderes Denken ist dabei gleichermaBen als
Erfordernis eines Blicks auf neue Dinge sowie als Anstof3 eines neuen Blicks auf die Dinge zu

verstehen, d.h. es ist sowohl die Konsequenz einer Neubestimmung der Gewichte als auch

¢ Siche ebd., S.10. Das lateinische cogitare fiir denken sowie die Riickbindung des deutschen “denken** an das
Danken und Diinken verweisen aber auch auf anderweitige etymologische Anbindungen des Begriffs.

"Nietzsche: Die fiéhliche Wissenschaft (KSA3), S.519.

8 Kierkegaard: Die Tagebiicher (Band IV), S.226f.

% Kierkegaard u.a.: Furcht und Zittern, S.2521/259; Der Begriff Angst, S.534; Unwissenschafiliche Nachschrifi,
S.494; Der Gesichtspunkt fiir meine Wirksamkeit als Schrifisteller in Die Schriften iiber sich selbst, S.9/64/96ff.

10 Siehe Nietzsche u.a.: Gotzen-Déimmerung (KSA6), S.57; Der Antichrist (KSA6), S.253; Ecce Homo (KSAG6),
S.365; Nachgelassen Fragmente 1884—1885 (KSA11), S.218.

"' Waldenfels: Phinomenologie der Aufinerksamkeit, S.10.

12 Waldenfels: Der Stachel des Fremden, S.27.

12



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens

deren Ursache. Als solches erweist sich ein anderes Denken offenkundig als eine alterierte
Form der Arbeit am Adyog, die letztlich von einem verdnderten Verstdndnis der Philosophie

zeugt.

Die vorliegende Schrift versteht sich nun als Versuch, ein solches neues oder anderes Denken
zu untersuchen, und zwar anhand der von Waldenfels vorgelegten Hyperphdanomenologie.
Ausgehend vom philosophiehistorisch, gema3 Waldenfels, bisher unterdeterminierten Motiv
des Fremden ' sowie der damit verbundenen allgemeinen Intention sogenannte
Zwischenereignisse zu denken, d.h. ,,Ereignisse, in denen etwas auftritt, indem es an anderes
ankniipft, ohne vorweg mit ihnen verkniipft zu sein*!4, ldsst sich dieser Versuch eines anderen
Denkens zunichst als ,,diastatisches* oder auch ,differenzielles Denken'> verstehen, wie
Waldenfels dies in Bruchlinien der Erfahrung statuiert. Grundsdtzlich gehort ein solches
diastatisches Denken des Zwischen aber zum waldenfelsischen Grundprogramm einer
responsiven Rationalitét* ' resp. einer responsiven Phinomenologie, die sein Werk in
vielféltiger Gestalt entfaltet. Dieses diastatische, oder aber differenzielle Denken des Zwischen
sowie die responsive Phidnomenologie und Rationalitéit tiberhaupt lassen sich allesamt als
sowohl praparatorische wie auch konstituierende Elemente einer Hyperphdnomenologie lesen.
Eine Hyperphidnomenologie, die Waldenfels seit Antwortregister aus dem Jahre 1994 explizit
und tiber viele inhaltliche sowie terminologische Umwege schon weitaus frither als seine
Antwortregister implizit entwickelt hat. Ein Hohepunkt dieser Entwicklung stellt dabei das im
Jahre 2012 erschienene Werk Hyperphdnomene. Modi hyperbolischer Erfahrung dar, welches
in diesem Kontext ,Uberschussphinomene® als ein ,,Uber-hinaus“, der ,,Grenzen der
jeweiligen Ordnung* im ,,Zwischen* untersucht.!” Bei genauerem Blick beschrénkt sich die
waldenfelsische Hyperphdnomenologie allerdings nicht auf deren Hyperbolik, wie sie in
Hyperphdnomene im Zentrum steht, sondern erweist sich vielmehr als Grundzug, ja vielleicht
die entscheidende Komponente des waldenfelsischen Denkens, d.h. seiner responsiven
Phdnomenologie iiberhaupt. Die waldenfelsische Hyperphdnomenologie ist so im
phidnomenologischen Kontext von Fremdheit, Diastatik und Responsivitit als ein zugleich
multiperspektivisches und verschrianktes Denken zu verstehen, welches dasjenige, was sich als

,unwiderrufliche Abwesenheit” an den ,,Réndern der Gegenwart* zeigt, im augenscheinlich

13 Siehe Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung, S.186.

4 Waldenfels: Bruchlinien der Erfahrung, S.174.

15 Ebd. S.174f.

16 Waldenfels u.a. in: Ordnung im Zwielicht, S.50; Der Stachel des Fremden, S.27.
17 Waldenfels: Hyperphdinomene, S.9ff.

13



Exzess und Selbst

gegebenen Anwesenden zu denken versucht.'$ Damit entpuppt sich die Hyperphéinomenologie
als Versuch einer, wie Waldenfels sagt, ,,Radikalisierung des Unméglichen*, die ,,aus der
Erfahrung selbst erwiichst!?. Als ,,radikale Form von Phinomenologie* lieBe sich in diesem
Zusammenhang von der Hyperphdnomenologie insgesamt auch von einem ,,Andersdenken,

einem penser autrement”

sprechen, welches das diastatische Denken von
Zwischenereignissen an das Demarkative des phdnomenologisch noch Maoglichen treibt.
Insofern die Hyperphdnomenologie bei Waldenfels, entsprechend der hier vorgelegten
Deutung, explizit als Versuch eines anderen Denkens verstanden wird, ist sie innerhalb seines
Werkes zugleich als andauernde Suche nach sowie bereits als Vollzug von einem solchen
anderen Denken aufzufassen. Die Hyperphdnomenologie ist dabei keine abgeschlossene Lehre,
sondern ein in die responsive Phanomenologie eingebetteter und diese zugleich an ihre Grenzen

fiihrender, andauernd sich selbst erprobender Denkprozess auf der Schwelle zwischen An- und

Abwesendem, zwischen Nithe und Ferne.?!

Nun ist ein zumindest im Ansatz hyperphdnomenologisches Denken, wie Waldenfels selbst
stets betont, im Kern weitaus dlter als seine eigenen Bemiihungen dies sind, gehort es in
gewissem Sinne doch zum Urbestand abendldndischen Denkens. Es findet sich mit
differierenden Betonungen schon im antiken Denken Platons, im Neuplatonismus Plotins, bei
Augustinus von Hippo, in vielen mystischen Traditionen im Mittelalter, aber auch im modernen
Denken eines Phinomenologen wie Maurice Merleau-Ponty.?> Gleichwohl darf Waldenfels in
dieser Angelegenheit, nicht zuletzt aufgrund seiner Anbindung des Topos an die gesamte, eng
und weit gefasste phanomenologische Tradition, eine thematische Autoritit sondergleichen
attestiert werden, insofern sein konzeptuell auflerordentlich vielschichtiges Denken die
Hyperphdanomenologie auf mannigfache Weise gleichermafBen direkt denkt, wie indirekt zeigt;
explizit konstituiert, wie implizit umkreist. Was also im abendléndischen Denken bisher nur
ansatzweise, teils auch nur in Bruchstiicken vorlag, konzentriert Waldenfels in seinem
Anspruch an eine Andersheit des Denkens, welches Motiven wie dem Fremden, dem
Diastatischen und dem Hyperbolischen in ihrer Zwischenheit den tatséchlich gebiihrenden
Raum gewihrt, auf bisher einzigartige Weise. Die Verwurzelung von Waldenfels® ganzem

Denken in dieser hyperphdnomenologischen Tradition lésst sich dabei anhand der vier fiir ihn

18 Waldenfels: Antwortregister, S.18. Vgl. auch Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare, S.208.

19 Waldenfels: Hyperphinomene, S.87.

20 Waldenfels: Erfahrung, die zur Sprache dréngt, S.16.

2! Siehe Waldenfels: Hyperphdinomene, S.12 sowie Erfahrung, die zur Sprache dréngt, S.16ff.

22 Siche u.a. Platon: Politeia 509bc; Plotinus: Enneads VI, Augustinus: Uber die wahre Religion, S.39/72;
Merleau-Ponty: Der Philosoph und sein Schatten in Zeichen, S.260.

14



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens

selbst, summa summarum, wohl wichtigsten Denker, ndmlich Platon, Edmund Husserl,
Merleau-Ponty sowie Emmanuel Levinas konkret einsehen, bedeutet aber keineswegs, dass
sich die Motive seines Denkens in dieser Riickgebundenheit erschopfen. Die Bedeutung dieser
Riickbindungen, ist nebst anderer, die fiir das Denken der Hyperphdnomenologie von Belang
sind, auch fiir die hier vorgelegte Schrift von grundierender Natur. Sie versehen die Schichten
unserer Auseinandersetzung mit Waldenfels immer wieder mit dem fiir das Verstdndnis seiner
Ausfithrungen unerldsslichen Untergrund. Die im waldenfelsischen Denken durchaus rege
Priasenz eines Aristoteles’, Immanuel Kants, Valérys oder Martin Heideggers, dem trotz
deutlicher Kritik und Abgrenzung eine ebenso fortwahrende Anwesenheit in Waldenfels*
Uberlegungen zukommt, oder aber in reduzierter Form eines Kierkegaards, Nietzsches, Jean-
Paul Sartres oder Paul Ricceurs, um hier lediglich einige weitere fiir Waldenfels wichtige
Philosophen zu nennen, wird uns folglich ebenso mit Kontinuitdt beschaftigen miissen. Wir
konnen so auch sagen, dass sich eine von ihren Wurzeln her denkende Hyperphanomenologie
nicht ohne Bezug auf ihre stdndigen Begleiter entwickeln ldsst. Dies wird auch hier nicht anders

sein.

Dass sich fiir eine Hyperphianomenologie, deren Fokus auf dem Fremden, dem Uberschiissigen
und dem phénomenal Grenzwértigen liegt, naturgeméal eine Fiille an Fragen auftun, liegt auf
der Hand: Was genau sind Hyperphdnomene? Worin unterscheiden sich diese von
anderweitigen Phdnomenen? Und wie ist es iiberhaupt moglich, an solche hyperbolischen
Erfahrungen radikalisierter Unmoglichkeit heranzukommen? Ahnliche, auf Klirung bedachte
Fragen driangen sich auch in Bezug auf das erwihnte diastatische Denken, die responsive
Rationalitdt oder den Vollzugscharakter der Hyperphdnomenologie auf. Vor allem, wenn diese
im Kontext eines penser autrement angedacht, entwickelt und appliziert werden und dennoch
in sowohl grundlegende als auch die Jahrhunderte iiberspannende Denkbewegungen verankert
sind. Es bedarf hier also eines beileibe nicht trivialen Navigierens zwischen Altbekanntem und
Neuem, zwischen Vertrautem und Unbekanntem, welches in besonderem Masse nach
Antworten verlangt hinsichtlich der Neu- und Andersheit dieses hyperphdnomenologischen
Denkens. Worin genau liegt dessen Novum? Inwiefern greift es ein Altes erneuernd auf? Und
worin genau liegt die darin zu formulierende Notwendigkeit? Fragen dieser Art betreffen dabei
nicht nur eine addquate Hermeneutik der waldenfelsischen Begriffe und Argumente, sondern
in besonderem Masse auch die konkrete hyperphdnomenale Erfahrung ihrer Gegenstinde sowie
der perzipierenden Subjekte, welche diese erfahren. Dadurch riicken nicht nur zusitzliche

Fragen nach dem hyperphdnomenologischen Status dieser Schrift (als Auseinandersetzung mit

15



Exzess und Selbst

den hyperphdnomenalen Erfahrungen), ihres Autors (als perzipierendes Subjekt dieser
Erfahrungen) sowie ihrer Leser (als perzipierende Subjekte dieser Auseinandersetzung) in den
Fokus unserer Untersuchung, sondern zeigt sich bereits, dass und inwiefern das hermeneutische
Moment unseres Gegenstandes unweigerlich in ein priméir aufzeigendes und aufgezeigtes
Beschreiben und Erfahren des Hyperphdnomenalen umschlagen muss. Diese Wende vom
Auslegen zum Zeigen, von der Interpretation zur Erfahrung, ist damit auch eine Wende vom
Verstehbaren zum Unverstehbaren. Sie ist charakteristisch fiir die waldenfelsische
Hyperphdnomenologie und den daran gekniipften Begriff der Philosophie. Dieser Begriff ist
dabei keineswegs marginal oder nur als Implikat dieser Form der Phanomenologie aufzufassen,
ganz im Gegenteil, betreffen das Fremde, seine Erfahrung und die Analyse dieser
Fremderfahrungen doch die Philosophie in toto, wovon das vergangene Jahrhundert, in
welchem das Fremde und Andere zu zwei ihrer Leitmotive mutiert sind, mit aller Deutlichkeit
zeugt. 3 Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass die Hyperphdnomenologie, als ein neues
Denken verstanden, auch als eine alterierte Form der Arbeit am Adyog begriffen sein will. Wir
verhandeln in dieser Schrift also nicht nur ein phdnomenologisches Spezifikum, sondern, kraft

ihrer Spezifik, die Philosophie als solche.

Eine Untersuchung der waldenfelsischen Hyperphédnomenologie verlangt zunéchst also nach
einer grindlichen Exposition ihrer Gehalte. Es muss im Rahmen des Mdglichen verstanden
und, ihrer Beschaffenheit geméalB, hergeleitet werden, wovon die Hyperphdnomenologie im
eigentlichen Sinne handelt. An diese darstellende Aufgabe wird sich eine interpretatorische
anhdngen miissen, die naturgemifl mit ersterer immer schon verwoben ist. Exposition und
Interpretation sind dabei, wie oben angetdnt, im Rahmen einer Hyperphdnomenologie aber
niemals nur von hermeneutischer Art, sondern inhérieren immer auch und immer schon eine
primér aufweisende Eigenart, gerade dort, wo die Auslegung an ihre wesensméfigen Grenzen
stoft. Wo gedeutet und analysiert wird, ist ferner das Hinterfragen nie weit entfernt. An die
Darstellung und Ausdeutung der Hyperphdanomenologie wird somit notwendig ein kritisches
Moment anschlieBen miissen, das im prifenden und beurteilenden Zwischen seiner
Zustimmungen und Ablehnungen bereits Raum schafft fiir das vierte, komplementierende
Moment, welches die hier vorgesehene Diskussion der  waldenfelsischen
Hyperphénomenologie abrunden wird. Aufgrund ihres oft primér aufweisenden Charakters

sowie der vielen, gerade auch selbstreferentiellen Fragen, die sie aufwirft, ldsst sich eine

23 Siehe Weidtmann: Erfahrung des Zwischen in Etica & Politica / Ethics & Politics, S.263.
16



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens

angemessene und darin fundierte Exposition, Interpretation, Kritik und Komplementierung der
Hyperphdnomenologie  niemals in einem nur wiedergebenden und  dabei
vergegenstandlichenden Sinne vornehmen, wollte diese Untersuchung ihren Stoff hier nicht
vollends verfehlen, weil sie diesen unter die Bequemlichkeit eines objektivierenden Diktats
hermeneutischer Beherrschung, und damit Banalisierung, gestellt hat. Es muss hier deshalb der
Versuch unternommen werden, gewisse fiir die Hyperphdanomenologie — sowie vielleicht die
Phanomenologie {iberhaupt — fundamentale Aspekte mit der nétigen Resolutheit zu
berticksichtigen. Entsprechend gilt es hier, — erstens, moglichst von der konkreten Erfahrung
des Hyperphdnomenalen auszugehen, d.h. diese, soweit das Medium des Textes dies erlaubt,
moglichst unmittelbar zugénglich zu machen. Es muss folglich unser Bestreben sein, so nahe
wie nur irgend machbar, an die konkrete Wirklichkeit der hyperphdnomenalen Erfahrung zu
gelangen, selbst wenn dies zu einer erschwerten Dechiffrierung ihrer tatsdchlichen
Phénomenalitit fithren sollte. In klassisch phdnomenologischer Manier soll deswegen das
unmittelbare Erleben zum Ausgangspunkt dieser Untersuchung genommen werden, gerade
auch wo dieses in Bezug auf hyperbolische Erfahrungen dnigmatische Ziige aufweist. Erst im
Ausgang von dieser Unmittelbarkeit kann sodann die waldenfelsische Hyperphdanomenologie
sukzessive entwickelt werden. Dieser point of departure richtet unsere Aufmerksamkeit, —
zweitens, auf das oben schon erwihnte perzipierende Subjekt, welches iiber den Autor, in seiner
ambigen Doppelrolle als Verfasser und Rezipient, hinaus, hier primér der Leser sein muss. Die
Erste-Person-Perspektive des hyperphdnomenal erlebenden Autors schldgt also immer schon
um in jene des Lesers, an den sich der Versuch die Erfahrung des Hyperphdnomenalen
deskriptiv zugénglich zu machen, ohnehin richtet. Sinngeméf kommt dem Leser durch diese
unmittelbar mit-erfahrende Involviertheit in die Empirie des Hyperphidnomens eine zentrale
Rolle im vorliegenden Versuch zu. Dieses jeweils umschlagende Verhiltnis betrifft nun
Waldenfels und die von ihm zur Sprache gebrachten Quellen, ebenso wie den Autor dieser
Schrift, wodurch sich die erlebende Erste-Person-Perspektive als ein mehrfach oszillierendes
Verhéltnis zwischen Waldenfels resp. zwischen Waldenfels und seinen Quellen, dem Autor,
der stets auch Leser von Waldenfels und dessen Quellen war und ist, sowie den Lesern dieser
Schrift erweist. Die Schnittstelle dieser Relationen ist dabei immer die Sprache, genauer das
textuelle Medium, in welchem die konkreten hyperphdnomenalen Erfahrungen artikuliert sind.
Diese beiden ersten Aspekte bedingen ihrerseits, — drittens, eine ganz bestimmte Einstellung,
welche der Autor hier, insbesondere aber der Leser, aufweisen muss, damit dieser sich auf das
unmittelbare Erleben der Hyperphénomenalitét in der Erste-Person-Perspektive auch einlassen

kann. Es klingt hier, uniiberhorbar in der Tat, ein husserl’sches Erbe an, welches fiir die

17



Exzess und Selbst

Hyperphédnomenologie aber nicht von minderer Bedeutung als fiir die transzendentale
Phanomenologie ist. SchlieBlich entspringt dem schon erwidhnten Vollzugscharakter der
Hyperphdnomenologie, — viertens, ein Performativititscharakter auch fiir die im Rahmen
dieser Untersuchung vorgenommene Auseinandersetzung mit dieser. Das konkret erfahrene
Hyperphdnomen aufzuweisen, bedeutet dieses in der Erste-Person-Perspektive
nachzuvollziehen, was ein empirisches und reflexives Mitgehen der hier anzugehenden
Untersuchung impliziert und wiederum den Leser méglichst greifbar in den Vollzugscharakter
der Hyperphdnomenologie inkludiert. Hier werden auch Parallelen zu einigen zentralen

Uberlegungen des frithen Heidegger deutlich.

Diese vier Aspekte des konkreten Erlebens, der Involviertheit des Lesers, der damit
einhergehenden Einstellung sowie des mitzugehenden Vollzugscharakters opponieren allesamt
einer einebnenden und dabei allzu hermeneutischen Hantierung der Hyperphdnomenologie. Sie
veranschaulichen damit die hier anvisierte Bemiihung, die Hyperphdnomenologie moglichst
konsequent anzuwenden, d.h. die Fremdheit des Fremden und die damit einhergehende
Radikalisierung des Unmdglichen tatséchlich ernst zu nehmen, was letztlich nichts anderes
heifit, als der Hyperphdnomenalitiat als Hyperphanomenalitit moglichst gerecht zu werden,
gerechter vielleicht noch als Waldenfels selbst. Was die methodische Ausrichtung dieser
Untersuchung anbelangt, fiithrt dies zu einer Vorgehensweise, welche von den folgenden sieben
Motiven charakterisiert ist: — Erstens bedarf eine in der konkreten Erfahrung grundierte
Hyperphédnomenologie einer Herleitung ihrer eigenen analytischen Plausibilitit aus den
konkreten Erfahrungen, die sie analysiert. Sie ist also auf eine Entwicklung von ihren
empirischen Stoffen hin auf sich selbst angewiesen. Die zuvor erwidhnte sukzessive
Entwicklung der Hyperphidnomenologie sprach dies schon an. Dies bedeutet, dass die
waldenfelsische Hyperphdnomenologie erst aus basalen, d.h. moglichst voraussetzungslosen
Konfrontationen des Lesers mit hyperphdnomenalen Erfahrungen gewonnen werden soll.
Damit wird auch der methodisch wesentliche Grundzug dieser Schrift deutlich, ndmlich dass
ihr Gegenstand, ihre Begriffe und die damit verbundenen Problemfelder, welche sich an der
Abarbeitung der hyperphédnomenologischen Topoi immer deutlicher herauskristallisieren
miissen, durch eine fortlaufende Klarung immer erst zu entwickeln sind, gleichsam als wiirden
sie sich an ihren Fragen erst bilden. — Zweitens bedingt diese eingeforderte Néhe zum
Phidnomen ebenso eine besondere Textnihe zu den behandelten Quellen, sofern darin von
konkreten Erfahrungen des Hyperphédnomenalen die Rede ist, resp. sofern diese Texte selbst

hyperphdnomenale Erfahrungen evozieren. Zunidchst bedeutet dies offenkundig, dass wir



Vorbemerkungen: Zur Frage eines anderen Denkens

moglichst nahe am waldenfelsischen Primértext und den damit verbundenen Begrifflichkeiten
arbeiten wollen. Aber auch dariiber hinaus interessieren uns andere Primér- und vereinzelte
Sekundirquellen vor allem hinsichtlich ihrer empirischen Proximitit zum Hyperphdnomenalen.
— Drittens verlangt eine solche erfahrungsgebundene Hyperphdnomenologie eine besondere
Aufmerksamkeit fur ihre eigene Beschaffenheit sowie Ausrichtung, die zugleich grundvertraut
und fremd, origindr und derivativ ist. Es gilt fiir diese Aufmerksamkeit nicht nur das
phidnomenologische Auge fiir den Blick auf das Phinomen der Aufmerksamkeit selbst, sondern
auch fiir alle weiteren hier relevanten Phanomene des Fremden sowie fiir die Betrachtung auf
sich selbst zu schérfen. An dieser Aufmerksamkeit hdngt so nicht wenig von der hier
erforderlichen hyperphdnomenologischen Einstellung, die der Autor und Leser gleichermalien
an den Tag zu legen haben. — Viertens muss hier, ausgehend vom Herleitungs- und
Prozesscharakter der Materie, dem Vorgehen auch eine Experimentalitit zugestanden werden,
in gewissem Sinne ein nicht-doktrinires Uben, Erproben und Suchen?* an und innerhalb der
hyperphanomenalen Kanten und Liicken. Denn insofern die Hyperphdnomenologie als keine
abgeschlossene Lehre, sondern als ein genuin unabgeschlossener, kontinuierlich fortdauernder
und sich selbst auch korrigierender Prozess zu verstehen ist, der sich phdnomenologisch
zwischen der Prisenz und Absenz von Grenzphdnomenen ereignet, erlaubt sie einen
methodisch nur sehr schmalen, darin aber konkret einsehbaren Pfad zu begehen, der von einer
doppelten Offenheit gezeichnet ist: Zum einen kommt diese Offenheit nidmlich dem
Hyperphdnomenalen als solchem zu, d.h. der Weise wie sich diese Phidnomene als
ibersteigende Rand- und Zwischenereignisse zeigen, zum anderen charakterisiert diese
Offenheit auch das Hyperphdnomenologische selbst, d.h. die Methode der Untersuchung dieser
phénomenalen Modi, das sich stets entlang der Grenzen des phidnomenologisch noch
Zugénglichen bewegen muss. Auch Hyperphdnomenologie ist somit in der Hauptsache ,,Arbeit

an den Phinomenen*?.

— Fiinftens erfordert dieser experimentelle und iibende Charakter der
Arbeit an den Phdnomenen auch die Bereitschaft, die zu untersuchenden Hyperphdnomene in
immer neuen Wiederholungen zu umkreisen. Dies fiihrt nicht nur zu immer neu
vorgenommenen  Analysen  derselben = Phdnomene, sondern  bestimmt  den
hyperphdanomenologischen Vollzugscharakter vor allem als eine antilineare Zirkelbewegung.
Die entfaltende Bewegung der Hyperphdnomenologie entpuppt sich damit weniger als
vertikaler Aufstieg hin zur hyperphidnomenalen Wirklichkeit, denn als fortlaufende

Spiralbewegung um eben diese. Am Hyperphdnomenalen in immer neuen Umrundungen

24 Vgl. Hampe: Die Lehren der Philosophen. Eine Kritik. (2014).
25 Siehe Husserl: Arbeit an den Phinomenen (Herausgegeben 1993 von Bernhard Waldenfels).

19



Exzess und Selbst

anzusetzen, erlaubt dabei nicht nur einen fortwéhrenden Perspektivenwechsel, um das
Phanomen immer genauer zu fassen, sondern deutet auf figurativ-leibliche Weise auch schon
an, was im Umgang mit Hyperphédnomenen leicht geschehen kann, ja vielleicht auch geschehen
sollte, dass man ndmlich in einen Taumel gerdt. — Sechstens impliziert diese mit der
Wiederholung und Experimentalitdt verbundene Offenheit, dass trotz unserer angestrebten
Textndhe der Umgang mit diesen Quellen und den darin aufgewiesenen Erfahrungen nicht
selten auf einen freien, weil der Offenheit der Hyperphénomenalitét entsprechenden Umgang
angewiesen ist. Diese Freiheit betrifft dabei gleichermaf3en unser interpretatorisches Vorgehen
wie unseren Anteil an der mit-erfahrenden Involviertheit in das konkrete Erleben des
Hyperphdnomenalen. Die daraus resultierende Doppelspurigkeit unseres Vorgehens hat auch
eine doppelspurige Hyperphdanomenologie zur Folge. Wo diese Schrift in ihren darstellenden
Ziigen ndmlich einer neutralen Einfithrung in das waldenfelsische Denken gleichen mag, fithren
die Anteile ihres notwendigerweise freien Umgangs mit dem Stoff wiederum dazu, dass wir
oftmals einen nicht nur ausgelegten, sondern durch den Autor und seine Leseart immer schon
angereicherten Waldenfels vorfinden werden. “Unser” Waldenfels wird also ein zugleich
textnaher und doch ergénzter, und vielleicht immer schon modifizierter Waldenfels sein. Es
kann fiir uns keinen anderen geben. — Siebentens und schlief3lich zieht diese von Repetitionen
gepragte, experimentelle Offenheit, die zwischen textueller Gebundenheit und
interpretatorischer, vor allem aber aufweisender Ungebundenheit variiert, eine ganz bestimmte
Verantwortung gegeniiber den Phanomenen nach sich. Mit Heidegger konnten wir sagen: eine
ganz bestimmte Achtsamkeit fiir die Sachen selbst, fiir eine Pflege ihres Beschreibens und
Wirkens.?® Sofern wir unsere Arbeit an den Phdinomenen in diesem Sinne auch als Arbeit am
Aoyog verstehen wollen, kann und muss uns diese Gangart auch ermutigen, mit und an
Waldenfels, mit und an der Hyperphdnomenologie konkret zu philosophieren, d.h. mit

Geschick an diesen unser Denken zu vollziehen.

Dieses unsrige Ansinnen, die Hyperphdnomenologie empirisch herzuleiten, sie trotzdem in
Textndhe herauszuarbeiten, eine dafiir ndtige Aufinerksamkeit zu kultivieren, sie experimentell
zu erproben, dabei Wiederholungen nicht zu scheuen, sich der gebotenen Freiheit zu bedienen
und alles dies als Verantwortung einer kontinuierlichen Arbeit am Adyog zu verstehen, dient
einer stringenten und darin moglichst zwingenden Zugangsweise an das Hyperphédnomenale.

Gewiss ist damit auch ein methodisches Wagnis verbunden, riicken auf offenen und vielleicht

26 Siehe Heidegger: Uber den Humanismus, S.56.

]



