
1Vorwort

Mendelssohn-Studien
Band 22



2 Vorwort



3Vorwort

MENDELSSOHN
STUDIEN

Beiträge zur neueren deutschen 
Kulturgeschichte

Band 22

Herausgegeben 
für die Mendelssohn-Gesellschaft

von Roland Dieter Schmidt-Hensel
und Christoph Schulte

Wehrhahn Verlag



4 Vorwort

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 

Internet über https://portal.dnb.de abrufbar.

1. Auflage 2021
Wehrhahn Verlag

www.wehrhahn-verlag.de
Satz und Gestaltung: Wehrhahn Verlag

Umschlagabbildung: Felix Mendelssohn Bartholdy: Sonatina E-Dur MWV U 35. 
Autographe Reinschrift in Fanny Mendelssohns Musikalbum (SBB, MA Ms. 142, S. 1)

 
Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH

Alle Rechte vorbehalten
Printed in Germany

© by Wehrhahn Verlag, Hannover
ISSN 0340–8140

ISBN 978–3–86525–871–7



5Vorwort

Inhalt

Vorwort   .....................................................................................................  7

Thomas Lackmann

Der böse Hund im Andachtshaus. Moses Mendelssohn 
als Flüchtlingsfreund – die Geschichten von Abba Glosk  ..........................  11

Christoph Schulte

Leibniz’ Theodizee in Mendelssohns Kommentar zum Buch Prediger  .......  41

Jutta Braden

Fromet Mendelssohns Geschwister. Familiäre Netzwerke zwischen Berlin,
Kiel, Kopenhagen und Hamburg im 18. und 19. Jahrhundert  ..................  59

Sebastian Panwitz 

Die Testamente der Schwestern Henriette Maria Mendelssohn (1826/31) 
und Dorothea Schlegel, geb. Brendel Mendelssohn (1835/37)  ..................  97

Hannah Lotte Lund

»Miß Lilla« – Lea Mendelssohn Bartholdy in den Briefwechseln 
Carl Gustav von Brinckmanns und in den kommunikativen 
und geselligen Netzwerken Berlins um 1800  ..........................................  119

Janine Droese

Fanny Mendelssohn Bartholdys »Musikbuch« 
im Kontext der Musikalben des 19. Jahrhunderts  ...................................  145

Roland Dieter Schmidt-Hensel

»Briefe sind höchstens Schatten des Menschen […].« Felix Mendelssohn
Bartholdy im Briefwechsel mit Albert Gustav Heydemann  .....................  173



6 Vorwort

Wolfgang Dinglinger

Felix Mendelssohn Bartholdys Caprice für den Baron de Trémont  ..........  209

Jürgen Böhme 

Arnold Mendelssohn und die Romantik.
Annäherung an eine schwierige Liebesbeziehung  ...................................   227

Daniel Deckers

»Es ist gar zu schön.« Die Mendelssohns und der Wein  ..........................  255

Thomas Höpel

Das kulturelle, soziale und politische Engagement 
von Edith Mendelssohn Bartholdy in Leipzig 1910–1938  ......................  297

Anhang

Abbildungsverzeichnis  ...........................................................................  319

Abkürzungen  ..........................................................................................  321

Verfasserinnen und Verfasser der Beiträge  ...............................................  322

Personen- und Firmenregister  .................................................................  325



7Vorwort

Vorwort

Moses Mendelssohns Stammbucheintrag »Bestimmung des Menschen. Wahr-
heit suchen, Schönheit lieben, Gutes wollen, das Beste tun«, der das Vorwort 
des vorigen Bandes der Mendelssohn-Studien eröffnete, findet auch in den 
Beiträgen des vorliegenden Bandes in vielfältiger Weise seinen Niederschlag. 
So vermochte Moses Mendelssohn die nonkonforme Wahrheitssuche solcher 
jüdischer Außenseiter wie des Flüchtlings, Wandergelehrten und Schnorrers 
Abba Glosk zu tolerieren, und er versuchte, diese vor Ausgrenzung zu schützen. 
Glosks prekäre Existenz und seine Begegnungen mit Mendelssohn werden hier 
aus literarischen und biographischen Quellen rekonstruiert. »Gutes wollen, das 
Beste tun« ist auch eine Lehre aus Leibniz’ Theodizee, die philosophisch von 
Mendelssohn beerbt und gestützt wird: Gott hat bei der Schöpfung ausschließ-
lich das Gute beabsichtigt, nicht die Übel, und dabei die beste aller möglichen 
Welten geschaffen.

Über die Verwandtschaft der Ehefrau Moses Mendelssohns, Fromet geb. 
Gugenheim, war bislang nur wenig bekannt. Diese Lücke wird nun durch um-
fangreiches biographisches Material zu den Schicksalen der Halbgeschwister 
Fromets und deren Nachfahren geschlossen, die ein weitverzweigtes familiäres 
Beziehungsgeflecht im norddeutschen Raum bis hin zur dänischen Haupt-
stadt Kopenhagen bildeten. Aus der zweiten Generation der Mendelssohns 
stammen die Testamente von Dorothea Schlegel (geb. Brendel Mendelssohn) 
und Henriette (Maria) Mendelssohn, die hier erstmals ediert werden und die 
tiefe Verwurzelung der beiden Schwestern im katholischen Glauben belegen. 
Eine ganz andere Geisteshaltung spricht aus Lilla Salomons bzw. später Lea 
Mendelssohn Bartholdys Korrespondenz mit dem schwedischen Diplomaten 
Carl Gustav von Brinckmann, den sie kurz vor der Jahrhundertwende in den 
Berliner Salons kennengelernt hatte und dem sie über mehr als zwei Jahr-
zehnte hinweg in einem geistreichen Briefwechsel verbunden blieb.

Die Musikerinnen und Musiker der Familie Mendelssohn sind im vor-
liegenden Band mit vier Beiträgen vertreten. Den Anfang macht das in den 
1820er Jahren von Fanny Mendelssohn Bartholdy geführte »Musikalbum«, 
das schon 1993 in Band 8 der Mendelssohn-Studien beschrieben wurde, hier 
nun aber in den übergreifenden Kontext der Entwicklung solcher Alben im 
frühen 19. Jahrhundert eingebettet wird. Vier bislang unbekannte und kürz-
lich von der Staatsbibliothek zu Berlin neu erworbenen Briefe Felix Men-
delssohn Bartholdys an Albert Gustav Heydemann erlauben es zusammen 



8 Vorwort

mit den Gegenbriefen, das Verhältnis Mendelssohns zu seinem Jugendfreund 
insbesondere in den Jahren 1829/30 näher zu beleuchten. Aus diesen Briefen 
spricht nicht zuletzt Mendelssohns innere Unruhe in den Monaten zwischen 
der Rückkehr von seiner England-Reise im Winter 1829 und dem mehrfach 
verschobenen Aufbruch zur Reise nach Italien im Mai 1830, ferner seine Be-
fürchtungen, dass sich durch die räumliche Trennung und die unterschiedli-
chen Erfahrungen, die die Freunde nun machen würden, die in den 1820er 
Jahren in Berlin geknüpften Bande lockern würden. Ein weiterer Beitrag wid-
met sich einer Gelegenheitskomposition Felix Mendelssohn Bartholdys für 
einen französischen Baron, deren Entstehungsumstände durch zwei bislang 
unveröffentlichte Briefe des Barons an Mendelssohn beleuchtet werden. Der 
letzte »Musiker«-Beitrag schließlich geht auf das schwierige und vielschichti-
ge Verhältnis von Fannys und Felix’ 1855 geborenem Neffen zweiten Grades 
Arnold Mendelssohn zur musikalischen Romantik ein, der vor allem in sei-
nen frühen Werken durchaus selbst ein spätromantisches Idiom pflegte, sich 
aber ab Mitte der 1910er Jahre mehr und mehr von zu großem romantischem 
Überschwang distanzierte und dies auch in zahlreichen privaten Notizen fest-
hielt.

Dass die Familie Mendelssohn Bankiers, Künstler und Gelehrte her-
vorgebracht hat, dürfte spätestens seit der gleichnamigen Briefedition von 
Felix Gilbert hinreichend bekannt sein – dass mehrere Mendelssohns dane-
ben auch Eigentümer von Weingütern waren, ist vermutlich weniger prä-
sent. Der Bogen spannt sich dabei von Joseph Mendelssohns Sommersitz in 
Horchheim am Mittelrhein über die französischen Besitzungen von Franz 
(von) Mendelssohn und seinem Sohn Robert bis hin zu einer noch heute als 
»Weinberg Mendelssohn« bekannten Parzelle in Randersacker bei Würzburg, 
die freilich genau genommen nie einen Besitzer namens Mendelssohn hatte, 
sondern vielmehr im Jahre 1910 von Felix Mendelssohn Bartholdys Enkel 
Hugo Wach erworben wurde. Der letzte Beitrag des Bandes beleuchtet das 
sozialpolitische Wirken Edith Mendelssohn Bartholdys in Leipzig und greift 
dabei unter anderem auf deren in den letzten beiden Bänden der Mendels-
sohn-Studien veröffentlichte Memoiren zurück, die – zusammen mit zeitge-
nössischen Zeitungsartikeln und Akten – ein vielschichtiges Bild der Tätig-
keit einer kommunalpolitischen Pionierin in den ersten Jahrzehnten des 20. 
Jahrhundert zeichnen.



9Vorwort

Der vorliegende Band hätte nicht erscheinen können ohne die Unterstützung 
der Mitglieder, Fördermitglieder und Spender der Mendelssohn-Gesellschaft, 
denen an dieser Stelle herzlich für ihre Großzügigkeit gedankt sei. Die redaktio- 
nelle Bearbeitung des Personen- und Firmenregisters lag in den Händen von 
Herrn Christoph Hopp. Schließlich sei Herrn Matthias Wehrhahn für die be-
währt sorgsame verlegerische Betreuung des Bandes herzlich gedankt.

Die Herausgeber



10 Vorwort



11Moses Mendelssohn als Flüchtlingsfreund – die Geschichten von Abba Glosk

Ein böser Hund im Andachtshaus

Moses Mendelssohn als Flüchtlingsfreund 
– die Geschichten von Abba Glosk1

Von Thomas Lackmann

Moses Mendelssohn hat sich nicht nur am Schreibtisch – bei seiner Bearbeitung 
der Noachiden-Tradition – der Frage gestellt, wieviel Anpassung die jüdische 
Gemeinsschaft von religiösen Minderheiten und Andersdenkenden fordern sollte. 
Mendelssohn wußte: In der Noachiden-Tradition des rabbinischen Judentums 
wird, ausgehend von Genesis 9:1–6, Gruppen aus einer fremden Kultur mit 
anderer Religion weder Konversion noch weitgehende Assimilation abverlangt, 
um mit Juden zusammenleben zu können. Jene nichtjüdischen ›Anderen‹ sollen 
lediglich auf wenige minimale ethische Regeln unbedingt verpflichtet werden: 
Verbot des Götzendienstes, der Gotteslästerung, des Mordes, des Diebstahls, 
der Unzucht, des Verzehrs lebender Tiere, Anerkennung von Rechtsprinzip und 
Gerichtsbarkeit.2 Ansonsten sollen sie nach ihren eigenen religiösen Überzeu-
gungen und Gewohnheiten miteinander und in gutnachbarlicher Koexistenz 
mit der jüdischen Gemeinschaft leben dürfen.

Dieses spezifisch jüdische Toleranz-Modell wurde von Talmud-Gelehrten und 
ihren Kommentatoren bis in die Neuzeit diskutiert. Seine analoge Übertragung 
auf Bedingungen christlicher Mehrheitsgesellschaften war bei dieser weitgehend 
innerjüdischen Debatte zunächst kein Thema gewesen. Christoph Schulte hat 

1	 Der Text beruht auf einer Vortragsveranstaltung mit Thomas Lackmann und Christoph 
Schulte in der Mendelssohn-Remise am 27. Februar 2020: Moses Mendelssohn und die 
Fremden unter uns. Der »Jude von Berlin«, die Noachiden in der Flüchtlingskrise und 
die Geschichte von Abba Glosk.

2	 Der biblische Text nennt als Verhaltensregel für die Überlebenden der Sintflut zunächst 
nur das Verbot, Menschen zu töten und das Fleisch lebender Tiere zu verzehren. Der 
Babylonische Talmud (Traktat Sanhedrin 56a) formulierte maßgebend für die rabbini-
sche Tradition dann insgesamt sieben Noachidische Gebote, die für alle Menschen, also 
auch Nichtjuden, gelten. Denn alle Menschen sind gemäß dieser Tradition Nachfahren 
des biblichen Noah, der die Sintflut überlebt und einen Bund mit Gott schließt. 1180 
werden die Noachidischen Gebote von Maimonides in der Mischne Tora (dt. Wieder-
holung der Tora) nochmals kanonisch zusammenfaßt: Verbot des Götzendienstes, der 
Gotteslästerung, des Mordes, des Diebstahls, der Unzucht, des Verzehrs lebender Tiere, 
Anerkennung von Rechtsprinzip und Gerichtsbarkeit.



12 Thomas Lackmann

jedoch darauf hingewiesen, dass Mendelssohn schon 1770 in der öffentlichen 
Auseinandersetzung mit Lavater solch eine erweiterte Anwendung angedeutet 
hatte: Die Noachidischen Gebote könnten wie ein naturrechtlich begründetes 
Fremdenrecht eine Richtlinie für moderne Staaten und deren toleranten Umgang 
mit Fremden darstellen, welcher Religion auch immer diese angehören, und 
solange diese die genannten minimalen ethischen Regeln einhalten.3

Die vorliegende Recherche zur Rezeption der Geschichten über den 
Talmudgelehrten und jüdischen Aufklärer Abba Glosk stellt solchen philoso-
phisch-theologischen Überlegungen Mendelssohns eine reale Begebenheit und 
deren Überlieferung gegenüber. Bei diesem Abba Glosk geht es um einen eu-
ropäischen Asylanten zu Beginn der 1770er Jahre und um das Verhalten Moses 
Mendelssohns in diesem konkreten Fall. Es handelt sich bei dem ›Anderen‹ jedoch 
um einen Juden – um einen, der eigentlich aus jüdischer Sicht ›dazugehört‹, 
der aber anders ist. Abba Glosk war ein Dissident, Querdenker, Provokateur, 
Freigeist. Wo bei der Noachiden-Frage Aufklärung und Toleranz zugunsten der 
Andersgläubigen herausgefordert sind, ist das auch bei Abba Glosk der Fall, 
hier aber innerjüdisch: es geht um Meinungsvielfalt und »Kirchenzucht« (wie 
man das mal nannte) innerhalb der jüdischen Gemeinschaft; auch um die dis-
ziplinierende und manchmal fragwürdige Kooperation von Staat und jüdischer 
Glaubensgemeinschaft. Und es geht um Humanität und Legalität im Zusam-
menhang mit einer Art Kirchenasyl, nennen wir es hier: Gartenasyl. Nicht nur 
nebenbei stoßen wir bei Abba Glosk auch auf die ewige Frage: Wie verändert 
man die Welt – durch Rebellion oder durch Reformen?

Die spärlichen Quellen zu Abba Glosk zeigen diesen Rebellen und ebenso den 
Reformer Mendelssohn (wie ihn seine Nachwelt sehen wollte) in sehr unterschied-
lichen Perspektiven. Offensichtlich bestimmen verschiedene Erkenntnisinteressen 
die Darstellungen. Interessant ist dabei auch, dass die Geschichte von Abba Glosk 
so wenig bekannt ist. Es kursieren etliche ziemlich verbreitete, wahre, halbwahre, 
gut erfundene, sentimentale und auch ins Muster politischer Korrektheit passende 
Mendelssohn-Anekdoten (sein Einzug durchs Rosenthaler Thor nach Berlin, 
die Brautwerbung, das Judenporzellan); die Abba Glosk-Überlieferung kennen 
hingegen nur Spezialisten. Sie paßt möglicherweise nicht zu den Bildern, die 
wir bei diesem Thema erwarten. Vielleicht liegt ein Grund für ihre mangelnde 

3	 Siehe in: Christoph Schulte: Gott liebt den Fremden. Mendelssohns Interpretation der 
Noachidischen Gebote. In: Von Moses bis Moses … Der jüdische Mendelssohn, Han-
nover 2020, S. 116–139.



13Moses Mendelssohn als Flüchtlingsfreund – die Geschichten von Abba Glosk

Verbreitung darin, dass es aus politischen Gründen oft schwerfällt, freidenkend 
über Flüchtlinge, Juden und Toleranz zu diskutieren.

Jakob Emden

Die früheste schriftliche, allerdings nicht namentliche Erwähnung des Abba 
Glosk finden wir in einem wütenden Brief von Jakob Emden4, dem berühmten, 
streng traditionalistischen Rabbiner in Altona, an Moses Mendelssohn. Das 
Schreiben vom 14. August 1772 wurde erstmals 1785 in der hebräischen Ber-
liner Aufklärungszeitschrift Hame‘assef (dt. Der Sammler) veröffentlicht5, neun 
Jahre nach Emdens Tod, aber noch zu Lebzeiten Mendelssohns. Thema der 
Korrespondenz zwischen ihm und der Autorität aus Altona war zunächst die 
Kontroverse über eine Reform der jüdischen Bestattungstradition gewesen. Im 
Anschluß an seine temperamentvoll und polemisch ausgeführte Argumentati-
on unterstellt der Rabbiner dem Berliner Weltweisen: »Ich hörte über Hoch-
wohlgeboren, daß er in seinem Haus einen bösen Hund großziehe«6. Emden 
ist auch nicht zimperlich mit kritischen Attacken auf Mendelssohn selbst, dem 
er vorwirft: »Du scheinst mir aber etwas von jenen neuzeitlichen Schülern zu 
haben (die Du meiner Meinung nach im Innersten verabscheust), die sich mit 
Haarspalterei und Nichtigkeiten beschäftigen und alles Gerade verbiegen, wo-
vor ich mich innigst ekele.«7 

Der galizische Dichter und Schriftsteller Meir Ha-Levi Letteris hat 1877 
in der von ihm in Lyck (Ostpreußen) herausgegebenen hebräischen Zeitung 
Ha-Maggid (dt. Der Bote) einen bis dato ungedruckten Mendelssohn-Brief 

4	 Jacob Israel Ben Zvi Ashkenasi Emden (1697–1776) wurde u.a. berühmt als engagierter 
Gegner der Bewegung um den falschen Messias Sabbatai Zvi. Er galt, neben seinem 
Gegner Jonathan Eybeschütz, als der bedeutendste jüdische Gelehrte Nordeuropas im 
18. Jahrhundert.

5	 Hame’assef (1785), S. 184–187. Nachgedruckt in Moses Mendelssohn: JubA Bd. 19, 
Brief. Nr. 139; dt. Übersetzung von Reuven Michael in JubA Bd. 20.2, S. 244–248.

6	 So übersetzt Chaim Shoham Emdens Brief-Äußerung aus dem Hebräischen in seinem 
Aufsatz: Der Ritter der Wahrheit reitet nach Berlin. Adelbert von Chamisso, Moses 
Mendelssohn und Abba Glosk Leczeka. In: Michael Albrecht, Eva J. Engel u.nd Nor-
bert Hinske: Moses Mendelssohn und die Kreise seiner Wirksamkeit, Tübingen 1994, 
S. 391. Die Übersetzung dieser Stelle in der JubA, Bd. 20.2, S. 247 lautet: »Denn so-
wieso mehren sich die Klagen über seine Hoheit, Er ziehe einen Hund auf«.

7	 JubA Bd. 20.2, S. 246.



14 Thomas Lackmann

aus dieser Korrespondenz veröffentlicht. Er erwähnt in seinem Kommentar 
Emdens Hunde-Bemerkung und bezieht sie auf Abba Glosk: Emden verfluche, 
so interpretiert Letteris, Mendelssohns Freundschaft mit dem wandernden 
Gelehrten, und er zitiert dafür als Begründung den Talmud (Traktat Schabbat 
60a): »Jeder, der in seinem Haus einen bösen Hund großzieht, verhindert die 
Gnade in seinem Haus.«8 Zur Erläuterung der ausfälligen Bemerkung berichtet 
er folgende Episode:

»Der Aufklärer Abba Glosk in seinen Wanderungen durch Deutschland kam auch in 
die Stadt Altona, um den Rabbi Jakob Emden zu treffen. Er fand ihn im Dachboden 
seiner Druckerei. Ein Kluger wird sich leicht vorstellen, wie dieser Mann, der sich nie 
Hemmungen auferlegte, sich in diesem Hause benahm. Er ließ scharfe Worte fallen, die 
wie ein Schwert in des Rabbis Herz trafen. Der Rabbi, der erregsam war, wurde wütend 
und warf den Abba Glosk fluchend aus seinem Dachboden heraus. Die Treppen herun-
tersteigend fing Abba Glosk, wie ein Kantor in der Synagoge, mit lauter Stimme an zu 
singen: »Der Heilige ist mächtig in seinem Dachboden! Gehe und Fluch Jakob! Und der 
Gott Israels wird den Fluch in Segen verwandeln!«9

Friedrich Nicolai

Die umfangreichste, zweitälteste und bekannteste Quelle zu Abba Glosk ist ein 
ganz anders orientierter Text des Verlegers und Mendelssohn-Freundes Friedrich 
Nicolai, 1809 in der Neuen Berlinischen Monatsschrift erschienen10, mehr als  
30 Jahre nach den Berliner Vorfällen, mehr als 20 Jahre nach dem Tod Men-
delssohns, in einer Fortsetzungsserie über wandernde polnische Talmudisten. 
Pointiert geht es in der Serie darum: Der aufgeklärte Berliner reflektiert Begeg-
nungen mit dem »Ostjudentum«.

Nebenbei: Auch Mendelssohn war ein aufgeklärter Berliner, der Toleranz 
meistens praktiziert und oft nicht erfahren hat – einer, der in seinem Haus an 
der Spandauer Straße die Diskussion unter Vertretern verschiedenster Positionen 
kunstvoll gepflegt und gefördert hat; der den Mut hatte, als Literatur-Rezensent 

8	 Meir Ha-Levi Letteris: Brief unseres Lehrers Mosche ben Menachem an den Rav Ja’akov 
Israel Emden, genannt JaBa«Z s.A., in: Ha-Magid 21 (1877), S. 66 (Hebräisch). Zitiert 
nach Shoham (wie Anm. 6), S. 391.

9	 Zitiert nach Shoham, ebd. S. 390
10	 Friedrich Nicolai (1733–1811): Fortsetzung der Berlinischen Nachlese, XXXVI. In: 

Neue Berlinische Monatsschrift 22 (1809), S. 30–45.



15Moses Mendelssohn als Flüchtlingsfreund – die Geschichten von Abba Glosk

auch Gedichte Friedrichs des Großen zu kritisieren, was zu seiner Ausweisung 
hätte führen können; der mit Dutzenden Korrespondenzpartnern in hunderten 
von Briefen manchmal sehr ironisch, immer aber warmherzig, freundlich und 
höflich intellektuelle und praktische Probleme diskutiert hat; der in zwei öffent-
lichen Debatten, die ihm aufgezwungen wurden, seine eigene positive Haltung 
zwar beibehalten, aber an diesen Auseinandersetzungen schwer gelitten hat. Im 
Abba-Glosk-Report von Nicolai, der um 1772 spielt, als Mendelssohn infolge 
seiner Lavater-Debatte an einer langjährigen, alle intellektuellen Anstrengungen 
eigentlich blockierenden Nervenkrankheit litt, erleben wir ihn hin- und herge-
rissen – zwischen Toleranz und Pragmatismus.

Mendelssohn, der als Geschäftsführer einer Seidenfabrik seine Familie 
ernähren muß und durchreisende Gelehrte und Talmudprediger, die ihn bei 
der Arbeit stören, möglichst abzuwimmeln sucht, wird beim Verlassen der 
Manufaktur, unterwegs zu einem Termin, von einem verwahrlost aussehenden 
polnischen Juden auf Hebräisch als »Wir Gelehrte« angeredet. Worauf er mit 
»keine Zeit« genervt davon eilt. Bei der Rückkehr, eine Stunde später, steht 
der Mann immer noch da. Er will kein Almosen annehmen, sondern wünscht 
sich »Eure Unterhaltung«. Nach einem kurzen Sondierungs-Gespräch lädt der 
43jährige Moses ihn zum Essen nach Hause ein und stellt dabei fest, dass der 
über 60jährige Mann namens Abba Glosk »einer der trefflichsten Köpfe und 
originalsten Menschen« ist. Er kann sich nur auf Hebräisch verständigen, erweist 
sich als ungemein belesen und als kenntnisreicher Mathematiker; eine Froh-
natur, ein prächtiger Unterhalter, als philosophischer Freigeist ein Autodidakt 
bei der Selbstbefreiung von Vorurteilen. Er ist völlig bescheiden, begnügt sich 
mit schlechter Kleidung, Nahrung und Unterkunft, trinkt allerdings maßlos, 
ohne betrunken zu werden, und strebt einzig nach Gedankenaustausch mit 
»vorurtheilsfreien Männern«.

Mendelssohn bereut seine anfängliche Abweisung, er ist von dem äußerlich 
unansehnlichen Mann mit der starken Ausstrahlung begeistert. Glosk hatte 
vor, sich mit seinem Sohn bei Wasser und Brot bis nach Holland oder England 
durchzubetteln, denn da »werden die Juden nicht verfolgt, und also verfolgen 
sie nicht«. Das nämlich war sein Problem in Polen gewesen: Er hatte in den 
Gemeinden gegen Aberglauben und Mißbräuche gepredigt, war von Juden auf 
Leben und Tod verfolgt, schließlich vom Rabbiner in Glosk bei Lublin vor der 
Hinrichtung bewahrt, aber gebannt und mit seinem Sohn zur Auswanderung 
gezwungen worden. Der Ruf Mendelssohns hatte ihn nach Berlin gelockt, weil 
er daraus schloß, dort dürfe man frei denken. Mendelssohn korrigiert ihn: Man 
müsse dabei vorsichtig sein, gegenüber den polnischen Rabbinern in der Stadt 



16 Thomas Lackmann

und gegenüber sehr traditionell eingestellten Gemeindeältesten, die darauf aus 
seien, freidenkende Juden aus der Stadt zu schaffen. 

Abba Glosk, »dessen Herz immer auf seiner Zunge schwebte«, vergißt die 
Warnung. Die Gemeindeältesten hören seine religionskritische Predigt und rufen 
die Polizei. Ein Gemeindediener erscheint an einem stürmischen Dezemberabend 
um acht mit zwei Polizisten, um Glosk zwecks Abschiebung mit seinem Sohn 
um neun in eine offene Nachtkutsche Richtung Kleve zu setzen. Glosk wird 
gestattet, unter Polizeibegleitung noch einmal mit Mendelssohn zu sprechen, 
den das hinterhältige Vorgehen der Ältesten empört. Er drängt deshalb seine 
Manufaktur-Chefin, die Witwe Bernhard, trotz ihrer Angst vor den Ältesten, 
dem Abba Glosk zu bescheinigen, dass er als Talmudlehrer für die Bernhard-
Kinder angestellt sei. Später wird Rabbi Glosk dann aber doch westwärts zu den 
freiheitlichen Juden nach Holland und England weiterreisen und muß aufs Neue 
seinen Irrtum erkennen: Er redet vor ihnen zu freimütig über die Besserung 
seiner Nation, wie es heißt, und wird auch dort von den Rabbinen verbannt.

Sein anpassungsfähiger Sohn kann als Hauslehrer in Braunschweig bleiben. 
Der alte Glosk wird vertrieben von Stadt zu Stadt, an allen Stationen mißhandelt, 
trägt davon Spuren am ganzen Körper, hat in Amsterdam ein Auge verloren, die 
rechte Hand wurde verstümmelt. In Berlin lassen die Gemeindeältesten offiziell 
seine Einreise nicht zu. Mendelssohn und seine Freunde verschaffen dem In-
validen eine Wohnung im großen Itzigschen Garten vor dem Schlesischen Tor, 
dem Palast-Anwesen jenes Judenältesten, der Mendelssohn vor Jahren bei der 
trickreichen, lukrativen, berüchtigten Münzproduktion während des Sieben-
jährigen Krieges zur Kooperation eingeladen und die dieser aus moralischen 
Gründen abgelehnt hatte. Den Kontakt zu Daniel Itzig hat er dennoch nicht 
abgebrochen und kann nun seinen illegalen Dissidenten bei ihm verstecken. Der 
darf sich als provozierender Religionsspötter in der Stadt kaum zeigen; er bleibt 
dennoch heiter, hellgeistig, voll sprühender Ausstrahlung. Auf Mendelssohns 
Bitte, sich zu mäßigen, antwortet er: »Schweigen! Sie wollen schweigen, und ich 
soll schweigen! Wer soll denn reden und die Wahrheit sagen?«

So apodiktisch endend, wurde der hier zusammengefaßte Text von 1809 im 
Band 22 der Jubiläumsausgabe Mendelssohns unter dem Titel »Entlegene Texte« 
etwas gekürzt veröffentlicht.11

Verblüffend an dieser Geschichte erscheint, wie souverän und ziemlich angst-
frei Mendelssohn auf verschiedenen Ebenen agiert. Sein eigenes Bleiberecht ist an 

11	 JubA 22, S. 128–132.



17Moses Mendelssohn als Flüchtlingsfreund – die Geschichten von Abba Glosk

seine Arbeitsstelle gekoppelt, Frau und Kinder haben nur den Duldungsstatus, er 
selbst war früheren Ausweisungssituationen nur knapp entronnen. In Sicherheit 
ist seine Familie nicht. Er weiß mit den Autoritäten in der Gemeinde und mit 
den preußischen Behörden umzugehen, und er hat auch nicht vergessen, was 
es heißt, als rechtloser Hungerleider nach Berlin einzureisen. Mit Abba Glosk 
tritt er in einen langen Dialog ein, der trotz mancher intellektueller Überein-
stimmung nicht im völligen Konsens der Positionen endet. Den Vorwurf des 
Schweigens dürfte Mendelssohn, dem sein Schützling so viel verdankt, gut 
wegstecken; vielleicht auch nicht. Mendelssohn hat Klugheit und Diplomatie 
gelernt, unter Umständen den Kompromiß gesucht, ein Brückenbauer, ist sich 
selbst dabei treu geblieben. Wer soll denn reden und die Wahrheit sagen? Wann 
ist Schweigen klug, wann ist es feige? In die Gegenwart projiziert: Läßt sich die 
Flüchtlingsfrage, die Frage nach der Integration der ›Anderen‹, aus der Position 
der Mitte lösen oder doch nur konfrontativ?

Noch einmal zurück zu Nicolais Text, und zwar zu den Passagen, die uns der 
Herausgeber von Bd. 22 der Jubiläumsausgabe 1995 vorenthielt, die uns aber 
den Charakter Abba Glosks noch besser verdeutlichen:

»Rabbi Abba, dessen Herz immer auf seiner Zunge schwebte, vergaß bald die Warnung 
seines Freundes. Sich seiner Gelehrsamkeit bewußt, suchte er sogleich die berühmtesten 
Talmudisten in Berlin auf, um siegreich mit ihnen zu disputieren; aber er that es mit 
allzu freimüthigen Behauptungen, und oft mit beißendem Witz, spottete auch nicht 
selten über manche leere Spitzfindigkeiten und seltsame Erzählungen, welche im Tal-
mud vorkommen. Dies war ein Greuel den talmudisch orthodoxen Streitern. Sie fein-
deten ihn heftig an, und verketzerten ihn um desto heftiger, je schwächer sie sich in der 
Widerlegung seiner Behauptungen fühlten, und je ohnmächtiger ihr Schimpfen gegen 
seinen Witz war. In kurzem erscholl unter den Eifrigen der Berlinischen Judenschaft der 
böse Ruf von seiner Verblendung. Die Judenältesten ließen ihn vor sich fordern, und 
fragten: »Rabbi, was machst du hier in Berlin?«
Man muß wissen, daß die Ältesten das Recht haben, jeden Juden, der nicht ein Schutz-
privilegium hat, oder der bei einem Schutzjuden auf erlaubte Art in Diensten steht, *) 
der Polizei anzuzeigen damit er sogleich fortgeschafft werde.«12

An dieser Stelle fügt Nicolai in der Neuen Berlinischen Monatsschrift von 1809 
eine Anmerkung ein, die dem Leser die Berliner Bleiberechtssituation für Juden 
verdeutlichen soll:

*) »Moses Mendelssohn selbst, ehe er ein Schutzprivilegium bekam, durfte nur in Berlin 
sich aufhalten, weil er in Diensten des Hauses Bernhard war. Hätte Bernhard ihm den 
Dienst aufgekündigt, und kein anderer Schutzjude ihn sogleich angenommen, so konn-
ten ihn die Judenältesten zwingen Berlin noch an eben dem Tage zu verlassen. […] Als 

12	 Nicolai: Neue Berlinische Monatsschrift (wie Anm. 10), S. 34ff.



18 Thomas Lackmann

Salomon Maimon das erstemal, als ein Polnischer Jude, zu Fuß nach Berlin am, durfte 
er nicht in die Stadt, weil ein orthodoxer Rabbiner entdeckt und den Aeltesten berichtet 
hatte, er wolle einen ketzerischen Kommentar über des Maimonides More Nevochim 
herausgeben. Und als er das zweitemal auf der Post in Berlin hereinfuhr, spürte ihn bald 
ein Jüdischer Polizeibedienter aus; und da er des Maimonides hebräische Logik von 
M. Mendelssohn kommentirt, bei ihm entdeckte, hielt er ihn für ketzerisch, und rief: 
»Packen Sie sich sobald als möglich aus Berlin, wenn Sie nicht wollen herausgeführt 
werden!« […]13

Nicolais Text geht so weiter:
»Dieses Recht können sie auf mancherlei Weise mißbrauchen, um jemand zu verfolgen, 
der ihnen ein Freidenker scheint oder sonst mißfällt; welches auch ehemal nicht selten 
geschah.
Rabbi Abba antwortete auf die Frage »Ich habe in Polen Streit gehabt, und Verfolgung 
erlitten. Ich habe von meinem Vermögen etwas weniges gerettet; davon will ich hier 
zehren, und erwarten, ob durch meiner Freunde Zuthun, der Widerwillen in meine 
Vaterlande gegen mich kann beigelegt werden.«
»Was für ein Gewerbe treibst du hier?«
»Ich habe kein Gewerbe gelernt. Handeln kann und will ich nicht. Ich forsche in dem 
Gesetz, und disputire darüber mit den Gelehrten; weiter verstehe ich nichts, und thue 
nichts weiter.«
»Das geht nicht an. Du kannst nicht länger hier bleiben, denn das wäre wider unser 
Gesetz.« [Anm.: Wider Takenot Hakihla (sic!), die Verfassung der Gemeinde.]
Da erhob sich Abba in ernster Würde und sprach mit sehr starker Stimme: »Wider Euer 
Gesetz! Nun, so sage ich Euch, Ihr werdet untergehen, wie Sodom und Gomorrha. 
Denn« – hier mäßigte er Ton und Geberde – »forschet Ihr nicht in der Schrift? Der Pro-
phet Jeremias spricht zu den Juden: »Die Missethat der Tochter meines Volks ist größer, 
denn die Sünde Sodoms, die plötzlich umgekehrt ward. Hört an! Ist nicht Sodom und 
Gomorrha vertilgt worden? Und die Jüdische Nazion, obwohl verjagt, verachtet, und 
von Gott hart bestraft, bestehet noch? Ist der höchste Richter parteiisch gewesen? Hat 
er die Nazion leben lassen welche die schlimmste war, und hat die weniger ungerechte 
vertilget? Das sei ferne! Daß wir leben, kömmt daher: die Jüdische Nazion behält bei 
allem ihrem Verderben, noch das vortrefflichste Gesetz; sie ließ sich nur verführen, 
demselben nicht zu gehorchen. Eine solche Nazion kann noch gebessert werden. Aber 
die Sodomiter machten ihre Frevelthaten, ihre Bosheit, zum Gesetz. Bei einer solchen 
Nazion ist alle Hofnung zur Besserung verloren. – Gott bewahre, meine Brüder, daß Ihr 
wolltet Ungerechtigkeit zum Gesetze machen!«14

Und als Mendelssohn den Abba Glosk mit einem Schreiben der Witwe Bern-
hard von der Seiden-Manufaktur bei der Polizei ausgelöst hatte, war laut Nico-
lais Original-Text noch Folgendes passiert:

13	 Ebd. S. 35f.
14	 Ebd. S. 36ff.


	00 Mendelssohn 22 Titelei Vorwort
	01 Mendelssohn 22 Lackmann
	02 Mendelssohn 22 Schulte
	03 Mendelssohn 22 Braden
	04 Mendelssohn 22 Panwitz
	05 Mendelssohn 22 Lund
	06 Mendelssohn 22 Droese
	07 Mendelssohn 22 Schmidt-Hensel
	08 Mendelssohn 22 Dinglinger
	09 Mendelssohn 22 Böhme
	10 Mendelssohn 22 Deckers
	11 Mendelssohn 22 Höpel
	12 Mendelssohn 22 Anhang 1
	13 Mendelssohn 22 Register



