
HV 03376 / p. 1 / 3.11.2021

Dina El Omari

Koranische Geschlechterrollen
in Schöpfung und Eschatologie



HV 03376 / p. 2 / 3.11.2021

Die islamische Theologie
im Aufbruch

Herausgegeben von
Mouhanad Khorchide

Band 2



HV 03376 / p. 3 / 3.11.2021

Dina El Omari

Koranische
Geschlechterrollen in

Schöpfung und
Eschatologie

Versuch einer historisch-
literaturwissenschaftlichen

Korankommentierung



HV 03376 / p. 4 / 3.11.2021

Für meine wundervollen Eltern.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlagkonzeption: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © shutterstock
Satz: SatzWeise GmbH, Trier

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-03376-6



HV 03376 / p. 5 / 3.11.2021

Inhaltsverzeichnis

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

0. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

– Teil 1: Theoretische Grundlegung –

1. Methoden und Zugänge der feministischen Koranexegese
kritisch betrachtet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

1.1 Islamischer Feminismus und feministische Koranexegese
– eine kurze Begriffsbestimmung . . . . . . . . . . . . . 39

1.2 Zeitgenössische feministische Diskurse zum Koran
kritisch betrachtet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
1.2.1 Historische Kontextualisierung . . . . . . . . . . . 47

1.2.1.1 Anwendung der Methode in der
feministischen Koranexegese . . . . . . . 49

1.2.1.2 Kritik an der Methodik . . . . . . . . . . 54
1.2.2 Methode der Intratextualität . . . . . . . . . . . . 64

1.2.2.1 Anwendung der Methode in der
feministischen Koranexegese . . . . . . . 64

1.2.2.2 Kritik an der Methodik . . . . . . . . . . 70
1.2.3 Der Leitgedanke des Tawḥīd . . . . . . . . . . . . 76

1.2.3.1 Anwendung des Leitgedankens in der
feministischen Koranexegese . . . . . . . 77

1.2.3.2 Kritik an der Methodik . . . . . . . . . . 80

1.3 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86

5



HV 03376 / p. 6 / 3.11.2021

2. Hermeneutische und methodische Positionierung . . . . 90

2.1 Hermeneutischer Zugang: Paul Ricœurs Theorie der
Hermeneutik und eine mögliche Fruchtbarmachung
seines Ansatzes für die Koranexegese . . . . . . . . . . . 90
2.1.1 Entfremdung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
2.1.2 Aneignung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
2.1.3 Die Bedeutung von Ricœurs Theorie der

Hermeneutik für die Auslegung des Korans . . . . 103

2.2 Die Textwelt des Korans – Barmherzigkeit als
hermeneutischer Schlüssel? . . . . . . . . . . . . . . . . 108

2.3 Historischer Zugang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

2.4 Literaturwissenschaftlicher Zugang . . . . . . . . . . . . 129
2.4.1 Entwicklungen in den klassischen Diskussionen

um die „Unnachahmlichkeit des Korans“ . . . . . 131
2.4.2 Beispiele in der klassischen Tradition für eine

literaturwissenschaftliche Beschäftigung mit dem
Text . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

2.4.3 Der Moderne Diskurs um die Iʿǧāz-Theorie . . . . 144

2.5 Historisch-kritischer Zugang nach Angelika Neuwirth . 155

2.6 Ein thematischer Korankommentar . . . . . . . . . . . 160
2.6.1 Definition der thematischen Exegese

(arab. at-tafsīr al-mawḍūʿ ī) . . . . . . . . . . . . . 161
2.6.2 Diachrone Arbeitsschritte . . . . . . . . . . . . . 163
2.6.3 Synchrone Arbeitsschritte . . . . . . . . . . . . . 170

2.7 Ort der klassischen Exegese in einer zeitgemäßen
Koranauslegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171

Inhaltsverzeichnis

6



HV 03376 / p. 7 / 3.11.2021

– Teil 2: Exegese –

3. Die Erschaffung der Geschlechter/des Paares . . . . . . . 183

3.1 Vorstellung des Verskorpus . . . . . . . . . . . . . . . . 192

3.2 Die Rolle der Geschlechterordnung in der klassischen
Exegese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

3.3 Eine historisch-literaturwissenschaftliche Lesart der
Sequenz „Erschaffung der Geschlechter/des Paares“ . . . 226
3.3.1 Entwicklung der Motive und Kommentierung der

frühmekkanischen Verse . . . . . . . . . . . . . . 227
3.3.1.1 Sure 92 Vers 3 . . . . . . . . . . . . . . . 228
3.3.1.2 Sure 75 Vers 39 . . . . . . . . . . . . . . . 235
3.3.1.3 Sure 78 Vers 8 . . . . . . . . . . . . . . . 248
3.3.1.4 Sure 51 Vers 49 . . . . . . . . . . . . . . . 255
3.3.1.5 Sure 53 Vers 45 . . . . . . . . . . . . . . . 260

3.3.2 Entwicklung der Motive und Kommentierung der
mittelmekkanischen Verse . . . . . . . . . . . . . 266
3.3.2.1 Sure 36 Vers 36 . . . . . . . . . . . . . . . 266
3.3.2.2 Sure 43 Vers 12 . . . . . . . . . . . . . . . 273

3.3.3 Entwicklung der Motive und Kommentierung der
spätmekkanischen Verse . . . . . . . . . . . . . . 277
3.3.3.1 Sure 16 Vers 72 . . . . . . . . . . . . . . . 277
3.3.3.2 Sure 30 Vers 21 . . . . . . . . . . . . . . . 285
3.3.3.3 Sure 39 Vers 6 . . . . . . . . . . . . . . . 292
3.3.3.4 Sure 42 Vers 11 . . . . . . . . . . . . . . . 296
3.3.3.5 Sure 35 Vers 11 . . . . . . . . . . . . . . . 300
3.3.3.6 Sure 7 Vers 189 . . . . . . . . . . . . . . . 305
3.3.3.7 Sure 6 Vers 98 . . . . . . . . . . . . . . . 312

3.3.4 Entwicklung der Motive und Kommentierung des
medinensischen Verses . . . . . . . . . . . . . . . 319
3.3.4.1 Sure 4 Vers 1 . . . . . . . . . . . . . . . . 320

3.3.5 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 324

Inhaltsverzeichnis

7



HV 03376 / p. 8 / 3.11.2021

4. Das erste Menschenpaar im Koran – Ādam und Zawǧ . . 328

4.1 Vorstellung des Verskorpus . . . . . . . . . . . . . . . . 332

4.2 Die Rolle der Geschlechterordnung in der klassischen
Exegese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334

4.3 Eine historisch-literaturwissenschaftliche Lesart der
Sequenz „Ādam und Zawǧ“ . . . . . . . . . . . . . . . . 367
4.3.1 Entwicklung des Narrativs und Kommentierung

der mittelmekkanischen Verse: Sure 20 Verse 117–
123 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 368

4.3.2 Entwicklung des Narrativs und Kommentierung
der spätmekkanischen Verse: Sure 7 Verse 19–25 . 383

4.3.3 Entwicklung des Narrativs und Kommentierung
der medinensischen Verse: Sure 2 Verse 35–39 . . 390

4.3.4 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 398

5. Das Menschenpaar in der Eschatologie –
von den Paradiesjungfrauen zu den Partnern . . . . . . . 402

5.1 Vorstellung des Verskorpus . . . . . . . . . . . . . . . . 411

5.2 Die Rolle der Geschlechterordnung in der klassischen
Exegese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 414

5.3 Eine historisch-literaturwissenschaftliche Lesart der
Sequenz „Menschenpaar in der Eschatologie“ . . . . . . 456
5.3.1 Entwicklung der Motive und Kommentierung der

frühmekkanischen Verse . . . . . . . . . . . . . . 458
5.3.1.1 Sure 78 Vers 33 . . . . . . . . . . . . . . . 458
5.3.1.2 Sure 55 Vers 56 und 58 sowie 70,72 und 74 469
5.3.1.3 Sure 56 Vers 22 und 23 sowie 35 und 37 . 477
5.3.1.4 Sure 52 Vers 20 . . . . . . . . . . . . . . . 483

5.3.2 Entwicklung der Motive und Kommentierung der
mittelmekkanischen Verse . . . . . . . . . . . . . 488
5.3.2.1 Sure 37 Verse 48 und 49 . . . . . . . . . . 489
5.3.2.2 Sure 44 Vers 54 . . . . . . . . . . . . . . . 494
5.3.2.3 Sure 38 Vers 52 . . . . . . . . . . . . . . . 498
5.3.2.4 Sure 36 Verse 55–56 . . . . . . . . . . . . 503
5.3.2.5 Sure 43 Vers 70 . . . . . . . . . . . . . . . 506

Inhaltsverzeichnis

8



HV 03376 / p. 9 / 3.11.2021

5.3.3 Entwicklung der Motive und Kommentierung der
medinensischen Verse . . . . . . . . . . . . . . . 512
5.3.3.1 Sure 2 Vers 25 . . . . . . . . . . . . . . . 513
5.3.3.2 Sure 3 Vers 15 . . . . . . . . . . . . . . . 516
5.3.3.3 Sure 4 Vers 57 . . . . . . . . . . . . . . . 521

5.3.4 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 523

6. Die gleichrangige Belohnung und Bestrafung beider
Geschlechter in der Eschatologie . . . . . . . . . . . . . 528

6.1 Vorstellung des Verskorpus . . . . . . . . . . . . . . . . 531

6.2 Die Rolle der Geschlechterordnung in der klassischen
Exegese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 533

6.3 Eine historisch-literaturwissenschaftliche Lesart der
Sequenz „Die gleichrangige Belohnung und Bestrafung
beider Geschlechter in der Eschatologie“ . . . . . . . . . 562
6.3.1 Entwicklung der Motive und Kommentierung der

spätmekkanischen Verse . . . . . . . . . . . . . . 563
6.3.1.1 Sure 16 Vers 97 . . . . . . . . . . . . . . . 563
6.3.1.2 Sure 40 Vers 40 . . . . . . . . . . . . . . . 569

6.3.2 Entwicklung und Kommentierung der
medinensischen Verse . . . . . . . . . . . . . . . 574
6.3.2.1 Sure 3 Vers 195 . . . . . . . . . . . . . . . 575
6.3.2.2 Sure 57 Vers 12–13 sowie 18 . . . . . . . . 580
6.3.2.3 Sure 4 Vers 124 . . . . . . . . . . . . . . . 584
6.3.2.4 Sure 33 Vers 35 und Vers 73 . . . . . . . . 588
6.3.2.5 Sure 48 Vers 5–6 . . . . . . . . . . . . . . 597
6.3.2.6 Sure 9 Vers 67–68 und 71–72 . . . . . . . 600

6.3.3 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 607

7. Ausblick: Was bedeuten diese Ergebnisse für die
gesellschaftsbezogenen Verse? . . . . . . . . . . . . . . 614

8. Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 623

Zur Autorin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 636

Inhaltsverzeichnis

9



HV 03376 / p. 10 / 3.11.2021



HV 03376 / p. 11 / 3.11.2021

Danksagung

Die vorliegende Schrift wurde im Sommersemester 2020 als Habili-
tationsschrift an der Universität zu Köln angenommen. Ich möchte
den kleinen Rahmen an dieser Stelle nutzen, um mich zunächst bei
allen zu bedanken, die mich auf dem Weg zur Erstellung dieser
Habilitationsschrift unterstützt und in den Momenten empowert
haben, in denen es nötig war.

Mein besonderer Dank gilt Frau Prof. Dr. Katajun Amirpur für die
Übernahme der Betreuung, ihre Begleitung während des gesamten
Habilitationsprozesses sowie ihr Interesse an meiner Arbeit. Eben-
falls möchte ich mich ganz herzlich bei Frau Prof. Dr. Marie-Theres
Wacker und Frau Prof. Dr. Angelika Neuwirth bedanken, die mich
seit Jahren in meinem Werdegang begleiten, unterstützen und die
Entstehung dieser Schrift mit ihren kritischen Gedanken und An-
merkungen stets bereichert haben. Ebenfalls möchte ich mich bei
Herrn Prof. Dr. Mouhanad Khorchide herzlich für die zahlreichen
Momente des fachlichen Austausches und die kritischen Denk-
anstöße bedanken. Mein herzlicher Dank gilt auch meiner lieben
Kollegin, Frau Dr. Asmaa El-Maaroufi, die mir stets mit guten Rat-
schlägen und kritischen Denkanstößen zur Seite steht. Auch möch-
te ich mich bei Frau Prof. Dr. Sabine Damir-Geilsdorf und Herrn
Prof. Dr. Andreas Michel für die Bereitschaft bedanken, als weitere
Gutachter meiner Habilitation tätig gewesen zu sein. Ferner bin ich
natürlich noch vielen weiteren, hier nicht namentlich genannten
Wegbegleiter*innen und Freund*innen dankbar für die zahlreichen
intellektuellen Gespräche und ermutigenden Worte.

Der größte Dank gilt meiner Familie und im Besonderen meinen
Eltern Irmgard und Samir El Omari, die mich mein Leben lang
bedingungslos und uneingeschränkt unterstützt und auf so viel-
fältige Weise bereichert haben.

11



HV 03376 / p. 12 / 3.11.2021



HV 03376 / p. 13 / 3.11.2021

0. Einleitung

„Gläubige begreifen die Religion im Allgemeinen als etwas Heiliges
oder Sakrales, etwas stets Gleichbleibendes, man kann mit ihnen
nicht über den Wandel oder die Entwicklung religiösen Wissens
sprechen. Sie klammern sich an die Idee der Unveränderlichkeit.“1

Diese Feststellung des iranischen Philosophen Abdolkarim So-
rusch nennt sehr deutlich das Problem beim Namen, welches sich
auch in Teilen der islamischen Gelehrsamkeit und darin einge-
schlossen der klassischen islamischen Koranexegese sehr deutlich
zeigt: die Stagnation des Textverständnisses durch eine rein litera-
listische (gemeint ist: wortwörtliche) Lesart des Korans. Der Koran
wird nach dieser Lesart nicht nur als abgeschlossenes und in seiner
Anordnung fest fixiertes Textkorpus verstanden, sondern auch in
seinem Verständnis als verschlossen erachtet, da sich die Analyse
seiner Bedeutungen weitgehend auf Sprachliches beschränkt und
somit semantisch als ausgeschöpft gilt. Diese literalistische Lesart
wurzelt in der sich ab dem 9. Jahrhundert zunehmend etablieren-
den Vorstellung, der Koran sei das ewige Wort Gottes, das Gott in
Form eines Monologes verkündet habe und damit nicht von der
Historie abhängig sei. Den Grundstein dieser Vorstellung finden
wir in einer im 8. Jahrhundert aufkeimenden Debatte über die Be-
deutung des Korans als das Wort Gottes und die Frage danach, ob
dieses Wort geschaffen oder ungeschaffen sei.2 Auslöser für diese
Frage war, dass der Koran zwar zum einen als situative Offenbarung
verstanden wurde, was sich in der im 8. Jahrhundert entstandenen

1 Soroush, Abdolkarim in: Q-news Intemational, Nr. 220–221, 14.–27.6. 1996
(hhttp://www.drsoroush.com/English/Interviews/E-INT-19960614-A_conver
sation_with_Abdolkarim_Soroush.htmli). Entnommen aus: Benzine, Rashid:
Islam und Moderne. Die neuen Denker. Berlin 2012, S. 56.
2 Vgl. van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert der Hid-
schra. Eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. Berlin 1991–
1997. Bd. IV, S. 625 ff. sowie Richard, Martin in EQ, Bd. 1, S. 467aff. (Art.
Createdness of the Qurʾān).

13



HV 03376 / p. 14 / 3.11.2021

Abrogationstheorie3 (arab. nasḫ) sowie der Sammlung der Offen-
barungsanlässe4 (arab. asbāb an-nuzūl) verdeutlicht, zum anderen
aber spricht der Koran von einer „wohlverwahrten Tafel“5 (arab.
lawḥ al-maḥfūẓ) bei Gott, die den Koran in seiner präexistenten
Form enthalten habe. Diese Präexistenz wurde anfänglich u. a. von
dem Gelehrten Abū Hāšim6 (gest. im 2. Jahrhundert n.H./8. Jahr-
hundert n.Chr.) so verstanden, dass der Koran vor seiner Offen-
barung bereits geschaffen worden sei (arab. ḫalq al-Qurʾān).7 Dazu
merkt van Ess an: „Wer aber die Präexistenz vertrat, meinte: ge-
schaffen vor der übrigen Schöpfung, 40 Jahre vorher, vielleicht auch
1000 oder 50000, aber immer noch innerhalb eines berechenbaren
endlichen Zeitraums.“8 Diese Beschreibung eines geschaffenen Ko-
rans wurde maßgeblich von den Muʿtaziliten9 getragen, eine Denk-

Einleitung

3 Diese Theorie entstand bereits im 8. Jahrhundert und bezeichnet die Auf-
hebung einer normativen Bestimmung in Form eines früher offenbarten Ver-
ses durch einen späteren Vers und findet vor allem in der islamischen Rechts-
wissenschaft, zum Teil aber auch in der Koranexegese Anwendung.
4 Es handelt sich dabei um Überlieferungen, welche von den Gründen bzw.
den Anlässen für die Offenbarung einiger Verse des Korans berichten.
5 Z.B. Koran 85:21–22: „O nein, es ist eine ruhmreiche Lesung, auf einer
Tafel, wohlverwahrt.“ Übers. nach Bobzin, Hartmut: Der Koran. München
2015. Alle folgenden Zitate werden, sofern nicht anders gekennzeichnet, die-
ser Übersetzung entnommen.
6 ʿAbdallāh Abū Hāšim war der Sohn des schiitischen Anführers Muḥammad
b. al-Ḥanafiyya. Darüber hinaus weiß man kaum etwas zu seiner Person. Vgl.
Moscati, S., „Abū Hāshim“, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Edited
by: P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P. Heinrichs.
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_0196 (abgerufen am 04. 03.
2020). Im Folgenden wird die Online-Ausgabe der EI nach den Vorgaben
dieser Ausgabe zitiert.
7 Vgl. Van Ess 1991–1997, Bd. 4, S. 626.
8 Ebd.
9 Die Muʿtazila ist eine theologische Strömung des Islams, die vor allem in
den Städten Basra und Bagdad anzutreffen war. Sie zeichnet sich maßgeblich
durch ihre rationale Argumentation aus. Die Lehre der Muʿtazila ist haupt-
sächlich von Themen wie der Gerechtigkeit Gottes und der Willensfreiheit des
Menschen geprägt. Ihre Blütezeit erlebte die Muʿtazila zwischen dem 9. und
11. Jahrhundert. Vgl. dazu: Gimaret, Daniel: „Muʿtazila“, in: Encyclopaedia of
Islam, Second Edition. Hg. v. P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth,
E. van Donzel, W. P. Heinrichs, Brill Online, 2016. Reference. Universitäts-
und Landesbibliothek Münster. http://referenceworks.brillonline.com/entries

14



HV 03376 / p. 15 / 3.11.2021

schule, die sich als rationalistisch bezeichnen lässt und im Laufe des
9. Jahrhunderts eine immer stärkere Machtposition innehatte, wel-
che ihren Höhepunkt in der Etablierung als einzig rechtmäßige
Denkschule unter dem Kalifen al-Maʾmūn (179–218 n.H/813–833
n.Chr.) fand.10 Für die Unterstützung des Dogmas der Erschaffen-
heit des Korans stützten sie sich maßgeblich auf zwei Argumente:
Die Sprache Gottes sei ein erschaffenes Substrat. Um nun den Ge-
danken des Tawḥīd11 nicht zu verletzen, könne daher, und dies ist
das zweite Argument, nicht davon ausgegangen werden, dass etwas
anderes außer Gott den Charakter der Ewigkeit trage, folglich kön-
ne es nur Geschaffenes neben Gott geben.12 Trotz dieser Argumente
formierte sich recht bald eine Gegenseite zu dieser These der Er-
schaffenheit des Korans, und zwar noch während der miḥna13. So
begründet der Gelehrte Yūsuf b. Yaḥyā al-Buwayṭī (gest. 231 n.H./
846 n.Chr.)14, dass der Koran deshalb als ungeschaffen zu erachten
sei, weil grundsätzlich alles von Gott Erschaffene durch das Schöp-
fungswort „kun!“ (dtsch. sei!) erschaffen werde. Dieses Schöpfungs-
wort könne folglich nicht erschaffen sein und dies müsse demnach

Einleitung

/encyclopaedia-of-islam-2/mutazila-COM_0822. (abgerufen am 20. 08. 2019)
sowie Van Ess 1991–1997, Bd. 1, S. 1–121.
10 Vgl. Lewis, B., „ʿAbbāsids“, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition,
Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P.
Heinrichs. http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0002 (abge-
rufen am 15.09. 2019).
11 Der Gedanke des absoluten Monotheismus, d.h. es gibt nur einen Gott,
neben dem nichts Weiteres existieren kann.
12 Vgl. van Ess 1991–1997, Bd. 4, S. 627.
13 Es handelt sich dabei um eine Art Inquisition zur Zeit des Kalifen al-
Maʾmūns, bei der Personen gezwungen wurden, sich zu der vom Kalifat pro-
klamierten Lehre der „Erschaffenheit des Korans“ zu bekennen. Vgl. dazu:
Hinds, M., „Miḥna“, in: Encyclopaedia of Islam, Second Edition, Edited by:
P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van Donzel, W. P. Heinrichs.
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0732 (abgerufen am 04.
03. 2020)
14 Yūsuf b. Yaḥyā al-Buwayṭī war einer der ersten Schüler des bekannten
Rechtsgelehrten aš-Šāfiʿī, der zudem eine eigene bis heute existierende
Rechtsschule gründete. Vgl. zur Person al-Buwayṭīs: Ahmed El Shamsy: The
First Shāfiʿī: The Traditionalist Legal Thought of Abū Yaʿqūb al-buwayṭī (d.
231/846). In: Islamic Law and Society Vol. 14, No. 3 (2007), S. 301–341.

15



HV 03376 / p. 16 / 3.11.2021

auch für die göttliche Rede gelten.15 Daraus entstanden in der Folge
zwei Fronten, wobei sich unter dem späteren Kalifen al-Mutawakkil
(232–247 n.H./847–861 n.Chr.), welcher der Muʿtazila abschwur
und sich der sogenannten Orthodoxie zuwandte,16 das Dogma der
Ungeschaffenheit des Korans (arab. ġayr maḫlūq) durchsetzte. Der
prominenteste Vertreter dieses Dogmas war Aḥmad ibn Ḥanbal
(gest. 241 n.H./855 n.Chr.), der sich mit den Attributen Gottes aus-
einandersetze und sich in diesem Zusammenhang dafür aussprach,
dass der Koran als das Wort Gottes ungeschaffen sei. Dies begrün-
det er mit dem Argument, dass die göttliche Sprache eine Eigen-
schaft von Gottes Wesen sei und der Koran mit dieser göttlichen
Sprache gleichzusetzen sei. Dies bedeute folglich, dass er nur als
ewig und ungeschaffen verstanden werden könne.17 Der Text wird
somit zu einem geschichtsenthobenen Wort Gottes und ist in all
seinen Aussagen wörtlich zu nehmen. Eine der gravierendsten Kon-
sequenzen, die sich aus dieser Lesart ergeben, ist die fehlende Ak-
tualisierung des Textverständnisses in der Lebenswirklichkeit der
Gläubigen. Dies muss zu einer Diskrepanz zwischen Textverständ-
nis und Lebenswirklichkeit führen, die scheinbar nur dadurch über-
windbar wird, dass man sich für ein Leben nach dem Wortlaut des
Textes entscheidet und sich somit im Fall des Korans nach den Ge-
gebenheiten des 7. Jahrhunderts auf der Arabischen Halbinsel rich-
tet, oder aber sich gegen den Text entscheidet. Dieser Problematik
stellen sich nun im Verlauf des 20. Jahrhunderts eine Anzahl bedeu-
tender muslimischer Denker und Reformer,18 wie der ägyptische

Einleitung

15 Vgl. van Ess 1991–1997, Bd. 4, S. 629.
16 Vgl. Lewis in EI3. (Art. ʿAbbāsids).
17 Vgl. dazu: Laoust, H., „Aḥmad b. Ḥanbal“, in: Encyclopaedia of Islam,
Second Edition, Edited by: P. Bearman, Th. Bianquis, C. E. Bosworth, E. van
Donzel, W. P. Heinrichs. http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_
0027 (abgerufen am 15.12. 2019) sowie van Ess: Theologie und Gesellschaft
im 2. und 3. Jahrhundert der Hidschra. Eine Geschichte des religiösen Den-
kens im frühen Islam. Berlin 1991–1997. Bd. IV, S. 629.
18 Auf die folgenden Personen sowie ihre Überlegungen zu einer neuen Kor-
anhermeneutik wird ausführlich im 2. Kapitel eingegangen. Überblicksdar-
stellungen lassen sich zudem in den folgenden Werken finden: Benzine 2012;
Wild, Stefan: Mensch, Prophet und Gott im Koran, Münster 2001; Abu Zaid,
Nasr Hamid: Gottes Menschenwort. Für ein humanistisches Verständnis des
Koran. Freiburg i.Br. 2009 sowie Kermani, Navid: Offenbarung als Kommuni-

16



HV 03376 / p. 17 / 3.11.2021

Koran- und Literaturwissenschaftler Amin al-Khuli (gest. 1966)19,
der pakistanische Philosoph Fazlur Rahman (gest. 1988)20, der alge-
rische Philosoph Mouhammed Arkoun (gest. 2010)21 und der ägyp-
tische Koran- und Kommunikationswissenschaftler Nasr Hamid
Abu Zaid (gest. 2010)22, die sich für ein neues Textverständnis stark
gemacht haben, um den Islam so aus seiner Starre zu befreien. Sie
alle vereint, dass sie den Koran als Gotteswort nicht im Sinne eines
ewigen und unveränderlichen Wortes Gottes verstehen, sondern
ihn in Anlehnung an muʿtazilitische Gedanken des 9. Jahrhunderts
bezüglich seiner sprachlichen Form für in der Zeit und in mensch-
licher Sprache als von Gott „erschaffen“ erachten. Das bedeutet
dann aber auch, dass für die Entstehung des Korans während seiner
23-jährigen mündlichen Verkündigung durch den Propheten an
seine Zeitgenossen, das Lebensumfeld des Propheten, also die kul-
turelle, historische und linguistische Sprache23, sowie die Erlebnisse
und Erfahrungen des Propheten und seiner Zeitgenossen mit kon-
stitutiv für die Entstehung des Textes waren und sich in ihm wider-
spiegeln. Der Koran erhält somit nach dem Koranwissenschaftler
Nasr Hamid Abu Zaid einen dialogischen und kommunikativen
Charakter.24 Dieses dialogische Verständnis als Grundlage weiterer
hermeneutischer Überlegungen führte dazu, dass man den Text
nicht nur in seiner Historie verortet wissen, sondern ihn auch in
seinem außergewöhnlichen literarischen Charakter wahrnehmen
wollte (arab. tafsīr adabī), und zwar mit dem Ziel, den Text in der

Einleitung

kation. Das Konzept waḥy in Naṣr Hāmid Abū Zayds Mafhūm an-naṣṣ.
Frankfurt 1996 sowie: From revelation to interpretation: Nasr Hamid Abu
Zayd and the literary study of the Qur’an. In: Taji-Farouki, Suha (Hrsg.):
Modern Muslim Intellectuals and the Qur’an. Oxford 2010.
19 Vgl. dazu: Amin al-Khuli: Manāhiǧ at-taǧdīd fī n-naḥw wa-l-balāġa wa-t-
tafsīr wa-l-adab. Kairo 1961.
20 Vgl. dazu: Fazlur Rahman: Islam and Modernity. Transformation of an
Intellectual Tradition. Chicago 1982.
21 Vgl. dazu: Mouhammed Arkoun: Rethinking Islam: Common Questions,
Uncommon Answers. Colorado 1994 sowie: Rethinking Islam. In: Charles
Kurzman (Hrsg.): Liberal Islam. A Sourcebook. Oxford 1998, S. 205–221.
22 Vgl. dazu: Abu Zaid 2009 sowie: Mafhūm an-naṣṣ. Kairo 1993.
23 Darunter fallen auch die kanonischen Vorgaben des biblischen Wissens,
die den Koran stark prägen.
24 Vgl. Abu Zaid 2009, S. 122–159.

17



HV 03376 / p. 18 / 3.11.2021

eigenen Lebenswirklichkeit zu aktualisieren und so mögliche Span-
nungen zwischen Text und Lebenswirklichkeit aufzulösen.

Diese Spannungen zwischen Text und Lebenswirklichkeit kön-
nen unterschiedliche Themenbereiche betreffen. Einer der wich-
tigsten Bereiche ist hierbei sicherlich die Frage nach der Rolle der
Frau im Koran sowie die Möglichkeit eines geschlechtergerechten25

Verständnisses des Korans. Diese Frage keimte bereits Ende des
19. Jahrhunderts im Zuge der feministischen Bewegungen in eini-
gen arabischen Ländern, besonders Nordafrikas, sowie dem Iran
auf, denn die islamischen emanzipatorischen Bewegungen formu-
lierten ihre Ansprüche meist im Rahmen religiöser Parameter mit
besonderem Fokus auf den Koran als die oberste Autorität für die
Muslime.26 Dabei standen vor allem die Rechte von Frauen im Mit-
telpunkt, wie die Forderung nach Bildung, der Kampf gegen das
Analphabetentum, der Zugang zu politischer Partizipation, die Ab-
lehnung der Polygamie und des Gesichtsschleiers sowie grundsätz-
lich die Forderung nach einer Gleichstellung der Geschlechter. Für
all diese Forderungen sahen die Verfechter der islamischen Frauen-
bewegungen die Grundlagen im Koran, daher diente er ihnen neben
weiteren Quellen und Belegen zur Untermauerung ihrer Argu-

Einleitung

25 Der Begriff der Geschlechtergerechtigkeit ist vielschichtig und vorausset-
zungsreich. Er soll hier zunächst im Sinne einer „Alltagsplausibilität: Es geht
um mehr Gerechtigkeit zwischen den Geschlechtern“ genutzt werden und
zwar nach Edith Franke und Angela Standhartinger: Geschlechtergerechtig-
keit – ein nützlicher Begriff im Diskurs über und mit Religionen? In: Chris-
toph Elsas, Edith Franke, Angela Standhartinger (Hrsg.), Geschlechtergerech-
tigkeit: Herausforderung der Religionen. Berlin 2014, S. 9–28, hier S. 10.
26 Vgl. Badran in EQ, Bd. 5, S. 200a (Art. Feminism and the Qurʾān) sowie
dies.: Zur Verortung von Feminismen: die Vermischung von säkularen und
religiösen Diskursen im Mashriq, der Türkei und dem Iran. In: Pusch, Bar-
bara (Harg.): Die neue Muslimische Frau: Standpunkte & Analysen. Würz-
burg 2001, S. 213–231. Rommelspacher, Birgit: Feminismus, Säkularität und
Islam. Frauen zwischen Modernität und Traditionalismis. In. Wuna, Ina und
Selҫuk, Mualla (Hrsg.): Islam, Frauen und Europa. Islamischer Feminismus
und Gender Jihad – neue Wege für Musliminnen in Europa? Stuttgart 2013.
S. 159–175. Zudem sind einige Arbeiten bezüglich der Spannungen zwischen
Feminismus und Islamismus entstanden, vgl. z.B. Hatem, Mervat: Secularist
and Islamist Discourses on Modernity in Egypt and the Evolution oft he Post-
colonial Nation-State. In: Yazbeck Haddad, Yvonne und Esposito, John L.
(Hrsg.): Islam, Gender, and Social Change. New York 1998. S. 85–99.

18



HV 03376 / p. 19 / 3.11.2021

mente.27 Ab den 90er Jahren des vergangenen Jahrhunderts ent-
stand dann eine von zahlreichen Akademikerinnen und Aktivistin-
nen, vor allem aus dem angloamerikanischen Raum, etablierte
eigenständige Disziplin: die feministische Koranexegese. Diese galt
als Gegenreaktion auf den ab den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts
zunehmend erstarkenden Islamismus in vielen arabischen Ländern,
welcher drastische Einschränkungen für die weibliche muslimische
Bevölkerung im privaten, gesellschaftlichen und politischen Leben
mit sich brachte.28 Dabei sind drei Ziele zentral: 1. Es sollen gezielt
kanonisierte Auslegungen und Narrative, die misogyner Natur sind,
neu im Sinne einer geschlechtergerechten Lesart interpretiert wer-
den, 2. es sollen Verse, die eine Gleichstellung der Geschlechter be-
legen, dargelegt und 3. Auslegungen, die eine männliche Dominanz
proklamieren, dekonstruiert werden.29 Die Umsetzung dieser Ziele
erfolgte bisher überwiegend mittels einer historischen Betrachtung
verschiedener Themen,30 allerdings fällt in diesem Zusammenhang
auf, dass die Betrachtungen bisher nicht im Rahmen einer ganzheit-
lichen Korankommentierung mit Hilfe eines ausgearbeiteten her-
meneutischen Konzepts und entsprechender Methoden erfolgten,
sondern selektiv einzelne Verse im Zentrum der Analyse standen.
Diese Analyse mag zwar auch methodische Ansprüche erheben,
und auch begründet sein, die Methoden sind jedoch in der Regel
nicht ganzheitlich für den Koran gedacht, sondern werden je nach
Anliegen auf den jeweiligen für die Analyse relevanten Vers an-
gewandt. Das erste Kapitel dieser Arbeit geht speziell auf diese
Methoden ein, vorab seien sie hier aber bereits kurz skizziert und
problematisiert. Ausgehend von der in der traditionellen Exegese
vorgegebenen Prämisse, dass der Koran als direktes Gotteswort
keine Widersprüche zu ethischen Prinzipien enthalten dürfe und
daher nicht ungerecht sein könne,31 wenden die feministischen Exe-

Einleitung

27 Vgl. Badran in EQ., Bd. 5, S. 200b (Art. Feminism and the Qurʾān).
28 Vgl. ebd., Bd. 5, S. 201b.
29 Vgl. ebd., Bd. 5, S. 202a.
30 Auf diesen Aspekt wird im ersten Kapitel näher eingegangen.
31 Diese Prämisse lässt sich auf das oben beschrieben Verständnis des un-
erschaffenen Gotteswortes zurückführen, ist aber auch allgemein ein uraltes
und unumstößliches Prinzip bei der Erklärung kanonischer Texte. Dazu
schreibt Nicolai Sinai: „Dasselbe gilt für die Wahrheit und Widerspruchsfrei-

19



HV 03376 / p. 20 / 3.11.2021

getinnen – die bekanntesten Vertreterinnen sind die amerika-
nischen Islamwissenschaftlerinnen Amina Wadud32, Riffat Hassan33

und Asma Barlas34 – im Wesentlichen drei Methoden bzw. Leit-

Einleitung

heit der im Kanon enthaltenen Aussagen: ‚[R]ecognition of a text as holy
implies a hermeneutical imperative: Read this book as consistent and true‘,
wie Barton schreibt. Einen kanonischen Text zu verstehen, bedeutet deshalb
auch, ihn so zu verstehen, dass er keine Aussagen enthält, die im Rahmen der
gegenwärtigen Welt und Selbstbildes der Gemeinde als falsch gelten. […] Ka-
nonische Schriften werden demnach in doppelter Hinsicht mit maximalem
hermeneutischem Wohlwollen gelesen: Es wird vorausgesetzt, dass sie weder
falsche noch triviale Aussagen enthalten. Nachträglich muss sich allerdings
zeigen, dass sich dieser apriorische Vorgriff auch exegetisch durchhalten lässt,
dass sich der Kanon also tatsächlich als wahr und relevant lesen lässt. Ob dies
gelingt oder nicht, hängt jedoch weniger von der immanenten Beschaffenheit
des Textes selbst ab als von der Leistungsfähigkeit der verfügbaren hermeneu-
tischen Mittel. Der Koran beispielsweise trifft ganz offensichtlich gegenteilige
Aussagen über die Zulässigkeit des Weingenusses, was auf den ersten Blick der
Annahme seiner Wahrheit und Widerspruchslosigkeit zuwiderzulaufen
scheint. Mit Hilfe der Idee einer Abrogation (nasb) früherer Koranverse durch
spätere kann der Ausleger jedoch diejenigen Aussagen, die dem absoluten
Weinverbot widersprechen, neutralisieren: Sie stellen nur vorläufige Hinfüh-
rungen zu einem uneingeschränkten Verbot dar und widersprechen diesem
insofern nicht. Die Haltbarkeit des Wahrheitspostulats wird so durch eine
exegetische Operation sichergestellt: Die immanente Beschaffenheit des Ka-
nons schlägt nicht in Fonn einer Falsifikationsmöglichkeit unmittelbar auf die
Wahrheitsprämisse durch, sondern sie bestimmt lediglich die Beschaffenheit
der hermeneutischen Mechanismen, die zu einer Sichernng der Wahrheits-
prämisse erforderlich sind.“ Nicolai Sinai: Fortschreibung und Auslegung.
Studien zur frühen Koraninterpretation. Wiesbaden 2009, S. 7 f.
32 Amina Wadud ist emeritierte Professorin für Islamwissenschaften an der
Virginia Commonwealth Universität sowie Aktivistin und Feministin. Zu
ihren wichtigsten Werken zählen: Qur’an and Woman: Rereading the Sacred
Text from a Woman’s Perspective, Oxford 1999 sowie Inside The Gender
Jihad: Women’s Reform in Islam (Islam in the Twenty-First Century). Oxford
2006.
33 Riffat Hassan ist emeritierte Professorin für Religionswissenschaften an der
University of Louisville. Zu ihren wichtigsten Werken zählen: Muslim Women
and Post-Patriarchal Islam, in: Cooey, Paula, u. a. (Hrsg.): After Patriarchy:
Feminist Transformations of the World Religions. New York 1991. S. 39–64
und The Issue of Woman-Man Equality in the Islamic Tradition, in: Hassan,
Riffat (u. a.): Women’s and Men’s Libration: Testimonies of Spirit. New York
1991, S. 65–82.
34 Asma Barlas ist emeritierte Professorin für Islamwissenschaften am Ithaca

20



HV 03376 / p. 21 / 3.11.2021

gedanken an: 1. die Methode der historischen Kontextualisierung35,
welche die Verortung einzelner auf gesellschaftlicher Ebene proble-
matischer Verse in den historischen Kontext vornimmt, 2. die Me-
thode der Intratextualität36, welche maßgeblich bestrebt ist, mittels
vereinzelter Verse, die sich auf Schöpfung, Eschatologie und mora-
lischen sowie tugendhaften Handlungen beziehen, den Kern der
koranischen Botschaft als Gleichheit und Gerechtigkeit zwischen
den Geschlechtern zu definieren und in dessen Lichte dann alle
weiteren Verse zu lesen und 3. den Leitgedanken des Tawḥīd37

(dtsch. Monotheismus), welcher jede Form von širk (dtsch. Gottes-
beigesellung) ablehnt. Diesen Gedanken adaptieren einige Feminis-
tinnen und übertragen ihn auf die Hierarchisierung der Geschlech-
ter und die damit verbundene Erhöhung des Mannes auf eine
gottgleiche Stufe, was als eine Form von Gottesbeigesellung erachtet
werden könne und damit abzulehnen sei. Mittels dieses Gedankens
soll ein einheitliches Bild der Gleichheit zwischen den Geschlech-
tern im Koran erzielt und jegliche Spannungen zwischen Versen,
die deutlich diese Gleichheit betonen, und Versen, die dies augen-

Einleitung

College in New York. Eines ihrer wichtigsten Werke ist: „Believing Women“ in
Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Qur’an. Texas 2002.
35 Vgl. für Überblicksdarstellungen: Hidayatullah, Aysha: Feminist Edges oft
he Qurʾan. Oxford 2014, S. 65–87, Herrmann, Kerry: Gender-Jihad. Der
Kampf islamischer Feministinnen für Frauenrechte und eine Neuauslegung
des Korans. München 2009 sowie Sirri, Lana: Einführung in islamische Femi-
nismen. Maintal 2017. Zudem findet diese Methode Eingang u. a. bei den
folgenden Personen: Wadud 1999 sowie 2006, Barlas 2002, Asma Lamrabet:
Women in the Qur’an: An Emancipatory Reading. Markfield 2016, Al-Hibri,
Azizah: An Introduction to Muslim Women’s Rights, in: Webb, Gisela (Ed.):
Windows of Faith: Muslim Women Scholar-Activists in North America. New
York 2000, S. 51–71.
36 Vgl. für die Überblicksdarstellung die in der vorherigen Fußnote genann-
ten Werke. Zudem findet sich die Methode in den folgenden Werken: Wadud
1999, Barlas 2002, Hassan, Riffat: The Issue of Woman-Man Equality in the
Islamic Tradition, in: Hassan, Riffat (u. a.): Women’s and Men’s Libration:
Testimonies of Spirit. New York 1991, S. 65–82.
37 Vgl. für die Überblicksdarstellung die in Fußnote 34 genannten Werke.
Zudem findet sich der Leitgedanke in den folgenden Werken: Wadud 1999,
Barlas 2002 sowie al-Hibri: Divine Justice and Human Order: An Islamic Per-
spective, in: Schweiker, William, u. a. (Hersg.): Humanity Before God: Con-
temporary Faces of Jewish. Minneapolis 2006. S. 238–255.

21



HV 03376 / p. 22 / 3.11.2021

scheinlich nicht tun, aufgelöst werden. Ein hierarchisches Rollen-
verständnis führen sie dabei auf die traditionelle Exegese, nicht aber
auf den Text selbst zurück.

Diese Zielsetzung sowie die oben angeführten Methoden sind in
dieser Form anfechtbar, und zwar hinsichtlich verschiedener As-
pekte: Zunächst handelt es sich, wie bereits betont, nicht um einen
ganzheitlichen Methodenkanon, der den Koran gesamtheitlich his-
torisch bzw. intratextuell liest. Selektiv bleibt auch die Auswahl der
Verse, denn es werden immer nur ausgewählte Verse behandelt, da-
bei aber auch einige Verse, die durchaus kritikwürdig wären, nicht
zufriedenstellend oder gar nicht behandelt, wie etwa die Verse, die
eine androzentrische Perspektive auf den weiblichen Körper haben
(2:187, 222–223), die ungleiche Verteilung des Erbes (4:11) etc. Die
Furcht davor, dem Text zu nahezutreten und etwa an den Pfeilern
der Gerechtigkeit zu rütteln, ist groß, macht aber gleichzeitig die
Argumentation oftmals unglaubwürdig. Denn der Leser sieht sich
an vielen Stellen im Koran mit hierarchischen Rollenbildern kon-
frontiert, die auch trotz historischer Verortung oder Bezugnahme
zu einem Kern der Gerechtigkeit hierarchisch orientiert bleiben.
Daher fordert die Islamwissenschaftlerin Aysha Hidayatullah38

mehr Zurückhaltung: Man dürfe den Text nicht so weit verbiegen,
bis er dem Anspruch gerecht werde, völlig geschlechtergerecht zu
sein. Vielmehr solle man den Koran als Text seiner Zeit verstehen,
d.h. als patriarchalen Text, verkündet in patriarchalen Strukturen,
der keinesfalls das Anliegen gehabt haben müsse, mit unseren heu-
tigen Vorstellungen von Geschlechtergerechtigkeit zu korrespon-
dieren. Daher sei der Koran ganzheitlich weder als geschlechterge-
recht noch als geschlechterungerecht zu bezeichnen. Es müsse also
zwischen den Perspektiven der Interpreten, die den Text geschlech-
tergerecht verstehen möchten, und dem koranischen Text selbst un-
terschieden werden.39 In diesem Sinne sei auch die Definition des

Einleitung

38 Hidayatullah hat in ihrem 2014 veröffentlichten Werk „Feminist Edges of
the Qurʾan“ die Methoden der feministischen Koranexegese im anglo-
amerikanischen Raum typisiert und kritisch hinterfragt. Ihre Arbeit hat eine
Diskussion über die Grenzen der feministischen Koranexegese hinaus ange-
stoßen sowie die Notwendigkeit neuer Methoden und hermeneutischer Über-
legungen aufgezeigt und wird im ersten Kapitel ausführlich diskutiert.
39 Vgl. Hidayatullah 2014, S. 172.

22



HV 03376 / p. 23 / 3.11.2021

Korans als Gotteswort zu überdenken, und zwar weg von der Vor-
stellung des ewigen Gotteswortes und hin zum „erschaffenen“, d.h.
in der Zeit mitgeteilten Wort Gottes, welches eben nicht mit der
göttlichen Essenz gleichzusetzen sei und entsprechend auch nicht
absolut gerecht sein müsse.40

Dieser kleine Auszug aus der derzeit geführten Diskussion zwi-
schen Vertreterinnen der feministischen Exegese macht bereits
deutlich, dass wir es noch nicht mit einer fertigen Disziplin „Fe-
ministische Koranexegese“ im Sinne eines ganzheitlichen exegeti-
schen Konzepts zu tun haben, sondern nur Bruchstücke dieser Dis-
ziplin vorliegen. An dieser Stelle möchte nun die vorliegende
Habilitationsschrift anknüpfen, indem sie nicht nur den bisherigen
Ist-Zustand der feministischen Exegese im anglo-amerikanischen
Raum in Bezug auf die angewendeten Methoden diskutiert, sondern
ein ganzheitliches hermeneutisches Konzept für eine historisch-li-
teraturwissenschaftliche Lesart des Korans, die sich einer diachro-
nen Lesart verpflichtet weiß, entwickelt und diese auf bestimmte,
im Folgenden noch genauer zu umgrenzende Themenbereiche, die
hier wegen ihrer innerkoranischen dynamischen Entwicklung als
Sequenzen bezeichnet werden sollen, im Koran anwendet. Die In-
tention der Arbeit ist es dabei, eine große Lücke innerhalb der fe-
ministischen Koranexegese zu schließen, indem sie einen ganzheit-
lichen hermeneutischen Ansatz liefert, innerhalb der feministischen
Exegese völlig neues Material einfließen lässt und zudem vollstän-
dige thematische Sequenzen analysiert, also nicht selektiv arbeitet.
Sie verfolgt dabei zudem das Ziel, verhärtete patriarchale Strukturen
aufzubrechen, indem sie gängige traditionelle Interpretationen hin-
terfragt und neue Antworten zu geben versucht. Dies soll mit Hilfe
eines neuen Blicks auf den Text erreicht werden. Das ermöglicht
auch einen neuen Blick auf die Vergangenheit, der dazu ermutigt,
die Gegenwart zu verändern und Frauen in ihrer Subjektwerdung
innerhalb der islamischen Lebenswelt zu unterstützen. Dabei ist
eine kritische Haltung gegenüber der Vergangenheit, sei es gegen-
über dem Koran selbst oder auch gegenüber der traditionellen Exe-
gese, unabdingbar. Jede Form der Misogynie muss hinterfragt und
abgelehnt werden. Eine feministische Lesart kann in diesem Sinne

Einleitung

40 Vgl. ebd., S. 176 f.

23



HV 03376 / p. 24 / 3.11.2021

auch allgemein neue Impulse setzen, da sie sich Methoden bedient,
die man auch aus einer anderen Perspektive bzw. Fragestellung he-
raus anwenden kann. Die Hoffnung ist stets, weiterführende Dis-
kussionen anzuregen.

Entsprechend dieser Zielsetzung setzt sich die Arbeit auch von
bestehenden Arbeiten zum islamischen Feminismus sowie zu einer
sich etablierenden feministischen Koranexegese ab, die entweder
eine Überblicksdarstellung über die unterschiedlichen Entwicklun-
gen des Islamischen Feminismus und die Methoden der feministi-
schen Koranexegese, die Stellung der Frau im Islam oder Reform-
entwicklungen allgemein bieten und dabei meist deskriptiver Natur
sind. Diesbezüglich ist eine ganze Reihe an herausragenden Arbei-
ten zu nennen:41 So geben sowohl die Historikerin und Feministin
Margot Badran mit ihrem „Feminists, Islam, and Nation. Gender
and the making of Modern Egypt“42 als auch die ägyptisch-amerika-
nische Professorin für Frauenstudien Leila Ahmed mit ihrem „Wo-
man and gender in Islam: historical roots a modern debate“43 ver-
tiefte Einblicke in die Entwicklungen des islamischen Feminismus,
wobei beide ihren Schwerpunkt auf Ägypten legen, der Wiege des
islamischen Feminismus. Die Orientalistin Wiebke Walther zeigt in
ihrem Buch „Die Frau im Islam“44 anhand unterschiedlicher
Schwerpunkte, dass die Frage nach der Stellung der Frau im Islam
keine einseitig zu beantwortende ist, sondern in jedem Bereich für
sich eruiert werden muss. Sie richtet daher ihren Fokus auf die Stel-
lung der Frau in religiösen Quellen, d.h. im islamischen Recht, im
Koran und in den prophetischen Überlieferungen, sowie in der Fa-
milie, Gesellschaft, islamischen Geschichte und Kunstgeschichte.
Zudem geht sie auf Schönheitsideale sowie das Thema der Sexuali-
tät und des Eros ein. Ähnlich gestaltet sich das Buch „Der Islam und
die Frauen“45 von der Professorin für Arabistik und Islamwissen-

Einleitung

41 An dieser Stelle sollen nur die wichtigsten Arbeiten diesbezüglich genannt
werden.
42 Badran, Margot: Feminists, Islam, and Nation. Gender and the making of
Modern Egypt. New Jersey 1994.
43 Ahmed, Laila: Woman and gender in Islam: historical roots a modern de-
bate. Yale 1992.
44 Walther, Wiebke: Die Frau im Islam. Leipzig 1997.
45 Schneider, Irene: Der Islam und die Frauen. München 2011.

24



HV 03376 / p. 25 / 3.11.2021

schaft Irene Schneider, das zudem einige aktuelle Fragestellungen
gerade in Bezug auf Deutschland und neuere Erkenntnisse der fe-
ministischen Koranexegese und Bewegung einbezieht. Die Sozio-
login Fatima Mernissi beleuchtet in ihrem Buch „Beyond the veil“46

ebenfalls unterschiedliche Schwerpunkte hinsichtlich der Stellung
der Frau und analysiert dabei aber die traditionellen patriarchalen
und frauenbenachteiligenden Lesarten des Islams in einem sozio-
kulturellen Kontext, indem sie auch Bezug zu aktuellen Fragen ihrer
Zeit in Marokko nimmt. Die Professorin für Islamwissenschaft
Katajun Amirpur setzt nun in ihrem Buch „Reformislam“47 den
Schwerpunkt auf wichtige muslimische Reformer des 20. Jahrhun-
derts, die sich nicht nur für eine neue Lesart des Korans und Islams
eingesetzt, sondern auch die feministische Koranexegese maßgeb-
lich geformt haben. Aysha Hidayatullah knüpft an dem letzten
Punkt an und stellt sich in ihrem Buch „Feminist Edges of the
Qurʾan“48 der Herausforderung, eine Typologie der Methoden der
feministischen Koranexegese im anglo-amerikanischen Raum, die
mittlerweile global prägend geworden sind, zu erstellen und diese
einer Kritik zu unterziehen. Die Ergebnisse dieser Arbeit werden im
ersten Kapitel ausführlich diskutiert.

Wie bereits oben erwähnt, möchte die Habilitationsschrift die
vorliegende Lücke der feministischen Exegese schließen und einen
ganzheitlichen exegetischen Ansatz nicht nur vorstellen, sondern in
Form einer Korankommentierung umsetzen. Hierfür macht sie vier
unentbehrliche Untersuchungsschritte namhaft, die zu einer kom-
plexen Auslegungsmethode zusammengeführt werden müssen, um
die bisher zumeist noch einseitige Zugangsweise zu überwinden.
Diese Schritte werden in Kapitel 2 ausführlich dargelegt, sollen aber
an dieser Stelle kurz zusammengefasst werden:

1. Rekonstruktion des geschichtlichen Kontextes, d. h. konkret,
den Koran in seinen spätantiken Kontext49 verorten, um ihn so

Einleitung

46 Mernissi, Fatima: Beyond the veil. Male-female dynamics in modern mus-
lim society. Indiana 1987.
47 Amirpur, Katajun: Reformislam. Der Kampf für Demokratie, Freiheit und
Frauenrechte. München 2018.
48 Hidayatullah 2014.
49 Der Begriff der Spätantike wurde vor allem von der Arabistin Angelika
Neuwirth neu spezifiziert: Dabei bezieht er sich auf die ersten 1000 Jahre nach

25



HV 03376 / p. 26 / 3.11.2021

zum einen im Lichte der Theologiegeschichte zu betrachten, ihn
aber zum anderen auch aus dem jeweiligen gesellschaftspolitischen
und sozialen Gefüge zu begreifen. Dabei können freilich theologie-
geschichtlich nicht alle spätantiken Texte aufgeführt werden, wenn
solche auch eine zentrale Rolle in der Auslegung spielen werden.
Ebenso sind Texte der islamischen Tradition beizuziehen, die dabei
helfen können, Bezüge zu historischen Ereignissen bzw. zur dama-
ligen Kultur und Gesellschaft herzustellen, wenngleich hier auch
bezüglich ihrer Historizität Vorsicht geboten ist.

2. Instrumente der Arabistik, d.h. philologische Untersuchungen
des Textes besonders hinsichtlich seiner chronologischen Ver-
ortung, seiner Struktur und seiner Gattung.

3. Instrumente der Literaturwissenschaft: Der Koran ist nicht nur
als historisch gewachsenes Gefüge zu betrachten, sondern, wie Abu
Zaid betont, auch in seiner ursprünglichen mündlichen Form als
Kommunikation zwischen dem Propheten und seiner Gemeinde
zu verstehen. Er stellt somit ein Spiegelbild der damaligen kulturel-

Einleitung

der Zeitwende, bezeichnet aber weniger eine Epoche als vielmehr einen Den-
kraum bzw. eine Kultur. In diesem Denkraum wurden über die Sprach-und
Religionsgrenzen hinweg bestimmte Basisfragen diskutiert, z.B. die Frage
nach einem Leben nach dem Tod oder nach der Willensfreiheit. Dabei ging
es darum, die religiöse Wende, die mit dem Glauben an einen personalisierten
Gott eingetreten war, in Einklang mit dem kulturellen Erbe zu bringen. Zu
diesem Zweck wurden die „antiken“ Texte, wie das Alte Testament und Texte
aus der griechischen Philosophie, neu gelesen. Vgl. dazu: Neuwirth, A., u. a.:
Spätantike. Von einer Epoche zu einem Denkraum. In: Neuwirth, Angelika,
u. a. (Hrsg.): Denkraum Spätantike: Reflexionen von Antiken im Umfeld des
Koran. Wiesbaden 2016. S. 1–39. Vgl. zudem zur historischen Auseinander-
setzung mit der Spätantike: Azmeh, Aziz al-: The emergence of Islam in Late
Antiquity. Cambridge 2014. Bowersock, Glen: Die Wiege des Islam. Moham-
med, der Koran und die antiken Kulturen. München 2019. Brown, Peter: The
Body & Society. Men, Women, & Sexual Renunciation in Early Christianity.
New York 2008 sowie The World of Late Antiquity. London 2013. Donner,
Fred: Muhammad and the believers. At the origins of Islam. Harvard 2012.
Payne, Richard: A state of mixture. Christians, Zoroastrians, and Iranian Po-
litical Culture in Late Antiquity. Oakland 2016. Punckney Stetkevych, Suzan-
ne: The Mute Immortals Speak. Pre-Islamic Poetry and the Poetics of Ritual.
Ithaka 1993. Reynolds, Gabriel Said: The Emergence of Islam. Classical Tradi-
tions in Contemporary Perspective. Minneapolis 2012. Stroumsa, Guy G.: Das
Ende des Opferkults. Die Religiösen Mutationen der Spätantike. Berlin 2011.

26



HV 03376 / p. 27 / 3.11.2021

len, historischen und linguistischen Situation dar. Daher kann er
auch nach Neuwirth als Zeugnis der Gemeindebildung verstanden
werden.50 Eingehüllt ist dieses Zeugnis in einen höchst poetischen
sprachlichen Mantel, welchen es mittels literaturwissenschaftlicher
Methoden zu analysieren gilt. Dabei sind die Suren als geschlossene
Kompositionen zu betrachten und die Verse bzw. Versgruppen ein
und derselben Thematik in ihrer Gesamtheit, nicht selektiv, zu ana-
lysieren. In Bezug auf die in dieser Arbeit behandelten Verse stehen
unterschiedliche Gattungen im Fokus, wobei der Koran besonders
durch seinen Wechsel von homiletischer, also belehrender, zu nar-
rativer Rede auffällt. Denn im Gegensatz zur Bibel erfolgt im Koran
oftmals ein Übergang von belehrenden Äußerungen zu Erzählun-
gen, die häufig eine „Korrektur“ biblisch bekannter mythischer Vor-
stellungen und narrativer Abläufe zur Folge haben. Auf diese Weise
kann den Erzählungen eine spezifisch moralisch-ethische Botschaft
im Sinne der koranischen Botschaft einverleibt werden.51

4. Hermeneutischer Schlüssel: Der Gedanke eines hermeneuti-
schen Schlüssels für die Auslegung des Korans schimmert in ver-
schiedenen zeitgenössischen exegetischen Überlegungen durch,
wurde jedoch besonders konsequent von dem Münsteraner Theo-
logen Mouhanad Khorchide im Sinne eines Barmherzigkeits-
konzepts geformt. Dieses Konzept hängt dabei eng mit dem dia-
logisch-kommunikativen Offenbarungsverständnis nach Abu Zaid
zusammen, denn dieses setzt voraus, dass Gott und der Koran, also
der Wortlaut der göttlichen Botschaft, nicht gleichzusetzen sind.
Entsprechend kann die Textwelt des Korans zwar prinzipiell mittels
eines hermeneutischen Schlüssels zugänglich gemacht werden, es
darf aber nicht erwartet werden, dass der Koran in seiner Gesamt-
heit auf der Wortebene völlig gerecht oder barmherzig sei. Vielmehr
hängt die Entfaltung der göttlichen Barmherzigkeit vom zeitlichen,

Einleitung

50 Vgl. Neuwirth: Der Koran als Text der Spätantike. Berlin 2010, S. 394 ff.
sowie Neuwirth, Angelika: Koranforschung – Eine politische Philologie?
Bibel, Koran und Islamentstehung im Spiegel spätantiker Textpolitik und mo-
derner Philologie. Berlin 2014, S. 44.
51 Dieses Phänomen zeigt sich auch in der rabbinischen Literatur, innerhalb
derer biblische Erzählungen neue Deutungen erfahren. Vgl. dazu: Fishbane,
Michael: Biblical Myth and Rabbinic Mythmaking. Oxford 2005.

27



HV 03376 / p. 28 / 3.11.2021

sozialen und gesellschaftlichen Gefüge ab, da Sprache, Kultur und
Gesellschaft generell zeitlich konditioniert sind. Hier kann der her-
meneutische Schlüssel demnach dazu dienen, die Stoßrichtung des
Textes zu verdeutlichen, so dass er dann entsprechend dieser Stoß-
richtung weitergedacht werden kann.

Der Anspruch der Arbeit besteht allerdings nicht nur darin, eine
ausführliche historisch-literaturwissenschaftliche Kommentierung
der einzelnen Verse einer jeden thematischen Sequenz vorzuneh-
men, sondern auch, im Vorfeld eine kritische Reflexion ausgewähl-
ter klassischer Exegesen in Hinblick auf das Verständnis der Ge-
schlechterrollen zu leisten, die auch der Fruchtbarmachung von
Inhalten dienen soll, die für eine zeitgemäße Lesart relevant sein
könnten. Der thematische Fokus der Arbeit wird dabei auf dem
Menschenpaar liegen, denn sein Verhältnis im Koran gibt Auskunft
über das koranische Geschlechterrollenverständnis, welches durch-
aus als ambivalent bzw. uneinheitlich bezeichnet werden kann.52
Dabei soll hier eine weitere Eingrenzung dahingehend erfolgen,
dass die Verse nur in solchen thematisch geschlossenen Sequenzen
behandelt werden, die sich auf das Menschenpaar in der Schöpfung
und in der Eschatologie beziehen. Dies lässt sich sowohl strukturell
als auch inhaltlich begründen. Betrachtet man das Gesamtkorpus
aller Verse im Koran, die sich in expliziter Weise mit der Frauen-
thematik in Verbindung bringen lassen,53 so kann man diese in ein-
zelne thematische Sequenzen einteilen, die sich wiederum aufgrund
ihrer thematischen Nähe in drei Kategorien bündeln lassen:

Einleitung

52 Vgl. dazu: Roded in EQ, Bd. 5, S. 523aff. (Art. Women and the Qurʾān).
53 An dieser Stelle wird bewusst von einer expliziten Verbindung gesprochen,
da es auch eine ganze Reihe von Versen gibt, die zwar Frauen nicht explizit
benennen, sie aber durchaus implizieren könnten, da sie im Kollektiv oder im
männlichen Plural ebenfalls Ansprechpartner sein können. Dies zu analysie-
ren wäre für sich genommen ebenfalls eine lohnende Aufgabe, an dieser Stelle
soll es allerdings nur um die explizite Erwähnung der Frauenthematik gehen.

28



HV 03376 / p. 29 / 3.11.2021

Kategorie A: Schöpfung und Eschatologie
– Sequenz I: Erschaffung der Geschlechter/des Paares54

– Sequenz II: Das erste Menschenpaar im Koran – Ādam und
Zawǧ55

– Sequenz III: Das Menschenpaar in der Eschatologie – von den
Paradiesjungfrauen zu den Partnern56

– Sequenz IV: Die gleichrangige Belohnung und Bestrafung beider
Geschlechter in der Eschatologie57

Kategorie B: Scharia und gesellschaftliche Belange
– Sequenz V: Ehe und Scheidung (einschl. Witwenschaft, Erb-

schaft und Unzucht)58

– Sequenz VI: Bekleidungsvorschriften59

– Sequenz VII: Zeugenschaft, Strafen60

– Sequenz VIII: Sonstige soziale/gesellschaftliche Belange61

Kategorie C: Weibliche Narrative:
– Sequenz IX: Biblische Narrative62

Einleitung

54 Folgende Verse sind hier einzuordnen: 92:3, 75:39, 78:8, 51:49, 53:45, 36:36,
43:12, 16:72, 30:21, 39:6, 42:11, 35:11, 7:189, 6:98 und 4:1.
55 Folgende Verse sind hier einzuordnen: 20:117–123, 7:19–25, 2:35–39.
56 Folgende Verse sind hier einzuordnen: 78:33, 55:56–58 sowie 70,72–74,
56:22–23 sowie 35 und 37, 52:20, 37:48–49, 44:54, 38:52, 36:55–56, 43:70,
2:25, 3:15 und 4:57.
57 Folgende Verse sind hier einzuordnen: 16:97, 40:40, 3:195, 57:12–13 sowie
18, 4:124, 33:35 und 73, 48:5–6, 9:67–68 und 71:72.
58 Folgende Verse sind hier einzuordnen: Ehe, Scheidung und Witwenschaft:
2:221–223, 2:226–237, 2:240–241, 2:187, 4:3–4, 4:19–25, 4:34–35, 4:127–129,
65:1–2, 4, 6–7, 33:37, 49–50, 53, 24:3 und 32, 58:2–4, 60:10 und 5:5 und 89.
Erbschaft: 4:7, 11–12, 176, Unzucht: 4:15, 24:2–9, 23–25.
59 Folgende Verse sind hier einzuordnen: 33:53 und 59, 24:31 und 60.
60 Folgende Verse sind hier einzuordnen: Zeugenschaft: 2:282. Strafen: 2:178,
5:38.
61 Folgende Verse sind hier einzuordnen: Verunglimpfungen: 24:12–15 und
23–26, 33:58 sowie 49:11. Tötung von Mädchen: 81:8–9 und 16:58–59. Kon-
version: 60:12. Auswanderung/Unterdrückung: 4:75 und 97–98. Sonstiges:
85:10, 37:22, 71:28, 64:14 und 47:19.
62 Folgende Verse sind hier einzuordnen: Maria: 19:16–29, 21:91, 3:35–47,
4:156, 66:12. Lots und Noahs Ehefrauen: 37:135, 26:171, 15:60, 27:57, 11:81,
29:32–33, 7:83 und 66:10. Abu Lahabs Frau: 111:4–5. Suleika: 12:23–32 und

29



HV 03376 / p. 30 / 3.11.2021

– Sequenz X: Frauen des Propheten63

– Sequenz XI: Mutterschaft64
Diese Sequenzen erstrecken sich nun über unterschiedliche Zeit-
räume, wobei auffällig ist, dass die Themen Schöpfung und Escha-
tologie bereits in der Frühzeit der Verkündigung einsetzen, wäh-
rend alle weiteren Verse, die unmittelbar das Menschenpaar, und
zwar auf gesellschaftlicher Ebene, thematisieren, in die spätere Ver-
kündigungszeit fallen. Dies könnte man graphisch darstellen (vgl.
S. 31).

Schaut man sich auf der Grundlage dieser Graphik die Entwick-
lung der Frauenthematik in Hinblick auf das Menschenpaar im Ko-
ran an, so lässt sich feststellen, dass die frühesten Sequenzen dies-
bezüglich die Themen Schöpfung, Eschatologie und das erste
Menschenpaar umfassen. In all diesen Sequenzen spielt das von
Neuwirth so bezeichnete „Phänomen der Paarigkeit“ eine entschei-
dende Rolle.65 Dieses Phänomen, so wird im Verlauf der Arbeit
deutlich werden, betont mithilfe von Symmetrien das göttliche Ge-
rechtigkeitsprinzip und wird in unterschiedlicher Intensität in den
jeweiligen Sequenzen umgesetzt. Dabei wird deutlich, dass der Ko-
ran nicht nur in Hinblick auf die Erschaffung der beiden Geschlech-
ter, sondern auch sukzessive hinsichtlich der eschatologischen Di-
mension eine ontologische Geschlechtergleichrangigkeit betont
und den Prozess der Subjektwerdung der Frau in der jungen isla-
mischen Gemeinde in Bezug auf den Themenkomplex Schöpfung/
Eschatologie deutlich vorantreibt. Unterstützt wird dieser Prozess
zudem durch die ab der spätmekkanischen Phase hinzutretende Se-

Einleitung

50–51. Unbekannte Frau (Odysseus-Mythos): 16:92. Moses Ehefrau: 28:23–
27. Mutter von Moses: 20:38–40, 28:7 und 10–12. Pharaos Ehefrau: 28:9 und
66:11. Zaccharias Ehefrau: 19:5 und 8. Die Königin von Saba: 27:22–44. Abra-
hams Ehefrau (Hager): 51:29.
63 Folgende Verse sind hier einzuordnen: 33:6, 28–34, 37, 50–53 und 55,
66:1–5.
64 Folgende Verse sind hier einzuordnen: 19:32, 31:14, 46:15, 42:50, 13:8,
2:233 und 49:13.
65 Vgl. Neuwirth, Angelika: Symmetrie und Paarbildung in der koranischen
Eschatologie. Philologisch-Stilistisches zu Surat ar-Rahman, in: Louis Pouzet
(Ed.): Mélanges de l’Université Saint Joseph. Mélanges in memoriam Michel
Allard, S.J. (1924–76), Paul Nwyia, S.J. (1925–80). Beirut 1985, S. 447–480,
hier: S. 173 f.

30



HV 03376 / p. 31 / 3.11.2021

quenz der gleichrangigen Belohnung und Bestrafung, die beide Ge-
schlechter zu mündigen und ebenbürtigen Geschöpfen in der
Eschatologie macht. Da diese Sequenzen zum einen auf einer in-
haltlichen Ebene eng miteinander verwandt sind und zudem ge-
meinsame Entwicklungslinien aufweisen, die je nach Sequenz von
der frühmekkanischen Periode bis in die medinensische Periode
reichen, zum anderen aber auch eine Definition des Geschlechter-
verhältnisses auf ontologischer Ebene liefern, sind die Verse der Ka-

Einleitung

Frauen im Koran
6

5

4

3

2

1

0

Früh- Mittel- Spät- Medinensisch Medinensisch
mekkanisch mekkanisch mekkanisch 1. Hälfte 2. Hälfte

Sequenz Ia: Erschaffung der Geschlechter/des Paares
Sequenz Ib: Erschaffung aus sich selbst/einem Wesen
Sequenz II: Das erste Menschenpaar – Ādam und Zawǧ
Sequenz IIIa: Das Menschenpaar in der Eschatologie (Paradiesjungfrauen)
Sequenz IIIb: Das Menschenpaar in der Eschatologie (Partner)
Sequenz IV: Gleichrangige bzw. unterschiedslose Belohnung und Bestrafung
Sequenz V: Ehe und Scheidung
Sequenz VI: Bekleidungsvorschriften
Sequenz VII: Zeugenschaft und Strafen
Sequenz VIII: Sonstige soziale/gesellschaftliche Belange
Sequenz IX: Biblische Narrative
Sequenz X: Frauen des Propheten
Sequenz XI: Mutterschaft

31



HV 03376 / p. 32 / 3.11.2021

tegorie A als Ausgangspunkt einer thematischen Korankommentie-
rung zum Thema Menschenpaar im Koran gut geeignet. Das Thema
der Schöpfung und Eschatologie lässt sich demnach als ein kom-
plett in sich stehender bzw. geschlossener Themenbereich betrach-
ten und kommentieren, ohne dass man dabei Gefahr läuft, selektiv
vorzugehen. Dabei gilt es nicht nur, die einzelnen Sequenzen für
sich zu analysieren, sondern auch deren Relation zueinander aus-
zuarbeiten.

Nun zeigt die angeführte Graphik aber auch, dass ab der medi-
nensischen Phase eine neue Kategorie von Versen bezüglich des
Menschenpaares, hier mit Kategorie B benannt, hinzutritt, nämlich
denjenigen, die sich mit gesellschaftsbezogenen bzw. rechtlichen
Belangen der sich formierenden jungen islamischen Gemeinde des
7. Jahrhunderts auf der Arabischen Halbinsel auseinandersetzen.
Meinem Anspruch gemäß, dass eine angemessene Koranhermeneu-
tik sich am gesamten Koran zu bewähren hat, müssten die Verse der
Kategorie B ebenfalls einer Kommentierung unterzogen werden, die
allerdings hier nicht geleistet werden kann, da dies den Rahmen der
Arbeit sprengen würde. Die vorliegende Arbeit soll vielmehr zu-
nächst ein Fundament für weitere Auslegungen bilden, indem sie
sich dezidiert mit den Versen zur Schöpfung und Eschatologie aus-
einandersetzt und somit das koranische Geschlechterverhältnis auf
ontologischer Ebene durchleuchtet. Sie soll daher gleichzeitig als
Anstoß für weitere Kommentierungen dienen, und dies besonders
in Hinblick auf die hier vorgestellte historisch-literaturwissen-
schaftliche Lesart, und kann entsprechend auf alle oben angeführ-
ten Sequenzen und Kategorien übertragen werden.

Die Arbeit gliedert sich in zwei Hauptteile: Zunächst erfolgt die
theoretische Grundlegung und anschließend wird diese dann in
Form einer Kommentierung auf die entsprechenden Verse übertra-
gen. Der erste Teil setzt sich aus zwei Kapiteln zusammen, wobei das
erste Kapitel die bisherigen Methoden und Zugänge der musli-
misch-feministischen Exegese im anglo-amerikanischen Raum kri-
tisch betrachtet und in diesem Zusammenhang aufzeigen soll,
warum es eines ganzheitlichen hermeneutischen Ansatzes bedarf.
Anschließend erfolgt dann eine hermeneutische und methodische
Positionierung, welche als Grundlage für die dann folgende Kom-
mentierung dienen soll.

Einleitung

32



HV 03376 / p. 33 / 3.11.2021

Der zweite Hauptteil setzt sich dann dezidiert mit den einzelnen
Sequenzen auseinander: Erschaffung der Geschlechter/des Paares,
das erste Menschenpaar im Koran – Ādam und Zawǧ –, das Men-
schenpaar in der Eschatologie – von den Paradiesjungfrauen zu den
Partnern – und schließlich die gleichrangige Belohnung und Bestra-
fung beider Geschlechter in der Eschatologie. Die einzelnen exege-
tischen Kapitel sind alle gleich aufgebaut: Zunächst erfolgt eine Vor-
stellung des Verskorpus, dann die Analyse ausgewählter klassischer
Exegeten bezüglich der Rolle der Geschlechterordnung innerhalb
ihrer Auslegungen und abschließend dann eine historisch-literatur-
wissenschaftliche Kommentierung der einzelnen Verse. Die Ergeb-
nisse werden dann noch einmal in einem Fazit gebündelt. Die Ar-
beit schließt mit einem Ausblick, der aufzeigen soll, was die
erzielten Ergebnisse für die gesellschaftsbezogenen und juristischen
Verse bedeuten könnten.

Einleitung

33



HV 03376 / p. 34 / 3.11.2021


