Vorwort

Das Lied von der Uhr hat mich schon in Kindertagen fasziniert — ich verstand
die Metapher wohl schon recht frith und war in der Lage, das Gedicht zu rezitie-
ren, bevor ich andere zusammenhingende Sitze formulieren konnte. Die Uhr als
Metapher des Lebens.

Ich begann meine Ausbildung zum Krankenpfleger 1975 in einem Kreiskran-
kenhaus. Bis zu diesem Zeitpunkt hatte ich mit Tod und Sterben nun »theore-
tisch« zu tun. Meine protestantische Mutter, die als »Gemeindehelferin« (heute
nennt man diesen Beruf »Diakonin«) und »Krankenhausseelsorgerin« sehr enga-
giert tatig war, und meine Familie prigten mich insofern, als dass sie mich lehr-
ten, dass Tod und Verginglichkeit, Abschied nehmen miissen und Menschen zu
verlieren zum »Leben« gehdren wiirde, dass sie — egal was sie in ihrem Leben ge-
tan oder nicht getan haben — zum »himmlischen« Vater gehen wiirden, der sie
unendlich liebe und dass dem Schmerz des Abschieds vom irdischen Leben der
Trost einer »Zukinftigkeit« folgte. Ich hatte gelernt, die Orgel in unserer kleinen
Gemeinde zu spielen, und so hatte ich die Moglichkeit, wihrend unzihliger Be-
erdigungsfeiern nicht nur die evangelischen Lieder zu begleiten, sondern Men-
schen zu beobachten, die Abschied nehmen mussten: tief, vor Gram gebeugt,
weinend, sich ein Taschentuch vor das Gesicht haltend, den Blick starr nach vor-
ne gerichtet, keine Miene verziehend, sich gegenseitig stiitzend, manchmal strei-
chelte eine Tochter ihre Mutter oder der Sohn nahm seinen Vater in die Arme.
So standen sie alle an den offenen Grabstellen, in denen der Sarg verschwand
und mit ihnen der Mensch, der in irgendeiner Weise zum Leben derer gehorte,
die — wie man so sagt — zuriickblieben. Ich war als Kind bei der ein oder anderen
Beerdigung dabei gewesen... Ich kann mich aber nicht erinnern, dass mich die
Zeremonie tief berihrt hitte!

In der Krankenpflegeschule wurde das Thema — meiner Erinnerung nach —
eher technisch besprochen: »Versorgung des toten Korpersl«. Als Schiiler*innen
mussten wir mit einem Kollegen bzw. einer Kollegin die Toten aus dem Bade-
zimmer der Station holen, im Bett tber die Flure des Krankenhauses schieben
und sie dann in das hinter dem Krankenhaus gelegene Extrahaus bringen, in
dem sie in einer Kihlbox gelagert wurden, bis das Beerdigungsinstitut den Leich-
nam abholte. Der Leichnam, den wir aus dem Badezimmer abholten, war von
uns Pflegekriften vorher versorgt worden: Die Kinnlade wurde mit einer weiflen,
nassen Mullbinde »hochgewickelt«, damit der Mund nicht offen stand. In der
Regel legten wir noch ein Handtuch unter den Kopf, damit dieser nicht »nach
hinten« wegknickte. Die Haare wurden gekimmt, nicht selten fand ein »Toten-
wasche« statt. So versorgt, wurden zwei Bettdecken tber den Toten gebreitet, ein

17



Vorwort

oder zwei Kopfkissen daraufgelegt, um den Patient*innen, die uns moglicherwei-
se auf dem Flur oder im Fahrstuhl mit dem Bett sehen wiirden, zu suggerieren,
wir wiirden lediglich ein durch eine Entlassung frei gewordenes Bett zur Reini-
gung in den Keller fahren. Wenn irgend moglich, sollte niemand erfahren, dass
gerade ein Mensch verstorben war.

Wie gesagt, ich komme aus einer christlich gepragten Familie und einige an-
dere Kolleg*innen, die sich in der Ausbildung befanden, auch, so dass wir einen
»Hauskreis« griindeten, der sich mit dem Thema »Tod und Sterben« beschiftigen
wollte. Ein Hauskreis, bei dem sich mehrere Menschen »in seinem Namen ver-
sammeln« und wo er mitten unter ihnen sein wirde (Matthaus 18, 20), ist eine
Institution, die besonders im christlich-pietistischen Umfeld dazu dient, gemein-
sam die Bibel zu lesen, dariiber zu reden, gemeinsam zu singen und zu beten.
Der Hauskreis wird als Umsetzung der »Gemeinschaft der Heiligen« verstanden
(»heilig« ist in diesem Sinne die Person, die sich in besonderer Weise Gott zuge-
hérig weifs, z.B. indem sie sich ganz bewusst im Kreis Gleichgesinnter zu Gott
bekennt, seine Schrift studiert und ihm dienen will).

Wir waren in diesem Hauskreis vielleicht funf oder sechs Auszubildende, wir
erlebten erstmalig auf den Stationen, dass jemand starb, wir waren »irgendwie«
anwesend, allein gelassen, mit dem, was wir erlebten. Altgediente Kolleg*innen
beeindruckten uns durch den schnoddrigen Umgang mit dem Tod (»Na, das
wurde aber auch Zeit!«), mit dem Vokabular (»Machst du mal den Ex fertig!«),
selten dadurch, dass sie wahrnahmen, wie uns junge Menschen diese Erfahrun-
gen verunsicherten, dass wir es eklig fanden, wenn wir einen Leichnam waschen
sollten oder seine Exkremente vom Hintern wischen mussten. Sie merkten nicht,
dass wir eine Scheu davor hatten, den Toten zu berthren, der vor einer Stunde
noch mit uns kommuniziert hatte; Profi-Pflegende und Arzt*innen liefen uns in
unserer Verwirrung zuriick, wenn wir nach andauernder Reanimation einen
Korper inmitten Kanilen und Intubationsbesteck, bei blinkendem Monitor und
leise vor sich hin zischendem Beatmungsgerit betrachteten und irgendwie ver-
suchten, das Geschehene einzuordnen. Niemand brachte uns bei, wie wir den
Angehorigen, die vor der Eingangstiir der Intensivstation bange warteten und —
sobald wir das Reanimationszimmer verliefen — ahnten, nein, spontan die Ge-
wissheit hatten, dass ein Leben »verloscht« war, begegnen sollten. Was sagt man
den Hinterbliebenen, floskelhaft »herzliches Beileid« oder »wir konnten nichts
mehr fir ihn*sie tun<

Seit diesen Tagen (seit iber 40 Jahren) wurde ich in den unterschiedlichsten
»Settings« immer wieder mit dem Tod konfrontiert: in meiner langjahrigen Ta-
tigkeit auf Intensivstationen und im Rettungsdienst, in meiner Tatigkeit bei lang-
zeitbeatmeten Klient*innen in der hauslichen Pflege, in Titigkeiten im Hospiz
oder der ambulanten Palliativversorgung. Ich stand selbst am Grab von Men-
schen, die mir sehr, sehr viel bedeutet haben und wo das Unfassbare plotzlich
tiber mich hereinbrach: Der Tod meiner Pflegemutter und der meines Schwie-
gervaters waren fur mich die existentiellsten Erfahrungen, die mich betrafen,
meine Familie, die Menschen, die ich liebte und die mit mir um »Fassung« ran-
gen. Ich erinnere mich noch gut, als mein Schwiegervater (ein Landwirt in ei-
nem kleinen Dorf) verstorben war und wie wohltuend ich es fand, dass das Dorf,

18



Vorwort

die weitere Familie aus einer langen Tradition, uns, die wir eng mit ihm ver-
wandt waren, stiitzte, indem sie — oftmals wortlos — tat, was getan werden muss-
te: Man kondolierte, vielleicht floskelhaft, aber es trostete uns, man kam in das
Haus meines Schwiegervaters und »war da«, einfach so, hielt mit uns das aus,
was uns so unertraglich schien, hielt unser Weinen und Klagen, unsere Erschiit-
terung, unsere Ziellosigkeit einfach »aus« ... wie gliicklich ich heute noch tiber
diese Erfahrungen bin.

In dem Hauskreis lasen wir damals das Buch »Die Kunst des Sterbens — eine
Anleitung« (Mauder 1976) von einem evangelischen Theologen und diskutierten
dariiber. Aber mir scheint, wir sprachen damals wie der berithmte Blinde tber
die Farbe. Viele andere Biicher, z.B. von Kubler-Ross (1975), habe ich seitdem
zum Thema gelesen und viele personliche Erfahrungen machen diirfen. Es zeigt
sich nach meiner Wahrnehmung, dass auch der festeste Glaube hiufig die Angst
vor dem Tod nicht zu lindern vermag. Meine Erfahrungen lehren mich, dass wir
immer noch »sprachlos« sind angesichts des Todes oder des bevorstehenden To-
des.

2014 lernte ich das Konzept der »Gewaltfreien Kommunikation« nach Mar-
shall B. Rosenberg kennen, die »Sprache des Herzens« (M. B. Rosenberg 2013).
Ich war und bin fasziniert davon, wie Rosenberg — national und international —
den Gedanken entwickelt hat, dass sich Menschen mit ihren Gefithlen und Be-
dirfnissen verbinden und diese einander mitteilen sollen. M. B. Rosenberg war
davon tberzeugt, dass Gewalt auch durch Sprache entsteht bzw. »gewaltvolles
Verhalten« seine Urspriinge darin hat, dass eine Person sich ihrer eigenen Gefiih-
le und Bediirfnisse nicht bewusst ist bzw. sie im Gegenuber nicht erkennt.

Mir ist wichtig, den Gewaltgedanken in zwei Richtungen zu benennen: Ge-
walttitigkeit wird in der Regel so verstanden, dass einer Person einer anderen
Person »Gewalt« antut, sie schlagt oder zu irgendetwas zwingt. In der hauslichen
(ambulanten) Pflege findet mehr »Gewalt« statt, als wir gemeinhin annehmen -
nicht unbedingt im Sinne von kdrperlicher Gewalt, die auch stattfindet, sondern
in Form von Mikroaggressionen: spitze Bemerkungen, gezielte Provokationen,
absichtliches Missverstehen usw. M. B. Rosenberg spricht von dieser »Gewalt,
die eben auch in der Sprache liegt, und will mit seinem Kommunikationsmodell
eine Moglichkeit anbieten, diese Gewalt zu verhindern. Gewalt richten wir aber
auch gegen uns selbst, wenn wir Gefiihle nicht zulassen und Bediirfnisse unter-
driicken. Das klingt banal, aber wie oft kénnen wir nicht einmal ein Gefiihl be-
nennen, das uns bedriicke, es so beschreiben, dass der Gegentiber versteht, wa-
rum es mir schlecht geht. Und wir sind haufig vollig Gberfordert, wenn es
darum geht, fir uns selbst und mit anderen zu klaren, welches Bedurfnis ich mir
erfillen muss und mir erfillc werden masste, damit es mir wieder besser gehen
kann. Hier hat M. B. Rosenberg ganz klar Zusammenhinge beschrieben, die hel-
fen konnen, stressige, belastende Situationen zu meistern.

Mit der intensiven Beschiftigung und dem Versuch, »Gewaltfreie Kommuni-
kation« selbst zu praktizieren, stelle ich immer haufiger fest, wie oft wir uns ge-
genseitig verletzen, weil wir uniberlegt oder wenig empathisch mit dem Gegen-
tiber reden und uns iiber dessen Reaktion wundern (oder empéren oder argern).
Mit dem Wissen uber die »Sprache des Herzens« hore ich in der Praxis der Pallia-

19



Vorwort

tivpflege die Gespriche innerhalb der Beziehungen und Familien, hére die in
verletzende Worte gepackte Sprachlosigkeit und spiire die Angste der todkranken
Person und der An-/Zugehorigen. In den Beratungsgesprachen mit Klient*innen
und deren Familien gelingt es nicht selten, mit »Gewaltfreier Kommunikation«
Unsagbares sagbar zu machen. Und diese Moglichkeit méchte ich den Leserin-
nen und Lesern erdffnen, ihnen aufzeigen, dass Sprachlosigkeit mit der »Sprache
des Herzens« tiberwunden werden kann und befreiend wirke:

e fir die todkranke, im Sterbeprozess befindliche Person,
e fir die An- und Zugehorigen, aber auch
e fir die Ehrenamtlichen, Pflegenden, Mediziner*innen und Theolog*innen.

»Palliative Pflegepraxis wird als >Face-to-Face-Dimension«< [umschrieben, als ein] Invol-
viert-Sein, Betroffen-Sein, Beriithrt-Sein. Damit tangiert die Erfahrung des sterbenden
Menschen auch stets das Erleben und somit die Persona, das Person-Sein, vom professio-
nell Begleitenden [...]. [...] [Aber es kommt anscheinend] zu einer Divergenz von Profes-
sion und Persona: Wihrend der professionellen Pflegefachperson eine >Verobjekti-
vierung« von Situations(deutung) und Verhalten zugeschrieben wird, wird angenommen,
dass auf der anderen Seite ihre Persona eine subjektive Deutung vornimmt und so erspur-
te Bedurfnisse sterbender Menschen subjektiv beantwortet. Im Rickschluss ist die Face-
to-face-Beziechung [...] von Fremd- und Betroffen-Sein gekennzeichnet und damit ebenso
als notwendige Selbstpflege von professionell Pflegenden zu erbringen.« (Schulze 2014,
S.36f.)

Mit anderen Worten: Die Kommunikation zwischen den Beteiligten muss oder
sollte fir beide »gut sein«

»[...] dass ich sagen kann, [...], das war fir mich auch gut. Auch so eine Begleitung fiir
mich, kostet mich ja Kraft, aber sie muss auch fiir mich gut sein, wenn ich sehe, ich
konnte da einen Schritt weit was bewirken, dass alle aus der Situation gut herausgehen.«
(Schulze 2014, S.37)

Gewaltfreie Kommunikation leistet aus meiner Sicht einen nicht zu unterschat-
zenden Beitrag zum »Sorge tragen«, denn sich um den Anderen (und sich selbst)
(Selbstpflege nach Orem, Cavanagh 1997, Neumann-Ponesch 2011, Moers &
Schaeffer 2011) zu sorgen, bedeutet »das Wachstum des Anderen (und sich
selbst) zu ermoglichen« (Maio 2019, S.222). Sorge bedeutet aber auch, »die Un-
mittelbarkeit ernst zu nehmen, [...] sie ist und bleibt in jeder unmittelbaren Be-
gegnung ein Werkstiick, das immer wieder neu entworfen und abgestimmt wer-
den muss« (ebd., S.222) und sie ist »(iiber-)lebensnotwendig, denn nur die Sorge
kann dem hilfsbedirftigen Menschen das Gefihl der Achtung vermitteln und
zum Ausdruck bringen, dass man ihm beisteht.« (ebd., S.224)

Wenn dieses Buch bei Thnen, liebe Leser*innen, die Idee aufkeimen lasst, dass
mit der »Gewaltfreien Kommunikation« vielleicht ein Bruchteil dessen verwirk-
licht werden kann, was gemeinhin als »umfassende Pflege«, als »empathische Un-
terstiitzung« oder einfach als »Menschsein« verstanden werden kann, dann erfiillt
es seinen Zweck.

Wir leben in einer medialen Welt und so habe ich vereinzelt Hinweise auf im
Internet verfigbare Videos eingefligt, die entweder einen Sachverhalt noch ein-

20



Vorwort

mal »anders« erklaren oder aber wichtige Personlichkeiten vorstellen, auf die ich
in diesem Buch besonders eingehe (z. B. Kiibler-Ross u. a.).

Fir Beratung bei einzelnen Themen danke ich Pastor Nils Christiansen
(Christentum) und Rabbi Dr. Walter Rotschild (Judentum), Herrn Dr. Tobias
Altmann, der sich wissenschaftlich mit der »Gewaltfreien Kommunikation« aus-
einandergesetzt hat, fiir die kritische Durchsicht des Manuskriptes und sein
wohlwollendes Geleitwort und Frau Pastorin Kirsten Fehrs, Bischofin der Evan-
gelisch-Lutherischen Kirche Norddeutschlands, fiir die Bereitschaft, das Manu-
skript zu lesen und ein Geleitwort zu verfassen. Ein besonders herzlicher Dank
gilt Jai Wanigesinghe fir die wunderbaren Abbildungen, sein Engagement fiir
das Thema und fiir seinen tberbordenden Ideenreichtum, auch komplexe The-
men umzusetzen. Diese Abbildungen sind in den Seminaren immer besonders
beliebt und helfen, Zusammenhinge noch besser zu verstehen.

Auch in dieser Arbeit ist mir wieder bewusst geworden, wie sehr ein gutes
Lektorat hilft, verworrene Sdtze zu entknoten und so zu formulieren, dass das ge-
schriebene Wort fiir alle verstindlich ist — mein Dank gilt daher auch und in be-
sonderer Weise meiner Lektorin Frau Anne-Marie Bergter vom Kohlhammer
Verlag.

Ein Letztes: Ich schreibe als Gesundheits- und Krankenpfleger und deshalb be-
ziehe ich in diesem Text hiufig diese Berufsgruppe ein, was aber nicht bedeuten
soll, dass die anderen Personen, die sich um die Palliativbetreuung verdient ma-
chen, nicht gemeint wiren.

Klaus-Dieter Neander Hamburg, im Marz 2021

21



