
Vorwort

Das Lied von der Uhr hat mich schon in Kindertagen fasziniert – ich verstand
die Metapher wohl schon recht früh und war in der Lage, das Gedicht zu rezitie-
ren, bevor ich andere zusammenhängende Sätze formulieren konnte. Die Uhr als
Metapher des Lebens.

Ich begann meine Ausbildung zum Krankenpfleger 1975 in einem Kreiskran-
kenhaus. Bis zu diesem Zeitpunkt hatte ich mit Tod und Sterben nun »theore-
tisch« zu tun. Meine protestantische Mutter, die als »Gemeindehelferin« (heute
nennt man diesen Beruf »Diakonin«) und »Krankenhausseelsorgerin« sehr enga-
giert tätig war, und meine Familie prägten mich insofern, als dass sie mich lehr-
ten, dass Tod und Vergänglichkeit, Abschied nehmen müssen und Menschen zu
verlieren zum »Leben« gehören würde, dass sie – egal was sie in ihrem Leben ge-
tan oder nicht getan haben – zum »himmlischen« Vater gehen würden, der sie
unendlich liebe und dass dem Schmerz des Abschieds vom irdischen Leben der
Trost einer »Zukünftigkeit« folgte. Ich hatte gelernt, die Orgel in unserer kleinen
Gemeinde zu spielen, und so hatte ich die Möglichkeit, während unzähliger Be-
erdigungsfeiern nicht nur die evangelischen Lieder zu begleiten, sondern Men-
schen zu beobachten, die Abschied nehmen mussten: tief, vor Gram gebeugt,
weinend, sich ein Taschentuch vor das Gesicht haltend, den Blick starr nach vor-
ne gerichtet, keine Miene verziehend, sich gegenseitig stützend, manchmal strei-
chelte eine Tochter ihre Mutter oder der Sohn nahm seinen Vater in die Arme.
So standen sie alle an den offenen Grabstellen, in denen der Sarg verschwand
und mit ihnen der Mensch, der in irgendeiner Weise zum Leben derer gehörte,
die – wie man so sagt – zurückblieben. Ich war als Kind bei der ein oder anderen
Beerdigung dabei gewesen… Ich kann mich aber nicht erinnern, dass mich die
Zeremonie tief berührt hätte!

In der Krankenpflegeschule wurde das Thema – meiner Erinnerung nach –
eher technisch besprochen: »Versorgung des toten Körpers!«. Als Schüler*innen
mussten wir mit einem Kollegen bzw. einer Kollegin die Toten aus dem Bade-
zimmer der Station holen, im Bett über die Flure des Krankenhauses schieben
und sie dann in das hinter dem Krankenhaus gelegene Extrahaus bringen, in
dem sie in einer Kühlbox gelagert wurden, bis das Beerdigungsinstitut den Leich-
nam abholte. Der Leichnam, den wir aus dem Badezimmer abholten, war von
uns Pflegekräften vorher versorgt worden: Die Kinnlade wurde mit einer weißen,
nassen Mullbinde »hochgewickelt«, damit der Mund nicht offen stand. In der
Regel legten wir noch ein Handtuch unter den Kopf, damit dieser nicht »nach
hinten« wegknickte. Die Haare wurden gekämmt, nicht selten fand ein »Toten-
wäsche« statt. So versorgt, wurden zwei Bettdecken über den Toten gebreitet, ein

17



oder zwei Kopfkissen daraufgelegt, um den Patient*innen, die uns möglicherwei-
se auf dem Flur oder im Fahrstuhl mit dem Bett sehen würden, zu suggerieren,
wir würden lediglich ein durch eine Entlassung frei gewordenes Bett zur Reini-
gung in den Keller fahren. Wenn irgend möglich, sollte niemand erfahren, dass
gerade ein Mensch verstorben war.

Wie gesagt, ich komme aus einer christlich geprägten Familie und einige an-
dere Kolleg*innen, die sich in der Ausbildung befanden, auch, so dass wir einen
»Hauskreis« gründeten, der sich mit dem Thema »Tod und Sterben« beschäftigen
wollte. Ein Hauskreis, bei dem sich mehrere Menschen »in seinem Namen ver-
sammeln« und wo er mitten unter ihnen sein würde (Matthäus 18, 20), ist eine
Institution, die besonders im christlich-pietistischen Umfeld dazu dient, gemein-
sam die Bibel zu lesen, darüber zu reden, gemeinsam zu singen und zu beten.
Der Hauskreis wird als Umsetzung der »Gemeinschaft der Heiligen« verstanden
(»heilig« ist in diesem Sinne die Person, die sich in besonderer Weise Gott zuge-
hörig weiß, z. B. indem sie sich ganz bewusst im Kreis Gleichgesinnter zu Gott
bekennt, seine Schrift studiert und ihm dienen will).

Wir waren in diesem Hauskreis vielleicht fünf oder sechs Auszubildende, wir
erlebten erstmalig auf den Stationen, dass jemand starb, wir waren »irgendwie«
anwesend, allein gelassen, mit dem, was wir erlebten. Altgediente Kolleg*innen
beeindruckten uns durch den schnoddrigen Umgang mit dem Tod (»Na, das
wurde aber auch Zeit!«), mit dem Vokabular (»Machst du mal den Ex fertig!«),
selten dadurch, dass sie wahrnahmen, wie uns junge Menschen diese Erfahrun-
gen verunsicherten, dass wir es eklig fanden, wenn wir einen Leichnam waschen
sollten oder seine Exkremente vom Hintern wischen mussten. Sie merkten nicht,
dass wir eine Scheu davor hatten, den Toten zu berühren, der vor einer Stunde
noch mit uns kommuniziert hatte; Profi-Pflegende und Ärzt*innen ließen uns in
unserer Verwirrung zurück, wenn wir nach andauernder Reanimation einen
Körper inmitten Kanülen und Intubationsbesteck, bei blinkendem Monitor und
leise vor sich hin zischendem Beatmungsgerät betrachteten und irgendwie ver-
suchten, das Geschehene einzuordnen. Niemand brachte uns bei, wie wir den
Angehörigen, die vor der Eingangstür der Intensivstation bange warteten und –
sobald wir das Reanimationszimmer verließen – ahnten, nein, spontan die Ge-
wissheit hatten, dass ein Leben »verlöscht« war, begegnen sollten. Was sagt man
den Hinterbliebenen, floskelhaft »herzliches Beileid« oder »wir konnten nichts
mehr für ihn*sie tun«?

Seit diesen Tagen (seit über 40 Jahren) wurde ich in den unterschiedlichsten
»Settings« immer wieder mit dem Tod konfrontiert: in meiner langjährigen Tä-
tigkeit auf Intensivstationen und im Rettungsdienst, in meiner Tätigkeit bei lang-
zeitbeatmeten Klient*innen in der häuslichen Pflege, in Tätigkeiten im Hospiz
oder der ambulanten Palliativversorgung. Ich stand selbst am Grab von Men-
schen, die mir sehr, sehr viel bedeutet haben und wo das Unfassbare plötzlich
über mich hereinbrach: Der Tod meiner Pflegemutter und der meines Schwie-
gervaters waren für mich die existentiellsten Erfahrungen, die mich betrafen,
meine Familie, die Menschen, die ich liebte und die mit mir um »Fassung« ran-
gen. Ich erinnere mich noch gut, als mein Schwiegervater (ein Landwirt in ei-
nem kleinen Dorf) verstorben war und wie wohltuend ich es fand, dass das Dorf,

18

Vorwort



die weitere Familie aus einer langen Tradition, uns, die wir eng mit ihm ver-
wandt waren, stützte, indem sie – oftmals wortlos – tat, was getan werden muss-
te: Man kondolierte, vielleicht floskelhaft, aber es tröstete uns, man kam in das
Haus meines Schwiegervaters und »war da«, einfach so, hielt mit uns das aus,
was uns so unerträglich schien, hielt unser Weinen und Klagen, unsere Erschüt-
terung, unsere Ziellosigkeit einfach »aus« … wie glücklich ich heute noch über
diese Erfahrungen bin.

In dem Hauskreis lasen wir damals das Buch »Die Kunst des Sterbens – eine
Anleitung« (Mauder 1976) von einem evangelischen Theologen und diskutierten
darüber. Aber mir scheint, wir sprachen damals wie der berühmte Blinde über
die Farbe. Viele andere Bücher, z. B. von Kübler-Ross (1975), habe ich seitdem
zum Thema gelesen und viele persönliche Erfahrungen machen dürfen. Es zeigt
sich nach meiner Wahrnehmung, dass auch der festeste Glaube häufig die Angst
vor dem Tod nicht zu lindern vermag. Meine Erfahrungen lehren mich, dass wir
immer noch »sprachlos« sind angesichts des Todes oder des bevorstehenden To-
des.

2014 lernte ich das Konzept der »Gewaltfreien Kommunikation« nach Mar-
shall B. Rosenberg kennen, die »Sprache des Herzens« (M. B. Rosenberg 2013).
Ich war und bin fasziniert davon, wie Rosenberg – national und international –
den Gedanken entwickelt hat, dass sich Menschen mit ihren Gefühlen und Be-
dürfnissen verbinden und diese einander mitteilen sollen. M. B. Rosenberg war
davon überzeugt, dass Gewalt auch durch Sprache entsteht bzw. »gewaltvolles
Verhalten« seine Ursprünge darin hat, dass eine Person sich ihrer eigenen Gefüh-
le und Bedürfnisse nicht bewusst ist bzw. sie im Gegenüber nicht erkennt.

Mir ist wichtig, den Gewaltgedanken in zwei Richtungen zu benennen: Ge-
walttätigkeit wird in der Regel so verstanden, dass einer Person einer anderen
Person »Gewalt« antut, sie schlägt oder zu irgendetwas zwingt. In der häuslichen
(ambulanten) Pflege findet mehr »Gewalt« statt, als wir gemeinhin annehmen –
nicht unbedingt im Sinne von körperlicher Gewalt, die auch stattfindet, sondern
in Form von Mikroaggressionen: spitze Bemerkungen, gezielte Provokationen,
absichtliches Missverstehen usw. M. B. Rosenberg spricht von dieser »Gewalt«,
die eben auch in der Sprache liegt, und will mit seinem Kommunikationsmodell
eine Möglichkeit anbieten, diese Gewalt zu verhindern. Gewalt richten wir aber
auch gegen uns selbst, wenn wir Gefühle nicht zulassen und Bedürfnisse unter-
drücken. Das klingt banal, aber wie oft können wir nicht einmal ein Gefühl be-
nennen, das uns bedrückt, es so beschreiben, dass der Gegenüber versteht, wa-
rum es mir schlecht geht. Und wir sind häufig völlig überfordert, wenn es
darum geht, für uns selbst und mit anderen zu klären, welches Bedürfnis ich mir
erfüllen muss und mir erfüllt werden müsste, damit es mir wieder besser gehen
kann. Hier hat M. B. Rosenberg ganz klar Zusammenhänge beschrieben, die hel-
fen können, stressige, belastende Situationen zu meistern.

Mit der intensiven Beschäftigung und dem Versuch, »Gewaltfreie Kommuni-
kation« selbst zu praktizieren, stelle ich immer häufiger fest, wie oft wir uns ge-
genseitig verletzen, weil wir unüberlegt oder wenig empathisch mit dem Gegen-
über reden und uns über dessen Reaktion wundern (oder empören oder ärgern).
Mit dem Wissen über die »Sprache des Herzens« höre ich in der Praxis der Pallia-

19

Vorwort



tivpflege die Gespräche innerhalb der Beziehungen und Familien, höre die in
verletzende Worte gepackte Sprachlosigkeit und spüre die Ängste der todkranken
Person und der An-/Zugehörigen. In den Beratungsgesprächen mit Klient*innen
und deren Familien gelingt es nicht selten, mit »Gewaltfreier Kommunikation«
Unsagbares sagbar zu machen. Und diese Möglichkeit möchte ich den Leserin-
nen und Lesern eröffnen, ihnen aufzeigen, dass Sprachlosigkeit mit der »Sprache
des Herzens« überwunden werden kann und befreiend wirkt:

• für die todkranke, im Sterbeprozess befindliche Person,
• für die An- und Zugehörigen, aber auch
• für die Ehrenamtlichen, Pflegenden, Mediziner*innen und Theolog*innen.

»Palliative Pflegepraxis wird als ›Face-to-Face-Dimension‹ [umschrieben, als ein] Invol-
viert-Sein, Betroffen-Sein, Berührt-Sein. Damit tangiert die Erfahrung des sterbenden
Menschen auch stets das Erleben und somit die Persona, das Person-Sein, vom professio-
nell Begleitenden […]. […] [Aber es kommt anscheinend] zu einer Divergenz von Profes-
sion und Persona: Während der professionellen Pflegefachperson eine ›Verobjekti-
vierung‹ von Situations(deutung) und Verhalten zugeschrieben wird, wird angenommen,
dass auf der anderen Seite ihre Persona eine subjektive Deutung vornimmt und so erspür-
te Bedürfnisse sterbender Menschen subjektiv beantwortet. Im Rückschluss ist die Face-
to-face-Beziehung [...] von Fremd- und Betroffen-Sein gekennzeichnet und damit ebenso
als notwendige Selbstpflege von professionell Pflegenden zu erbringen.« (Schulze 2014,
S. 36f.)

Mit anderen Worten: Die Kommunikation zwischen den Beteiligten muss oder
sollte für beide »gut sein«:

»[…] dass ich sagen kann, […], das war für mich auch gut. Auch so eine Begleitung für
mich, kostet mich ja Kraft, aber sie muss auch für mich gut sein, wenn ich sehe, ich
konnte da einen Schritt weit was bewirken, dass alle aus der Situation gut herausgehen.«
(Schulze 2014, S. 37)

Gewaltfreie Kommunikation leistet aus meiner Sicht einen nicht zu unterschät-
zenden Beitrag zum »Sorge tragen«, denn sich um den Anderen (und sich selbst)
(Selbstpflege nach Orem, Cavanagh 1997, Neumann-Ponesch 2011, Moers &
Schaeffer 2011) zu sorgen, bedeutet »das Wachstum des Anderen (und sich
selbst) zu ermöglichen« (Maio 2019, S. 222). Sorge bedeutet aber auch, »die Un-
mittelbarkeit ernst zu nehmen, […] sie ist und bleibt in jeder unmittelbaren Be-
gegnung ein Werkstück, das immer wieder neu entworfen und abgestimmt wer-
den muss« (ebd., S. 222) und sie ist »(über-)lebensnotwendig, denn nur die Sorge
kann dem hilfsbedürftigen Menschen das Gefühl der Achtung vermitteln und
zum Ausdruck bringen, dass man ihm beisteht.« (ebd., S. 224)

Wenn dieses Buch bei Ihnen, liebe Leser*innen, die Idee aufkeimen lässt, dass
mit der »Gewaltfreien Kommunikation« vielleicht ein Bruchteil dessen verwirk-
licht werden kann, was gemeinhin als »umfassende Pflege«, als »empathische Un-
terstützung« oder einfach als »Menschsein« verstanden werden kann, dann erfüllt
es seinen Zweck.

Wir leben in einer medialen Welt und so habe ich vereinzelt Hinweise auf im
Internet verfügbare Videos eingefügt, die entweder einen Sachverhalt noch ein-

20

Vorwort



mal »anders« erklären oder aber wichtige Persönlichkeiten vorstellen, auf die ich
in diesem Buch besonders eingehe (z. B. Kübler-Ross u. a.).

Für Beratung bei einzelnen Themen danke ich Pastor Nils Christiansen
(Christentum) und Rabbi Dr. Walter Rotschild (Judentum), Herrn Dr. Tobias
Altmann, der sich wissenschaftlich mit der »Gewaltfreien Kommunikation« aus-
einandergesetzt hat, für die kritische Durchsicht des Manuskriptes und sein
wohlwollendes Geleitwort und Frau Pastorin Kirsten Fehrs, Bischöfin der Evan-
gelisch-Lutherischen Kirche Norddeutschlands, für die Bereitschaft, das Manu-
skript zu lesen und ein Geleitwort zu verfassen. Ein besonders herzlicher Dank
gilt Jai Wanigesinghe für die wunderbaren Abbildungen, sein Engagement für
das Thema und für seinen überbordenden Ideenreichtum, auch komplexe The-
men umzusetzen. Diese Abbildungen sind in den Seminaren immer besonders
beliebt und helfen, Zusammenhänge noch besser zu verstehen.

Auch in dieser Arbeit ist mir wieder bewusst geworden, wie sehr ein gutes
Lektorat hilft, verworrene Sätze zu entknoten und so zu formulieren, dass das ge-
schriebene Wort für alle verständlich ist – mein Dank gilt daher auch und in be-
sonderer Weise meiner Lektorin Frau Anne-Marie Bergter vom Kohlhammer
Verlag.

Ein Letztes: Ich schreibe als Gesundheits- und Krankenpfleger und deshalb be-
ziehe ich in diesem Text häufig diese Berufsgruppe ein, was aber nicht bedeuten
soll, dass die anderen Personen, die sich um die Palliativbetreuung verdient ma-
chen, nicht gemeint wären.

Klaus-Dieter Neander Hamburg, im März 2021

21

Vorwort


