
Hasse | Was ist europäisch?



[Was bedeutet das alles?]



Dag Nikolaus Hasse
Was ist europäisch?
Zur Überwindung  
kolonialer und romantischer  
Denkformen

Reclam



Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14061
2021 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Karten (S. 28, 39, 81, 91): © Matthias Hennicke, pixelsfinest /  
Tobias Ullmann
Druck und Bindung: Eberl & Koesel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2021
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014061-1

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Einführung  6
Ein kurzer Blick auf das Mittelalter  7
Geographie  9

1	 Entkolonialisierung  12
Europa wird von einem Kontinent zu einer Kultur  12
Im Geist der Aufklärung?  18
Die Nachteile des aufklärerischen Begriffs von Europa  25

2	 Entromantisierung  30
Beginnt alles mit den Griechen?  32
Wie europäisch sind die  
griechischen und römischen Kulturen?  37
Mittelalter: War Europa ein christliches Land?  44
Feindesliebe und Gleichheit aller Menschen  54
Die Gefahren des romantischen Begriffs von Europa  58
Komplexität und Kritik  60

3	 Was ist typisch europäisch?  63
Drei Essays  64
Von unten nach oben  71
Drei Weisen, Europa offen zu denken  78

4	 Vielvölkerstädte: das Europa der Zukunft  86
Politische Verpflichtung  96
Zukunft  98

Anmerkungen  102
Dank  111
Zum Autor  112



6  Einführung

Einführung

Das Wort ›Europa‹ hat für viele Menschen eine starke Aus-
strahlung. Es steht für die Hoffnung auf Meinungs- und Reli
gionsfreiheit, für Demokratie, Gleichberechtigung, Rechtsstaat-
lichkeit und für eine sich frei entwickelnde Kultur. Es steht 
auch für die Hoffnung auf ein friedliches Zusammenleben 
vieler verschiedener Völker, auf ein Leben »in Vielfalt geeint«, 
wie das Motto der Europäischen Union lautet. Was für ein be-
eindruckend positives Bild! Ein Bild, zu dem viele Leserinnen 
und Leser vermutlich sagen werden: Ja, in diese Werte setze 
auch ich meine Hoffnung, weil ich glaube, dass Europa mit sei-
nen Ideen dazu beitragen kann, die Welt gerechter, freier und 
friedlicher zu machen. Wenige Jahrzehnte nach der Katastro-
phe des Zweiten Weltkriegs und des Holocausts ist dies eine 
erstaunlich positive Entwicklung.

Gleichzeitig wird jedoch beklagt, dass das Gefühl der Bin-
dung an Europa, die affektive Bindung, das Loyalitätsgefühl, 
bei vielen Menschen und insbesondere Europäern schwach 
ausgeprägt sei. So gab und gibt es viele Versuche, den Ausdruck 
›Europa‹ mit konkretem Inhalt zu füllen: mit Ideen, Werten 
und kulturellen Traditionen, die beschreiben, was Europa 
wirklich ausmacht und zusammenhält. Wenn wir eine solche 
Essenz des Europäischen finden, so die Annahme, wird es uns 
leichter fallen, uns selbst und andere für Europa zu begeistern. 

Doch hier zeigt sich ein Problem: Diese Versuche der inhalt-
lichen Füllung haben eine bedenkliche Entwicklung genom-
men. Denn die Europa-Begriffe, die auf diese Weise entstan-
den sind, sind mit schwerem historischen Ballast beladen. 
Unser Sprechen über Europa ist von Begriffen geprägt, die aus-
grenzend, blickverengend und historisch wie geographisch 
verzerrend sind. Wir schleppen koloniale und romantische 
Untertöne mit, die aus der langen Geschichte des Europa-Be-



� Mittelalter  7

griffs stammen und sich als Belastung für die Zukunft der 
Menschen auf dem Kontinent und ihrer Nachbarn erweisen.

Dieser Essay wirbt für einen offenen Begriff von Europa. Er 
bemüht sich, Stimmen hörbar zu machen, die über Europa in 
einem anderen Modus gesprochen haben. Und er fordert dazu 
auf, unser Sprechen in zweifacher Weise zu verändern, indem 
wir es entkolonialisieren und entromantisieren. Damit lassen 
sich Denkformen überwinden, die aus zwei Epochen der Ge-
schichte des Europa-Begriffs stammen: der Aufklärungs- und 
Kolonialzeit um 1700 und der Romantik um 1800. 

Es wäre ein Missverständnis, die hier vorgeschlagene Abrüs-
tung und Öffnung des Europa-Begriffs entmutigend zu fin-
den, ganz im Gegenteil: Im entkolonialisierten und entroman-
tisierten Europa-Begriff liegt eine große Chance in Form einer 
doppelten Bereicherung. Er bietet mehr Menschen auf dem 
Kontinent eine geistige Heimat und schenkt den Nachbarkon-
tinenten das Maß an Aufmerksamkeit und Respekt, das die 
Grundlage für eine gemeinsame Gestaltung der Zukunft sein 
kann. Ein solcher Europa-Begriff hat den Vorteil, dass er tat-
sächlich als Leitbild für ein »in Vielfalt geeintes« Europa dienen 
könnte.

Ein kurzer Blick auf das Mittelalter

Jede Generation steht vor der Aufgabe, eigene Lösungen dafür 
zu finden, wie das Zusammenleben in Gegenwart und Zu-
kunft gestaltet werden soll. Die Geschichte spielt in diesen 
Überlegungen eine explizite Rolle, denn sie liefert uns einen 
Vorrat an Vorbildern und abschreckenden Beispielen für mög-
liche Lösungen. Doch ist die Geschichte auch immer implizit 
beteiligt. Ihre positiven und negativen Prägungen leben in Be-
griffen, Praktiken und Institutionen weiter. 



8  Einführung

Wenn die Chancen und Belastungen verschiedener Epo-
chen für die Gestaltung der Gegenwart diskutiert werden, 
kommt das Mittelalter in der Regel schlecht weg. Der Bezug 
auf das Mittelalter dient fast immer zur Abgrenzung. Die meis-
ten heutigen Gesellschaften lehnen beispielsweise Theokra
tien, also religiös legitimierte Herrschaftsformen, ab, wie sie 
für das mittelalterliche Zentraleuropa typisch waren. Sie leh-
nen auch die diffamierende Sprache der religiösen Streitschrif-
ten ab, in denen jeder gegen jeden schrieb, Juden, Christen, 
Muslime, auf allen Stufen der Polemik bis hinab zur Entwürdi-
gung des anderen. Die mittelalterliche Diskriminierung von 
Minderheiten, die Judenpogrome, die Anfänge rassistischen 
Sprechens über religiöse und ethnische Gruppen sind belas-
tende Traditionen, die es aufzudecken und zu überwinden gilt.

Doch der Europa-Begriff selbst hat im Mittelalter bemer-
kenswerterweise keine negativen Prägungen erfahren, die sei-
ne heutige Verwendung erschweren würden. Die eigentlichen 
Belastungen des Begriffs entstanden erst in der Neuzeit. Man 
könnte zwar erwarten, dass der Europa-Begriff zumindest in 
der mittelalterlichen Kreuzzugsliteratur eine Aufladung er-
fuhr und als Kampfbegriff verwendet wurde. Doch dies war 
nicht der Fall. Es hieß nicht: »Wir in Europa« kämpfen gegen 
»die Ungläubigen in Asien und Afrika«. Der Ausdruck ›Europa‹ 
diente im Mittelalter vielmehr ganz sachlich als geographischer 
Begriff, um beispielsweise zu beschreiben, dass sich zahlreiche 
Fürsten Europas an den Kreuzzügen beteiligten oder dass die 
Mongolen die Grenzen Europas überschritten hätten.

›Europa‹ war kein polemischer Begriff, nicht einmal ein Be-
griff für Heimat. Um die eigene Gruppe genauer zu bezeich-
nen, wurden Ausdrücke wie »wir Christen«, »wir Lateiner« 
oder »die Christenheit« verwendet. Ähnliches lässt sich in der 
Reiseliteratur der Zeit beobachten. Der nach China reisende 
Venezianer Marco Polo (1254–1324) spricht nicht von Europa, 



� Geographie  9

sondern von »Lateinern« oder von »lateinischen Kaufleuten« 
(franko-ital. mercaant latin oder ital. mercatanti latini). Nur 
ganz selten finden sich in mittelalterlichen Quellen Ansätze, 
den Europa-Begriff über seine geographische Bedeutung hin-
aus positiv aufzuladen.

Geographie

Der geographische Europa-Begriff bleibt in den von grie-
chisch-lateinischer Bildung geprägten Texten der Antike, des 
Mittelalters und der frühen Neuzeit bemerkenswert stabil und 
unumstritten. Europas Grenzen bilden die Meerenge von Gi-
braltar, das Mittelmeer, die Meerenge des Bosporus und der 
Fluss Don, der östlich der Krim in das Asowsche Meer, eine 
Ausbuchtung des Schwarzen Meeres, mündet. Einige antike 
Autoren bevorzugten als kontinentalen Grenzfluss nicht den 
Don, sondern den Aras oder den Rioni in der Kaukasus-Re
gion, doch setzten sich diese Ansichten nicht durch. Das Ural-
gebirge wiederum löste erst ab dem 18.  Jahrhundert den Don 
als Grenze zwischen Europa und Asien ab. Diese neue Grenz-
ziehung, die der schwedische Wissenschaftler Philipp von 
Strahlenberg 1726 vorgeschlagen hatte, fand vor allem Verbrei-
tung durch die geographischen Werke des russischen Wissen-
schaftlers und Aufklärungsdenkers Vasilij Tatiščev, der 1744 
vom Uralgebirge als »der natürlichen Grenze zwischen Europa 
und Asien« (натуральное разделение Еуропы с Азией) sprach, 
weil der Ural als Wasserscheide diene. 

Doch ist der geographische Begriff des Kontinents Europa 
wissenschaftlich überhaupt haltbar? Die moderne Geographie 
sieht den Begriff ›Kontinent‹ viel skeptischer als die Öffent-
lichkeit oder unsere Schulbücher. Würden Kontinente nur 
nach den Grenzen zwischen Land und Meer bestimmt, wären 



10  Einführung

alle Inseln Kontinente. Entscheidend ist daher das Kriterium 
der Landmasse. Wie groß aber muss die Landmasse sein, um 
einen Kontinent zu bilden? Und reichen Wasserstraßen wie 
der Bosporus oder der Nil aus, um Landmassen voneinander 
zu trennen? Oder eignen sich nur Meere für eine solche Ab-
grenzung?

Die Geologen unterscheiden ihrerseits zwischen den ver-
schiedenen tektonischen Platten der äußeren Erdhülle, deren 
langsame Drift an den Plattengrenzen starke Verformungen 
wie Gebirgs- und Rinnenbildungen verursacht. Würde man 
die Kontinente entlang der tektonischen Platten abgrenzen, 
gehörten beispielsweise Indien und Sri Lanka nicht mehr zu 
Eurasien, da sie auf der Indischen Platte liegen. 

Ob ›Kontinent‹ ein sinnvoller geographischer Begriff ist, 
hängt also stark von den Kriterien seiner Bestimmung ab. Man-
che Geographen gehen daher so weit zu sagen: Räume gibt es 
nicht, Räume werden gemacht. Wie weit sich Europa erstreckt, 
sei keine geographische, sondern eine politische oder kulturel-
le Frage. 

Doch ist das zu radikal: An der Meerenge von Gibraltar kön-
nen wir Menschen (hoffentlich) nichts ändern. Von uns hängt 
allerdings ab, wie wir diese Auffälligkeit der Erdoberfläche be-
schreiben und begreifen. Die meisten menschlichen Bezeich-
nungen für Regionen und Orte sind sehr alt und eignen sich 
gerade deshalb zur Orientierung auf der Erde. Ob eine Flugrei-
se auf dem richtigen Kontinent endet, ist keine Frage, die wir 
gern politisch oder kulturell beantwortet sähen. Wir verlassen 
uns auf die Geographie und ihre überlieferten Begriffe. Geo-
graphische Räume sind also gemacht, jedoch nicht beliebig.

Die beiden größten Landmassen der Erde sind Amerika und 
Europa-Afrika-Asien. Angenommen der Bosporus und der Nil 
eignen sich als Kontinentalgrenzen, dann bleibt immer noch 
das Problem, dass Eurasien eine große zusammenhängende 



� Geographie  11

Landmasse bildet. Das vergleichsweise flache Uralgebirge und 
der sich südlich anschließende Ural-Fluss stellen nur eine von 
mehreren Möglichkeiten dar, Eurasien geographisch zu teilen. 
Wenn die wissenschaftliche Geographie also weiterhin an dem 
Begriff ›Kontinent‹ für Europa festhält, dann nur mit dem Hin-
weis, dass Europa geographisch ein ›gemachter Raum‹ ist. Der 
heutige Begriff des Kontinents Europa ist eine Konvention, ein 
Produkt von mehr als 2500 Jahren geographischer Traditionen 
und Diskussionen, die bei griechischen Autoren wie Anaxi-
mander von Milet um 550 v. Chr. erstmals sichtbar werden. 
Trotzdem ist der geographische Europa-Begriff nicht ungeeig-
net oder obsolet. Denn der ›gemachte Raum‹ Europa ist er-
staunlich stabil, eine stabile und eindeutige Konvention: Gi-
braltar, Bosporus, Don, später der Ural. Mit ihr können wir uns 
schnell und präzise über das, was wir mit ›Europa‹ meinen, 
verständigen. Wie sich zeigen wird, sind kulturelle Europa-
Begriffe deutlich unbeständiger und problematischer. 



12  Entkolonialisierung

1  Entkolonialisierung

Europa ist der Kontinent, der eine Hoffnung auf Vernunft 
hervorgebracht hat. Jeder Mensch, der im Geist der Aufklä-
rung denkt und handelt, ist ein europäischer Mensch. 

Diese These ist frei formuliert in Anlehnung an Sätze, die der 
Autor Robert Menasse 2019 in einem Interview zur Definition 
des europäischen Schriftstellers geäußert hat. So oder ähnlich 
sprechen viele engagierte und historisch denkende Menschen 
über Europa. Mit ›Aufklärung‹ ist die Epoche des späten 17. und 
18.  Jahrhunderts gemeint, die von Denkern wie John Locke, 
Voltaire oder Immanuel Kant und von großem Vernunftopti-
mismus geprägt war. Ein solcher Begriff von Europa, der sich 
auf den Geist der Aufklärung beruft, ist seiner Tendenz nach 
ein fortschrittlicher Begriff, denn er betont den eigenständigen 
Vernunftgebrauch des einzelnen Bürgers und nicht gemeinsa-
me kulturelle Traditionen. Daher wird er vornehmlich im lin-
ken und liberalen politischen Spektrum verwendet. Eine leich-
te konservative Färbung erhält er allerdings dadurch, dass auf 
die Werte einer bestimmten Epoche europäischer Geschichte 
Bezug genommen wird.

Europa wird von einem Kontinent zu einer Kultur

Was sollte an diesem sympathischen Begriff von Europa pro
blematisch sein? Um dies zu verstehen, lohnt es sich, Äuße-
rungen aus der Epoche der Aufklärung selbst in den Blick zu 
nehmen und nachzuvollziehen, wie erstmals kulturelle Europa-
Begriffe populär wurden. 

In Festreden unserer Zeit wird gern auf zwei Ahnherren 
eines kulturellen Europa-Begriffs Bezug genommen, nämlich 



� Vom Kontinent zur Kultur  13

auf Karl den Großen und Piccolomini, den späteren Papst 
Pius II. Es wird dann ausgeführt, dass Karl der Große in einem 
Gedicht des Jahres 799 »Vater Europas« (»pater europae«) ge-
nannt wurde und der Humanistenpapst Pius  II. um 1458 den 
Begriff »Europäer« (»europaei«) erfunden habe. Pius  II. ver-
wendet den Ausdruck in seinen Aufrufen an die christlichen 
Fürsten, »den Türken« aus Europa und insbesondere aus Kon
stantinopel zu vertreiben, mit der Begründung, dass Europa 
die Heimat der christlichen Gemeinschaft sei. 

Es stimmt zwar: Europa ist bei Karl und Pius II. eher ein kul-
tureller als ein geographischer Raum, denn Karl der Große 
herrschte keinesfalls über den gesamten Kontinent, und viele 
Bewohnerinnen und Bewohner des Kontinents zu Lebzeiten 
Pius  II. waren nicht Christen, sondern Muslime oder Juden. 
Doch die Karl- und Pius-Zitate sind Außenseiter in ihren Jahr-
hunderten, fanden kaum Nachahmer und sind also alles andere 
als repräsentativ. Sie eignen sich daher nicht für Festreden 
(ganz abgesehen davon, dass Herodot und Hippokrates im 
5.  Jahrhundert v. Chr. auf Griechisch und die Mozarabische 
Chronik von 754 auf Lateinisch auch schon von »Europäern« ge-
sprochen hatten). Wenn also weder um 799 noch um 1458 ein 
kultureller Begriff von Europa populär wurde, wann dann? 

Die historische Forschung ist noch nicht so weit, dass sie 
diese Frage mithilfe quantitativer Studien präzise beantwor-
ten könnte. Es zeichnet sich allerdings ab, dass ein kultureller 
Europa-Begriff erst in den Jahrzehnten um 1700 in Mode kam, 
und zwar in französischen Texten. Das lässt sich sehr gut an 
den Pariser Instruktionen für die französischen Botschafter in 
der Türkei zwischen 1665 und 1768 erkennen, die der Histori-
ker Malcolm Yapp ausgewertet hat. Die frühen Instruktionen 
sprechen von den »Angelegenheiten der Christenheit und des 
Osmanischen Reiches« (»des affaires de la chrétienté et de 
l’empire ottoman«). 1679 wird der Bezug auf das Christentum 



14  Entkolonialisierung

erstmals durch »affaires de l’Europe« ersetzt, und in den fol-
genden Jahrzehnten verdrängt der Ausdruck ›Europa‹ den 
Ausdruck ›Christentum‹ nach und nach aus der Sprache der 
französischen Diplomaten in der Türkei. Der sich herausbil-
dende kulturelle Europa-Begriff schließt das Osmanische 
Reich aus, obwohl seine Hauptstadt Konstantinopel auf dem 
europäischen Kontinent liegt. 

Auch in anderen Quellen lässt sich erkennen, dass ein kultu-
reller Begriff um 1700 populär wird. Die Niederlage des osma-
nischen Heeres vor Wien im Jahr 1683 wird noch als Sieg der 
Christenheit beschrieben. In der Folgezeit nimmt die Erwäh-
nung Europas zu: in Buchtiteln, in Verträgen, aber auch im 
Schrifttum allgemein.

Diese Popularisierung kam nicht aus dem Nichts, sondern 
hatte eine mehr als 100 Jahre lange Vorgeschichte im Diskurs 
gebildeter Eliten. Dieses Kapitel der Geschichte des gelehrten 
Europa-Begriffs ist gut erforscht, und so wissen wir, dass es 
drei verschiedene Bereiche waren, in denen Intellektuelle von 
einem kulturellen Europa zu sprechen begannen:

Erstens findet sich im Kontext des Schrifttums über die so-
genannten Türkenkriege, also den Konflikten zwischen dem 
Osmanischen Reich und christlichen Herrschern, bereits im 
16.  Jahrhundert gelegentlich die Ersetzung der Bezeichnung 
›Christenheit‹ durch ›Europa‹. 

Zweitens beförderten der Machtkampf zwischen Frankreich 
und Österreich-Spanien und die Furcht vor der Weltherrschaft 
einer einzigen Macht das Nachdenken über eine politische 
Ordnung Europas. Einzelne Autoren wie Maximilien Duc de 
Sully, Gottfried Wilhelm Leibniz und William Penn skizzier-
ten im 17.  Jahrhundert erste Entwürfe für eine europäische 
Friedensordnung, einen europäischen Völkerverein, einen Ge-
richtshof und eine Bundesversammlung. 

Drittens beeinflussten die kolonialen Eroberungen euro



� Vom Kontinent zur Kultur  15

päischer Mächte in Übersee das Sprechen über Europa. In Tex-
ten und Bildwerken des Barock wurden die Erdteile der be-
kannten Welt miteinander verglichen, fast immer zum Vorteil 
Europas. 

Diese drei Diskurse über Europa haben den Durchbruch ei-
nes kulturellen Europa-Begriffs um 1700 vorbereitet. Der 
zweite dieser drei Europadiskurse, das Nachdenken über eine 
politische Friedensordnung, hat stets viel Aufmerksamkeit 
und auch Bewunderung erfahren. Das ist nicht weiter erstaun-
lich, denn er ist Teil der Vorgeschichte der Europäischen Uni-
on. Zur Geschichte der ›Idee Europa‹ in der Barock- und Auf-
klärungszeit gehört aber auch, dass sie stark von kolonialem 
Überlegenheitsdenken geprägt war. Stellvertretend für viele 
seien an dieser Stelle zwei Texte zitiert, die einen Eindruck von 
dem aufkommenden Europa-Begriff geben: die vielgelesenen 
Pilgrimes des Engländers Samuel Purchas aus dem frühen 
17. Jahrhundert und der Zedler, das berühmte deutsche Univer-
sallexikon des 18. Jahrhunderts.

Der Pastor Purchas war ein begeisterter Beobachter der eng-
lischen Entdeckungs- und Eroberungsreisen. Ohne England je 
verlassen zu haben, verfasste er sehr beliebte Berichte über 
diese Reisen, einschließlich eines ausführlichen Erdteilver-
gleichs. Asien, Afrika und Amerika seien zwar größer als Euro-
pa, dienten ihm aber, denn Europa überrage alle anderen Erd-
teile, schreibt Purchas 1625. Europa habe das beste Klima, den 
besten Boden, die beste Luft, die meisten tapferen, kräftigen 
und klugen Menschen, die besten Befestigungen und Städte. 
Es mag scheinen, fügt Purchas hinzu, als sei ein anderer Erdteil 
in einem dieser Dinge ebenbürtig oder gar überlegen. Doch 
das täusche; in Wahrheit seien alle unterlegen und »zu Tribut-
zahlern und Dienern Europas« (»tributaries and servants to 
Europe«) gemacht worden. Zuerst einige Teile der Welt von 
Alexander dem Großen und den Römern in der Antike; dann 


