
Einleitung 

Ganz im Sinne des programmatischen Eingangszitats Ernst E. Boeschs wird hier 
ein Lebensweltbereich des Menschen (wieder) erschlossen, dem sich die akade-
mische Psychologie im deutschsprachigen Raum seit fast einem Jahrhundert 
verschlossen hat. Statt Lebenswelten von Menschen zu untersuchen, neigt die 
akademische Psychologie – je länger, je mehr – dazu, Protowissenschaft zu sein. 
Dabei ist nicht die Kuhnsche Unterscheidung eines allgemein akzeptierten Para-
digmas ausschlaggebend – das hat es zu keiner Zeit in der akademischen Psycho-
logie gegeben, vielmehr unterschied man seit jeher zwischen dominanten und 
marginalen Positionen –, sondern der fehlende bzw. verfehlte Gegenstand. Auch 
andere Wissenschaften konstruieren ihre Zugänge zu ihrem Gegenstand bzw. 
dessen Eigenschaften, aber dieser liegt entweder vor oder ist allgemein aner-
kannt. Auch die Psychologie teilt eine anerkannte Gegenstandsdefinition, näm-
lich Wissenschaft vom Erleben und Verhalten des Menschen zu sein, jedoch 
ohne mit ihren Methoden und Konstrukten dieser Definition gerecht zu werden. 
Weder ist Verhalten – oder besser Handeln – durch einen Fragebogen oder einen 
Test adäquat zu erfassen, noch geben Laborstudien in faradayschen Käfigen Auf-
schluss über das Erleben einer Person, denn das Ziel eines solchen Settings ist es 
ja gerade, Situationen zu schaffen, die erlebnisfrei – oder in der Sprache der Psy-
chologie: ohne Störquellen – sind. Ob es Konstrukte, wie ›Selbstwirksamkeitser-
wartung‹ oder ›Intelligenz‹ gibt, ist umstritten – noch mehr, welchen Stellen-
wert sie für den Alltag der Menschen haben. 

Demgegenüber vertritt die Kulturpsychologie den Anspruch, Menschen in 
ihren Kontexten und Lebenswelten zu untersuchen – primär über Beobachtung 
und die Erfassung des individuell verschiedenen Sinns und der kulturell ver-
schiedenen Bedeutungen. Auch wenn die akademische Psychologie – und nicht 
die Naturwissenschaften – diejenige Wissenschaft ist, die die meisten AtheistIn-
nen aufweist, darf dies eben nicht dazu führen, Lebensbereiche generell auszu-
blenden, weil sie als ideologisch überwunden gelten. So halten die meisten 
PsychologInnen magische Inhalte für vorreflexiv bzw. vormodern, Religiosität 
gilt als rückwärtsgewandt und zu überwinden und die Dimension des Seelischen, 
die den Griechen so wichtig war, hat man der Psyché schon lange ausgetrieben.  

Es verwundert daher nicht, dass sich die Theologie – hier die Religionspäda-
gogik und ihre ›Mutter‹, die Praktische Theologie, – dem Thema der religiösen 
Entwicklung sowie dem religiösen Erleben und Verhalten angenommen hat. 
Auch wenn die Entwicklung nicht in der Sackgasse endete, sondern vielmehr 
theoretisch in den 1970er bzw. den frühen 1980er Jahren ihren Abschluss fand, 
herrscht seither auch hier Schweigen. Modelle, die 40 Jahre und älter sind, wer-
den für eine Realität gelehrt, die mit den gesellschaftlichen Vorstellungen der 
damaligen Zeit nicht kompatibel ist. Zudem, und das werde ich zeigen, tragen 

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



12 Einleitung 

sie implizite oder auch unverblümt explizite Theologien in sich, die schon für 
die 1960er oder 1970er Jahre keine angemessene Applikationen darstellten und 
heute erst recht fragwürdig erscheinen. Derzeit sind »neue Impulse zur Modell-
bildung und Erforschung der religiösen Entwicklung […] nicht zahlreich. Zu nen-
nen sind hier einerseits Versuche, die Stufenmodelle zu vergleichen und um 
neuere Konstrukte zu erweitern, andererseits aber theoretisch wie empirisch 
neu zu durchdenken und als Modell alternativer religiöser Stile zu reformulie-
ren. Dennoch wird man feststellen müssen, dass entwicklungspsychologische 
Perspektiven im engeren Sinn weitgehend aus dem Fokus der deutschsprachi-
gen Religionspsychologie verschwunden sind« – und damit meinen Klein und 
Streib (2011, S. 199) ausschließlich die Religionspsychologie theologischer Pro-
venienz.  

Da sich die Rahmenbedingungen geändert haben, die – kulturpsychologisch 
gedacht – ihren Gegenstand verändern, muss theoretisch neu begonnen werden, 
statt die vorhandenen Theorien lediglich zu adaptieren. Wissenschaftstheore-
tisch angemessen beginnt dies mit der Formulierung einer Theorie, die dann in 
Einzelhypothesen zerlegt, empirisch überprüft – als Totalaussage nicht bestätigt 
– werden kann. Eine solche Theorie wird hier vorgelegt, um deren empirische 
Prüfung müssen sich dann diejenigen PsychologInnen kümmern, die laut 
Wunsch des Wissenschaftsrates von 2010, die Lehrstühle und Professuren beset-
zen werden, die durch den Aufbau der Religionspsychologie in Deutschland ent-
stehen sollen, denn »[d]ie Weiterentwicklung der Religionspsychologie stellt [in 
der akademischen Landschaft der Bundesrepublik Deutschland – LAN] ein Desi-
derat dar« (Wissenschaftsrat, 2010, S. 93). Dabei geht es weniger um die Ableh-
nung dessen, was die theologischen KollegInnen bereits erarbeitet haben, als 
vielmehr um die Durchsicht sowie Kritik – im Sinne einer Würdigung –, um dann 
von daher, diese Erkenntnisse nutzend, einen angemesseneren eigenen theore-
tischen Ansatz zu entwickeln. 

Durchaus religiös musikalisch, atheistisch erzogen und konfessionell unge-
bunden, habe ich in den vergangenen Jahren die Freude haben dürfen, am Fach-
bereich Theologie bzw. der vormaligen (Evangelisch-)Theologischen Fakultät 
der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg (FAU) arbeiten zu dür-
fen und Welten kennenzulernen, die – im oben beschriebenen Sinne – ganz und 
gar nicht ›andere‹ sind, als die sie oft dargestellt werden und wie über sie kom-
muniziert wird. Als Kulturpsychologe habe ich mich dann auf das Beobachten 
und das Gespräch konzentriert und musste feststellen, dass meine Fragen, die 
ich anfänglich hatte, naiv und schlichtweg falsch gestellt waren. Ich suchte näm-
lich – wie viele, die Religion ›von außen‹ untersuchen – nach dem Spezifischen 
und Besonderen: »Wie fühlt es sich an, wenn Gott da ist?«, »Woran hast du ge-
merkt, dass Gott in dem Moment bei dir war?« etc. Solche Fragen entstammen 
einem positivistischen Weltbild und sind dem Gegenstand nach unangemessen, 
wie ich gelernt habe. Eine Kulturpsychologie der religiösen Entwicklung zu 
schreiben, bedurfte anderer Prämissen. 

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Einleitung 13 

Diese habe ich mir im jahrelangen Gespräch mit meinem katholischen Lebens-
partner Oliver Allolio sowie dem evangelischen Alttestamentler Prof. Dr. Jürgen 
van Oorschot erarbeiten und schärfen können. Als Vorsitzender der Gesellschaft 
für Kulturpsychologie hatte ich zudem in den letzten Jahren oft Gelegenheit – 
gemeinsam mit Prof. Dr. Hans Werbik, dem Nestor der deutschen Kulturpsycho-
logie –, Ernst E. Boesch in Saarbrücken zu besuchen und mit ihm über mein Vor-
haben zu sprechen. Auch trug seine Gabe von bisher nicht publizierten Schriften 
dazu bei, mich intensiver mit der Religion zu beschäftigen. Aus einem der Ge-
spräche unberücksichtigt gelassen habe ich den Aspekt des Atmosphärischen, 
den Boesch ins Spiel gebracht hat. Er war schlicht unter der hier vorgelegten 
Perspektive nicht integrierbar. Allen drei Gesprächspartnern bin ich dankbar.  

Auch im Kontext der Kulturpsychologie habe ich Frau Prof. Dr. Ulrike Popp-
Baier kennengelernt, die mir als Schülerin Hans Werbiks und als Privatdozentin 
an der FAU eine Habilitation an der Philosophischen Fakultät ermöglichte. Ihre 
Schriften und Hinweise haben sehr zum Gelingen dieser Arbeit beigetragen, wo-
für ich mich bedanke. Ich würde mir wünschen, dass – nachdem die Handlungs- 
und Kulturpsychologie mit der Emeritierung von Prof. Dr. Hans Werbik aus der 
Erlanger Psychologie vertrieben wurde –, diese nun in Form einer kulturpsycho-
logischen Religionspsychologie wiederkehrt und verstetigt wird. Mein Beitrag 
hierzu liegt vor. 

Lars Allolio-Näcke, Neuruppin, September 2021 

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



1. Flucht nach vorn 

Will man das Entstehen der ›Bindestrich-Wissenschaft‹ Religionspsychologie 
und ihre Zielsetzungen suffizient verstehen, so reicht es nicht, ihre Eigenge-
schichte (vgl. Holm, 1990; Henning, Murken & Nestler, 2003) darzustellen ebenso 
wie es nicht ausreicht, sie als Teil der oder in Parallelität zur Psychologie darzu-
stellen (vgl. Heine, 2005; Belzen, 2008). Solche Erklärungs- und Einordnungsver-
suche greifen zu kurz, weil sie eine Eigenlogik suggerieren, nach der sach-
logische Interessen zur Entstehung der Religionspsychologie geführt haben sol-
len. Dies kann jedoch sozio-historisch zurückgewiesen werden, denn im Wesent-
lichen stehen verschiedene politische sowie wissenschaftspolitische Gründe 
dahinter, die mit drei Schlagworten zusammengefasst werden können: (1) Säku-
larisierung (der Universität), (2) die neue Wissenschaftsidee sowie (3) Flucht nach 
vorn. Um dies herauszuarbeiten, bedarf es zunächst eines historischen Exkurses 
durch das 19. Jahrhundert. 

1.1. Säkularisierung oder der Staat übernimmt die  
Universität – die strukturelle Seite der Entwicklung 

Noch 1789 können die 35 deutschen Universitäten in katholische und protestan-
tische unterschieden werden (vgl. Rüegg 2004a, S. 20). Die meisten Universitäten 
waren noch immer direkt von der Kirche abhängig, indem diese die Universität 
und deren Ausbildung überwachte sowie entsprechend der eigenen Konfession 
Berufungen und Aufnahme von Studenten regulierte. Eine frühe Gegenentwick-
lung stellte die Gründung der Universität Göttingen (1737) dar, die von vornhe-
rein eine Eigenständigkeit der Fakultäten vorsah, sodass die Wissensvermittlung 
an der Artistenfakultät (heute Philosophische Fakultät) nicht von der Theologie 
zensiert werden konnte, was jedoch nicht ausschloss, dass keine dem Landes-
herrn missfallenden Lehren dort verbreitet werden durften. Dennoch war diese 
Trennung enorm wichtig, denn bis dato hatte die Theologie als die eigentliche 
Wissenschaft das Sagen, während die Artistenfakultät als »Magd der Theologie« 
(Rüegg 2004b, S. 326) galt, indem sie eine Grundausbildung anbot, die dann in 
die drei sich anschließenden ›richtigen‹ Wissenschaften führte: Theologie, Juris-
prudenz und Medizin.  

Dies änderte sich grundlegend: »Im Verlauf des 19. Jahrhunderts wurden die 
staatlichen Universitäten überall zu weltlichen Einrichtungen« (Rüegg, 2004a, S. 
20). Der Landesherr erhielt mehr und mehr Einfluss über und durch die Finan-
zierung der Universität, denn im Zuge der Aufklärung war Bildung ›hoch im 

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16 Flucht nach vorn 

Kurs‹ und es wurden entsprechende Ministerien oder Unterabteilungen in Mi-
nisterien geschaffen, die sich mit Erziehung und Bildung (Kultus) beschäftigten, 
was wiederum zur Folge hatte, dass die Universitäten zunehmend bürokrati-
siert1 (verwaltet) wurden und durch sie Professionalisierung – im Wortsinne – 
Einzug hielt. Ab 1817 entschied zunehmend »[d]ie Staatsverwaltung […] über 
Schicksal und Zusammensetzung des gesamten Hochschulwesens […]. Sie regle-
mentierte den Zugang zu den Universitäten, Studiengängen und Prüfungen, 
stattete die Universitäten mit modernen Gebäuden und Laboratorien aus« (Rü-
egg, 2004a, S. 20f.). Wichtigster Motor dieser Entwicklung war der Geldzufluss, 
der zunehmend aus den Staatskassen gespeist wurde (vgl. Gerbod, 2004, S. 85). 
Dies hatte zur Folge, dass sich die Universitäten weg von Stätten des Sammelns, 
Ordnens und Vermittelns von Wissen hin zu einerseits Stätten des freien Den-
kens und Forschens, andererseits – vor allem anfangs – zu Ausbildungsstätten 
entwickelten.  

Mit dem aufstrebenden Bürgertum und dem allgemeinen Bildungsinteresse 
gingen vor allem soziale Absatzbewegungen einher, die zur Trennung von Hand-
werk und Profession (Beruf) führten. Professionalisierung bezeichnet dabei den 
Prozess, ein Handwerk zur Profession (Beruf) zu erheben, insbesondere durch 
Reglementierung der Ausbildung, Trennung von theoretischer und praktischer 
Ausbildung sowie Zertifizierung. Mit der Umsetzung und zur Wahrung von Stan-
dards werden die Universitäten beauftragt, die die theoretische Ausbildung 
übernehmen und lizenzieren (vgl. Stam, 2006). Dies beginnt zunächst mit den 
›klassischen‹ Fächern der Medizin und der Jurisprudenz, weitet sich aber bald 
auf die gesamte Beamtenschaft (Verwaltung, Lehrberufe) und darüber hinaus 
aus. So gelangt z. B. auch der deutsche Professor in den staatlichen Beamten-
stand, während er zuvor von der Gunst der Kirche abhängig war.2 

1  Was heute negativ konnotiert ist, darf für die damalige Zeit durchaus positiv gelesen wer-
den, denn der Vorteil des deutschen Universitätswesens und seine Überlegenheit gegen-
über dem französischen oder britischen Modell lag – neben der Idee der Freiheit von 
Lehre und Forschung – vor allem in dieser Bürokratisierung: »Dieser Siegeszug läßt sich 
nicht mit einer besonderen Genialität deutscher Forscher erklären. […] Hingegen teilen 
die Autoren die seit den 1970er Jahren soziologisch vertiefte Auffassung der Universitäts-
historiker, des frühen 20. Jahrhunderts, daß es das auf die Berliner Neugründung zurück-
gehende deutsche Universitätssystem war, das die wissenschaftliche Forschung zu einer 
professionellen, bürokratisch geregelten Tätigkeit werden ließ« (Rüegg, 2004a, S. 29).  

2  Dass dieser Einfluss erst nach und nach zurückgedrängt werden und durch die staatliche 
Verwaltung indirekt weiterhin ausgeübt werden konnte, zeigt der Fall des Berliner Theo-
logen Wilhelm Martin Leberecht de Wette. De Wette wurde 1819 aus der Friedrich-Wil-
helm-Universität Berlin entlassen, da er der Mutter des Mörders Ferdinand von 
Kotzebues eine Trostschrift gesandt hatte; eine Petition des Senats der Universität zu sei-
nen Gunsten blieb erfolglos.  

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Flucht nach vorn 17 

Dies blieb institutionell nicht ohne Folgen. »Auch in die Studienordnungen grif-
fen die Hochschulträger ein, indem sie Staatsprüfungen zur Ausübung bestimm-
ter Berufe, wie der Ärzte3, Rechtsanwälte4, Gymnasiallehrer5, einführten« (Ger-
brod, 2004, S. 88). Damit war neben der garantierten Besoldung der Professoren 
der Grundstein für eine geistig unabhängige Universität gelegt, denn sowohl 
Professoren als auch die Grundeinheiten der Universität (Fakultäten) wurden 
durch den Staat über die Ausbildung von staatlichem Personal grundfinanziert 
und konnten auf dieser Basis – quasi nebenbei – eigenen Forschungs- und 
Lehrinteressen folgen. D. h. in dem Maße wie die Universitäten die Ausbildung 
von bestimmten, staatlich notwendigen Berufen, z. B. Lehrer, übernahmen, ge-
wannen sie an Autonomie – jene Wissenschafts- und Lehrfreiheit, die als das 
›preußische Universitätsmodell‹ und dem damit verbundenen Humboldtschen 
Bildungsideal6 in die Geschichte eingegangen ist.  

Warum immer mehr Universitäten in den Einflussbereich der Landesherren 
und der ministerialen Verwaltung gelangten, lässt sich nur dann verstehen, 
wenn man neben der (internen) Emanzipation der Philosophischen Fakultäten 
und deren Unterstützung durch die staatlich gelenkte und geförderte Ausbil-
dung von Professionellen auch die sozialen wie politischen Folgen der Aufklä-
rung berücksichtigt. Veranschaulichen kann man dies an den Folgen der 
Französischen Revolution, die wesentlichen Einfluss auf das Heilige Römische 
Reich Deutscher Nation hatten. Zu nennen ist hier in erster Linie die Ausgrün-
dung des (zweiten) Rheinbundes 1806, der mit dem Ziel der Schaffung gemein-
samer Verfassungsorgane nach dem Vorbild Frankreichs zahlreiche Reformen 
initiierte, die aus heutiger Sicht einen wesentlichen Beitrag zur staatlichen, 
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Modernisierung leisteten. Eine der 
wichtigsten Reformen bestand – insbesondere in Süddeutschland – darin, die 
durch die Säkularisation (Enteignung von kirchlichem Besitz) in den Revoluti-
onsjahren hinzugewonnenen Gebiete und Institutionen in die Teilstaaten einzu-
gliedern bzw. Nachfolgeinstitutionen zu schaffen. So wurden in den Revolu-
tionsjahren von den 35 deutschen Universitäten in kirchlicher Trägerschaft 19 
– und damit auch die einflussreichen Theologischen Fakultäten – geschlossen; 

3  Für die Medizin gilt dies in der Weise nicht. Deren staatliche Regulierung geht auf 1685 
zurück, als der große Kurfürst Friedrich Wilhelm I. von Brandenburg ein Medizinaledikt 
erließ, das die Berufstätigkeit von Ärzten zukünftig unter staatliche Kontrolle stellte. Die-
ses wird 1725 noch verschärft und enthält eine erste Approbations- und Gebührenord-
nung.  

4  Im Deutschen Reich seit 1877. 
5  In Preußen seit 1810. 
6  Dass es sich eigentlich NICHT um Humboldts Ideen handelt, wird gern unterschlagen, 

hatte er doch lediglich Ideen Friedrich Schleiermachers (1808) in ein politisches Pro-
gramm gegossen, als er für 16 Monate die Leitung der Sektion des Kultus und des öffentlichen 
Unterrichts in Preußen innehatte. Wenigstens beauftragte er die Ausführung einer ›Ein-
richtungskommission‹ unter Schleiermachers Federführung (vgl. Rüegg, 2004b, S. 336).

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



18 Flucht nach vorn 

auch eine neue Universität in Stuttgart überlebt die »Revolutionszeit« nicht. 
Nur 16 der alten konfessionellen Universitäten bleiben erhalten Erlangen, Frei-
burg, Gießen, Göttingen, Greifswald, Halle, Heidelberg, Jena, Kiel, Königsberg, 
Landshut (heute München), Leipzig, Marburg, Rostock, Tübingen und Würzburg 
(vgl. Charle, 2004, S. 43) – allerdings nicht als rein konfessionelle, sondern als 
nun auch vom Staat verwaltete Universitäten; oder in den Rheinbundstaaten 
eher anzutreffen als in kirchlicher Trägerschaft, aber vom Staat überwacht und 
gefördert, wie z. B. die bayerischen Universitäten Würzburg und Landshut. Ins-
besondere in den Rheinbundstaaten entwickelte sich das oben bereits erwähnte 
Berufsbeamtentum, das wesentlich zur Unabhängigkeit der Institutionen bei-
trug. Man könnte auch sagen, dass die Reformen im Wesentlichen von diesem 
Beamtentum getragen worden sind. 

Neben der Integration der ehemals konfessionellen Universitäten folgen 
zahlreiche Neugründungen auf dem Boden der Nachfolgestaaten des Heiligen 
Römischen Reiches Deutscher Nation; allein in Preußen – nach dem Verlust Hal-
les an Westfalen durch den Frieden von Tilsit – entstehen drei neue Universitä-
ten: die Berliner Universität (1810), später Friedrich-Wilhelms-Universität zu 
Berlin, Breslau (1811) und Bonn (1818) (vgl. Charle, 2004, S. 43). Für diese kann 
der Einfluss der Kirche und damit der Theologischen Fakultät auf die Universität 
und die an ihr stattfindende Ausbildung nahezu ausgeschlossen werden, auch 
wenn an allen diesen Universitäten Theologische Fakultäten eingerichtet wur-
den. Wichtigster struktureller Aspekt der Neugründungen allerdings war die 
Gleichstellung der ehemaligen Artistenfakultäten mit den drei klassischen Fa-
kultäten und damit die Schaffung der Grundlage für deren Emanzipation und 
Binnendifferenzierung, die Ende des 19. Jahrhunderts bzw. Anfang des 20. Jahr-
hunderts zu einer weitgehenden Ausdifferenzierung führte.  

Emanzipation wie die staatliche Förderung bestimmter Berufe gingen Hand 
in Hand mit einer Veränderung im Gewichtsgefüge der Fakultäten untereinan-
der, denn mit aufstrebendem Bürgertum und zunehmendem Bedarf an Beamten 
in Verwaltung und Schule wurden die Philosophischen Fakultäten schon bald zu 
den größten der vier Fakultäten, da sich die Studierendenzahlen ab 1865 bis 1914 
nahezu verfünffachten (vgl. Charle, 2004, S. 63). Proportional sanken bis 1880 die 
Anteile der Studierenden der Juristischen und Theologischen Fakultäten, wäh-
rend die Medizinische mit 21,5% und die Philosophische mit 40,3% aller Studie-
renden steigende Studentenzahlen aufwiesen (vgl. Charle, 2004, 57 und folgende 
Tabelle). Insbesondere die Theologischen Fakultäten sanken auf ein fast nicht 
mehr erkennbares Niveau von 1% aller Studienanfänger in nahezu vollständige 
Bedeutungslosigkeit, obwohl die Immatrikulationen nur etwa um die Hälfte ge-
sunken waren (vgl. Charle, 2004, S. 63) – das soll aber nicht heißen, dass die The-
ologie als Stimme und politischer Akteur bedeutungslos wurde. 
 

 
 

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Flucht nach vorn 19 

 1830-1860 1860-1890 1890-1914 
Theologie 30 20 1 
Recht, Staatswis-
senschaften 

30 25 20 

Medizin 15 20 20 
Geisteswissen-
schaften 

15 15 25 

Naturwissen-
schaften 

5 10 15 

Kleinere Fächer 5 10 10 

Tabelle nach Ringer (2004, S. 211)7: Studienwahl an deutschen Universitäten 1830-
1914 (aufgerundete Prozent pro Spalte) 

 
»Dies spiegelte die veränderte Ausrichtung des Universitätsstudiums auf mo-
derne Berufe, den Forscher und wissenschaftlichen Lehrer, den Ingenieur oder 
Techniker, zu Lasten der alten Berufe des Geistlichen und Verwaltungsbeamten« 
(Charle, 2004, S. 63).  

Eine Beschreibung der Gesamtsituation, der sich die Theologie im 19. Jahr-
hundert ausgesetzt sah, bliebe jedoch unvollständig und führte zu einem Bruch 
zum folgenden Kapitel, betrachtete man nicht neben den Universitäten auch die 
sich etablierende Konkurrenz, die man als praxisnahe Ausbildungsstätten be-
zeichnen kann und die ab den 1880er Jahren die internen Strukturen der Uni-
versitäten erneut zu Ungunsten der Theologischen Fakultäten rückwirkend 
verschieben: Gemeint sind erstens die aus staatlichen oder privaten Fachhoch-
schulen entstehenden Technischen Hochschulen, zweitens aber auch die zahl-
reichen Gründungen von Seminaren, Instituten, Laboratorien und Kliniken, die 
neben der theoretischen Ausbildung an der Universität sowohl praxisnahe Aus-
bildung als auch empirische Forschung ermöglichten. Schließlich muss drittens 
auch die Auslagerung der ›Großforschung‹ erwähnt werde.  

Um das Ausmaß und die Rasanz der Zunahme technischer Ausbildungsstät-
ten zu verdeutlichen, sei ein längeres Zitat erlaubt: »Neben den Universitäten 
entstanden aus staatlichen oder privaten Fachhochschulen Technische Hoch-
schulen: Aachen 1879-1880 (1865 Polytechnikum), Berlin 1879 (1799 Königl. Bau-
akademie), Braunschweig 1877 (1745 Collegium Carolinum), Danzig 1904, 

7  »Ungefähre Prozentzahlen sind nur für einen langfristigen Trend aussagekräftig. Für 
Deutschland wurden katholische und protestantische Theologie zusammengezogen. Geis-
tes und Naturwissenschaften blieben weitgehend vereint in der philosophischen Fakultät. 
›Kleinere Fächer‹, umfassen vor allem Arzneikunde und Landwirtschaft. […] Die Zahlen 
für 1850-1870 beruhen auf den Abschlußdiplomen, nicht auf den Einschreibungen« (Rin-
ger, 2004, S. 211, FN 27).  

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



20 Flucht nach vorn 

Darmstadt 1868 (1812 Bauschule), Dresden 1890 (1742 Ingenieurakademie), Han-
nover 1879 (1831 Höhere Gewerbeschule), Karlsruhe 1865 (1800 Weinbrenners 
Bauschule), München 1868 (1827 Polytechnische Centralschule), Stuttgart 1876 
(1829 Vereinigte Kunst-, Real- und Gewerbeschule). Ihre Studentenzahlen stie-
gen rascher als diejenigen der Universitäten: Von 5000 im Wintersemester 
1871/72 stiegen sie bis 1903 auf 17000, also auf mehr als das Dreifache, während 
sich die Zahl der Universitätsstudenten im gleichen Zeitraum verdoppelte. Doch 
wurden die Technischen Hochschulen von den Universitäten als zweitrangig be-
handelt. Erst nach schweren Kämpfen erhielten sie von 1865 an die akademische 
Selbstverwaltung, 1899 das Promotionsrecht und wurden damit den Universitä-
ten gleichgestellt« (Charle, 2004, S. 63). 

Neben der Gleichstellung reagierten die Universitäten aber auch mit der 
Einbindung der neu entstandenen Ausbildungsbereiche. Ab 1880 beginnen sich 
die Naturwissenschaftlichen, Technischen und Wirtschaftswissenschaftlichen 
Fakultäten aus der Philosophischen Fakultät herauszubilden und zu eigenstän-
digen Einheiten zu konstituieren.  

Nicht zu unterschätzen in diesem Ausdifferenzierungsprozess sind die be-
reits erwähnten Seminare, Institute, Laboratorien aber auch Kliniken. Diese ent-
stehen abseits der Universitäten als mehr oder weniger freiwillige Privatini-
tiativen von Professoren. Hiermit wurde der theoretischen Wissensvermittlung 
an der Universität ein empirisches Pendant, vor allem in den exakten Naturwis-
senschaften (Physik, Chemie, Astronomie u. a.), aber auch in der Medizin und 
dem neu entstehenden philosophisch-naturwissenschaftlich-medizinischen 
›Zwitter‹ Psychologie, an die Seite gestellt. Zwar hatte es seit der Frühen Neuzeit 
solche Gründungen gegeben, bspw. das Chemische Laboratorium in Duisburg 
(1654) und die Sternwarte in Ingolstadt (1637), jedoch beginnt ihr akademischer 
Durchbruch erst im 19. Jahrhundert (vgl. Klinge, 2004, S. 129). Während an den 
Universitäten im Wesentlichen theoretische Ausbildung angeboten wurde, fand 
nahezu jede empirisch-wissenschaftliche Tätigkeit außerhalb der Universitäten 
statt. Zwar gab es auch Neugründungen an den Universitäten, jedoch waren 
diese eher die Ausnahme. Der Regelfall war, dass Professoren auf eigene Kosten 
und auf eigene Initiative Instrumente für empirische Studien besorgen und fi-
nanzieren mussten ebenso wie sie die Kosten für ihre Laboratorien und Institute 
selbst trugen, z. B. die Miete. Frühe Beispiele hierfür finden sich vor allem in der 
Physik, wo bspw. Georg Christoph Lichtenberg (1742-1799) in Göttingen alle In-
strumente und Geräte zur Lehre und Demonstration selbst besorgen musste. Erst 
mit seinem Tod und der Übernahme der Geräte durch die Universität entstand 
dort ein ›physikalisches Kabinett‹. Ähnliches lässt sich für Gießen und Leipzig 
konstatieren, wobei in Gießen die Besonderheit hinzukam, dass Heinrich Buff 
(1805-1878) in einem Nebengebäude seines Wohnhauses einen Hörsaal und ein 
Laboratorium einrichtete und finanzierte, die erst ab 1844 vom Staat getragen 
wurden, indem ihm der Staat eine Jahresmiete entrichtete und für wissenschaft-
liche Apparate aufkam. In Leipzig führten die zahlreichen privaten Sammlungen 

©
 2

02
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




