Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Renhede / Sithan Wu (Hg.)

Leben in
lebendigen
Fragen

Zwischen Kontinuitit
und Pluralitat

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Renhede / Sihan Wu (Ed.)

Living in Lively Questions

Between Continuity and Plurality

What is life? The present collection of essays shifts the focus from
this general question of What to the basic question of How: the ques-
tion how human life unfolds itself. Due to this particular emphasis,
life is investigated in its movement — life which encounters resistance,
that continuously transcends, that experiences itself as temporal and
which realizes itself in the world as praxis. The volume gathers essays
on the historical transformation of the concept of life, philosophical-
phenomenological inquiries (in dialogue with Husserl, Heidegger and
Scheler among others), as well as practice-oriented contributions
(within the area of dementia research and educational science).

The Editors:

Franziska Neufeld was a doctoral fellow at the graduate school »Herausforderung
Leben« at the University of Koblenz-Landau from March 2019 to December 2020.
She is currently working on her dissertation on philosophy as a primordial science in
Martin Heidegger's early Freiburg lectures and is a member of the Research Centre
for Phenomenology and Hermeneutics at the University of Koblenz-Landau.

Chiara Pasqualin is a member of the Research Centre for Phenomenology and Her-
meneutics (University of Koblenz-Landau) and since November 2020 co-editor of the
Journal Heidegger Studies. From 2016 to 2020, she was a postdoctoral fellow at the
graduate school »Herausforderung Leben« at the University of Koblenz-Landau and
lecturer at the Institute of Philosophy at the same university.

Anne Kirstine Renhede is a member of the Research Centre for Phenomenology and
Hermeneutics at the University of Koblenz-Landau and is working on her dissertation
on phenomenological truth starting from Heidegger's conception of truth. From Feb-
ruary 2018 to October 2020, she was a doctoral fellow at the graduate school »Her-
ausforderung Leben« in Landau, and subsequently worked there as a research assis-
tant at the Institute of Philosophy until February 2021.

Sihan Wu is currently working on her dissertation on the question of sympathy in
Max Scheler's thought in relation to the question of friendship and is a member of the
Research Centre for Phenomenology and Hermeneutics at the University of Koblenz-
Landau. From April 2018 to December 2020, she was a doctoral fellow at the graduate
school »Herausforderung Leben« at the University of Koblenz-Landau.



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Renhede / Sthan Wu (Hg.)

Leben in lebendigen Fragen

Zwischen Kontinuitdt und Pluralitit

Was ist Leben? Im vorliegenden Sammelband wird der Akzent von
dieser allgemeinen Frage nach dem Was auf die grundlegende nach
dem Wie, nach der Entfaltung des menschlichen Lebens, verschoben.
Dabei wird das Leben in seiner Bewegung verfolgt: als Leben, das auf
Widerstand sto3t, stetig transzendiert, sich als zeitlich erfihrt und in
Welt und Praxis verwirklicht. Der Band versammelt begriffs-
geschichtliche Aufsitze, philosophisch-phdanomenologische Reflexio-
nen (im Zwiegesprach u. a. mit Husserl, Heidegger und Scheler) so-
wie an der konkreten Praxis orientierte Beitrige (im Rahmen der
Demenzforschung und Erziehungswissenschaften).

Die Herausgeberinnen:

Franziska Neufeld war von Mirz 2019 bis Dezember 2020 Promotionsstipendiatin der
Graduiertenschule »Herausforderung Leben« an der Universitit Koblenz-Landau. Sie
arbeitet derzeit an ihrer Dissertation iiber die Philosophie als Urwissenschaft in den
frithen Freiburger Vorlesungen Martin Heideggers und ist Mitglied der Forschungs-
stelle fiir Phinomenologie und Hermeneutik an der Universitit Koblenz-Landau.

Chiara Pasqualin ist Mitglied der Forschungsstelle fiir Phinomenologie und Herme-
neutik (Universitit Koblenz-Landau) und seit November 2020 Mitherausgeberin der
Zeitschrift Heidegger Studien. Von 2016 bis 2020 war sie Habilitationsstipendiatin
der Graduiertenschule »Herausforderung Leben« an der Universitit Koblenz-Landau
und dort am Institut fiir Philosophie als Lehrbeauftragte titig.

Anne Kirstine Ronhede ist Mitglied der Forschungsstelle fiir Phainomenologie und
Hermeneutik an der Universitit Koblenz-Landau und arbeitet an ihrer Dissertation
iiber Wahrheit als Phinomen im Ausgang von Heideggers Wahrheitskonzeption. Von
Februar 2018 bis Oktober 2020 war sie Stipendiatin der Graduiertenschule »Heraus-
forderung Leben« in Landau, und anschlieBend dort bis Februar 2021 als wissen-
schaftliche Mitarbeiterin am Institut fiir Philosophie titig.

Sihan Wu arbeitet derzeit an ihrer Dissertation iiber die Sympathiefrage im Denken
Max Schelers in Bezug auf die Freundschaftsfrage und ist Mitglied der Forschungs-
stelle fiir Phinomenologie und Hermeneutik an der Universitit Koblenz-Landau. Von
April 2018 bis Dezember 2020 war sie Stipendiatin der Graduiertenschule »Heraus-
forderung Leben« an der Universitit Koblenz-Landau.



Gefordert von der Graduiertenschule »Herausforderung Leben«
an der Universitdt Koblenz-Landau.

(_ 3@) MIX
o Fgevohen Guslen
s FSC® C083411
Originalausgabe
© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-495-49216-1
ISBN E-Book (PDF) 978-3-495-82541-9



Inhalt

Vorwort . . . .. e e e e

Christian Bermes

Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung . . . . . . . ..

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Ronhede / Sihan Wu

I. BEWEGUNG UND WIDERSTAND

Das Leben als das Prinzip der Selbstbewegung — zum Verstind-
nis des Lebens in der Philosophie der Antike, in der christlichen
Bibel und in der Philosophie des lateinischen Mittelalters

Markus Enders

Zum Verstindnis des Lebens in der Philosophie der Neuzeit bis
zur Gegenwart — ausgewihlte Positionen von René Descartes
bis MichelHenry . . . . . . . ... ... L.

Markus Enders

Leben und Ursprung
Der frithe Heidegger im Spannungsverhiltnis zwischen
Lebensphilosophie und Neukantianismus . . . . . . ... ..

Franziska Neufeld

Kontingenz und Bewusstsein in der phanomenologischen
Reduktion: Der Widerstand des Subjekts in der Epoché

Camilla Croce

29

154



Inhalt

Quasi-Ohnmacht
Selbstbehauptung aus bewusstseinstheoretischer Perspektive
bei Hans Blumenberg . . . . . . . . ... ... ... 177

Sonja Feger

Il. ERFAHRUNG UND ZEIT

Leben und Zeit. Von der Zeitlichkeit zur Allzeitlichkeit . . . . 203
Mingyu Wang

Martin Heidegger tber das Verhiltnis von Kunst und Leben . . 225
Karl Kraatz

Das Leben erfahren
Husserl, Cassirer, Merleau-Ponty . . . . . . .. .. ... .. 246

Diego D’Angelo

Sein und Zeit und Leben — eine Interpretation der

Schelerschen Kritik an Heideggers Seinund Zeit . . . . . . . . 271
Sihan Wu

[1l. TRANSZENDENZ UND INNENWELT

Die Existenz »zum Unmdglichen«: eine Interpretation von
Maldineys Verstindnis des menschlichen Lebens zwischen
Anthropologie, Psychopathologie und Ethik . . . . . . . . .. 301

Sylvaine Gourdain Castaing

Die ypathische< Transzendenz des Lebens:
Heidegger und Lévinas . . . . . . . .. ... ... ... .. 327

Chiara Pasqualin

Wittgensteins Bemerkungen liber das Problem des Lebens
im Kontext gegenwirtiger Diskussionen . . . . . . . .. .. 349

Danka Radjenovié

8



Grundlinien einer Phinomenologie der Versunkenheit

Saulius Geniusas

IV. WELT UND PRAXIS

»Ent-fremdung« — Dialektik in Finks Ontologie des Sozialen . .

Annette Hilt

Wahrheit im Leben
Die grundlegende Pluralitit der Seinsarten in Sein und Zeit

versus pragmatistische Deutungsansdatze . . . . . . . . ..

Anne Kirstine Ronhede

Zwischen Erlebnis und Ausdruck — Grundziige einer
phanomenologischen Psychopathologie der Alzheimer-

Demenz im Riickgang auf die Lebenswelt . . . . . . . . ..

Erik Norman Dzwiza-Ohlsen

Sozio-/Kulturelle Diversitat und Schule:

Leben im Spannungsfeld der Praxis . . . . . . . . ... ..

Anne Lepper

Die Autoren . . . . . . . ... ...

Inhalt

367

393






Vorwort

Christian Bermes

Die Diagnose Plessners aus dem ersten Drittel des 20. Jahrhunderts
ist bekannt. Jede Zeit, so seine Formulierung, findet ihr rerlésendes
Wort«: Die begriffliche Infrastruktur des 18. Jahrhunderts richtet sich
an der >Vernunft« aus, die des 19. Jahrhunderts an der >Entwicklung:
und die des 20. Jahrhunderts am >Leben«. Die Karriere der sogenann-
ten Lebenswissenschaften im Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhundert
ist ein Beleg dafiir, aber natiirlich auch und sicherlich besonders die
Karriere des Lebensbegriffs in der Philosophie, sei es nun in der ent-
stehenden Philosophischen Anthropologie, die dem Leben in den Dif-
ferenzen des Lebendigen nachgeht, in der Lebensphilosophie, die dem
Verlust von Lebensbedeutsamkeit entgegenzuwirken sucht, in der
Kulturphilosophie, die die sinnhafte Orchestrierung des mensch-
lichen Lebens thematisiert oder auch in der Sozialphilosophie, die
die institutionellen Gefiige sozialen Lebens problematisiert.

Eine sicherlich besondere Rolle spielt in diesem Kontext die Phi-
nomenologie. Mit Husserls Initiative, die vorausgesetzten Deutun-
gen des Lebens einzuklammern und aus dem intentionalen Erleben
dem lebendigen Bewusstsein eine Stimme zu geben, ergibt sich eine
Perspektive, die der Objektivitdt des Lebens nachgeht, indem die
Frage gestellt wird, wie Leben sich erleben kann. Freilich ist diese
Perspektive nicht frei von Missverstindnissen. Denn es handelt sich
keineswegs um eine neuerliche Psychologisierung des Lebens und
ebenso wenig um eine schlichte Inszenierung beliebiger Stimmungs-
und Gefiihlslagen. Im Gegenteil, die Husserlsche Herausforderung
besteht darin, in der Subjektivitdt des Erlebens eine eigene, nicht er-
setzbare und ebenso wenig iiberbietbare Objektivitit des Lebenspha-
nomens zu erkennen. Bei aller Kritik im Einzelnen bleiben sowohl der
friithe Heidegger, Scheler, Merleau-Ponty und viele andere diesem
Programm verpflichtet. Und bei allen Schwierigkeiten ist bis heute
diese Perspektive von besonderer Bedeutung. Man liegt sicherlich

11



Vorwort

nicht falsch in der Annahme, dass gerade diese Frage zu Beginn des
21. Jahrhunderts wieder eine besondere Renaissance erlebt.

2010 wurde die Graduiertenschule »Herausforderung Leben«
mit Unterstiitzung des Landes Rheinland-Pfalz an der Universitit
Koblenz-Landau gegriindet. Das Forschungsprogramm war keines-
wegs auf die Phinomenologie beschriankt. Doch das Potential der
Phinomenologie zeigte sich immer wieder auch in der systemati-
schen Auseinandersetzung mit der Analytischen Philosophie, der
klassischen Transzendentalphilosophie oder auch den Kulturwissen-
schaften. Mehr als 20 Nachwuchswissenschaftlerinnen konnten seit
der Einrichtung der Graduiertenschule ihre Forschungsprojekte
durchfithren und in einem internationalen Netzwerk diskutieren.
Giste aus Europa, Nord- und Siidamerika, aber auch aus Asien nah-
men an den zahlreichen Workshops und Tagungen der Graduierten-
schule teil, die in inzwischen 11 Jahren durchgefiihrt wurden. Es bil-
dete sich ein lebendiges Forum philosophischer Forschung, in dem
Interdisziplinaritit keine Floskel, sondern gelebte Wirklichkeit war.

Der vorliegende Band entstand aus der Initiative der Stipendia-
tinnen der zweiten und abschlieflenden Forderphase der Graduierten-
schule. Er versammelt Beitrige von Promovendinnen und Gésten, die
an der Graduiertenschule mitgewirkt haben. Sicherlich war es auch
immer eine Herausforderung, all die unterschiedlichen Perspektiven
zu synchronisieren und ineinander zu tibersetzen. Vor allen Dingen
aber war es eine intellektuelle Freude, an den Diskussionen teilhaben
zu kénnen und die Fortschritte und Weiterentwicklungen der For-
schungsprojekte begleiten zu diirfen. Auch wenn die institutionelle
Arbeit der Graduiertenschule nun nach mehr als 10 Jahren abge-
schlossen ist, so werden die Kooperationen weiter bestehen bleiben
und natiirlich auch die herausfordernde Fragestellung, wie Leben als
eigenstindiges Phidnomen zur Sprache gebracht werden kann, ohne
sich in Reduktionismen verschiedenster Art zu verlieren.

12



Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Ronhede / Sthan Wu

Leben in seiner Komplexitit und Vielfalt ist eines derjenigen Phino-
mene, die den Menschen in ihrer Fraglichkeit seit jeher vor Heraus-
forderungen und verschiedene Aufgabenhorizonte stellen. Schon die
durch diese Komplexitit unmittelbar angeregte Frage »Was ist (das)
Leben?« verweist auf die diversen wissenschaftlichen Ansitze seiner
ErschlieBung. So fillt das Leben in den sogenannten Lebenswissen-
schaften nicht nur in den Aufgabenbereich der Grundlagenfor-
schung, in der die Lebensstrukturen und Prozesse der verschiedenen
Lebewesen und Lebensformen analysiert werden, es ist vor allem
auch Gegenstand der angewandten Wissenschaften, der (human-)
medizinischen Forschung und der Psychologie. Letztere zentrieren
sich dabei um das menschliche Leben, das wiederum Gegenstand wei-
terer, vornehmlich geisteswissenschaftlicher Ausrichtungen ist wie
der Kulturwissenschaften, der Soziologie und Erziehungswissen-
schaften — und nicht zuletzt der Philosophie.

Denn wihrend die angefiihrten Wissenschaften sich auf thema-
tische Schwerpunktsetzungen des Lebens spezialisieren und seiner
auf diese Weise habhaft zu werden suchen, vermag es insbesondere
die Philosophie, das Leben in seiner Bedeutsambkeit fiir den Menschen
selbst, in seiner Perspektivitit und Vielschichtigkeit, aber auch Ge-
gensitzlichkeit und Widerspriichlichkeit zu beleuchten. Wenn daher
im Folgenden von der Herausforderung des Lebens als menschliches
Leben die Rede ist, dann vor dem Hintergrund der philosophischen
Ausgangslage, dass sich der Mensch in seiner Lebendigkeit insbeson-
dere dadurch auszeichnet, die Fragwiirdigkeit des Lebens implizit
oder explizit zum Thema zu machen. Und gerade diese, aus dem
menschlichen Leben selbst entspringende Fraglichkeit des Lebens
macht eines seiner konstitutiven Momente aus.

Doch wie erscheint dann dem fragenden Menschen das Leben,
das er selbst ist? Wie erlebt sich das Leben? Werden Fragen wie diese
gestellt, zeigt sich das Leben in seiner Prozesshaftigkeit und Wandel-

13



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rgnhede / Sihan Wu

barkeit. Denn der Mensch erfihrt das Leben als eines, das in standiger
Bewegung ist, weshalb sich das jeweils erlebte Leben trotz seiner
Kontinuitit verdndert. Als ein solch fortlaufender und sich vielfaltig
gestaltender Prozess erscheint das Leben dem fragenden Menschen.
Damit wandelt sich die Frage »Was ist das Leben?« in die Frage »Wie
entfaltet und erlebt sich das Leben?« um. Es ist diese Frage nach dem
Wie, die in dem vorliegenden Sammelband im Zentrum steht. Denn
nur sie vermag das Leben gerade in seiner Bewegung, die es grund-
sitzlich auszeichnet, zu verfolgen, ohne diese zu unterbrechen und zu
fixieren. Dadurch wird das Fragen nach dem Leben zum integrierten
Teil von dessen Bewegung und gewinnt dadurch an Lebendigkeit.
Wird das Leben in seiner Entfaltung zum Thema einer expliziten
Auseinandersetzung, tritt auch die Pluralitit als ein Wesensmoment
dieser Dynamik zutage. Denn einerseits wird das Leben immer mit
anderen Menschen geteilt, andererseits wird es auf unterschiedliche
und stetig variierende Weisen vollzogen. Damit eroffnet sich eine
Vielfalt an Méglichkeiten fiir (methodisch und inhaltlich) unter-
schiedliche Denkansitze innerhalb der Kontinuitit, die durch den Ge-
genstand gegeben ist. Vor diesem Hintergrund ist ein Sammelband
ein geeignetes Medium, um einerseits mehrere Auffassungen aus
verschiedenen Perspektiven zu einem Spektrum des Lebens zusam-
menzufiihren sowie andererseits durch eine Vielzahl an Fragen und
Antworten die polymorphe Wirklichkeit des Lebens herauszustellen.
So finden sich hier neben klassisch philosophischen Themen auch
Betrachtungen zum menschlichen Leben vor dem Hintergrund der
schulischen Bildung oder aber der Demenzforschung. Auch die unter-
schiedlichen Methoden und Zuginge — wie etwa begrifflich-histori-
sche, phanomenologische, anthropologische oder piadagogische —
spiegeln die besagte Vielfalt wider. Der pluralistische Ansatz wird
noch dadurch verstirkt, dass in vielen Beitragen Vergleiche zwischen
Denkern und Positionen angestellt werden, die auf den ersten Blick
weit zu divergieren scheinen. Dabei versuchen die Autorinnen und
Autoren, die Kontinuitit — das Gemeinsame und Verbindende — in-
nerhalb der nicht zu nivellierenden Pluralitit der Ansichten hervor-
zuheben. Die Pluralitit driickt sich hier in der vielstimmigen, aber
gemeinsamen Debatte iiber das Leben aus, welche durch Parallelen
und Kontrastierungen — die sich nicht auf die philologische Rekon-
struktion begrenzen — lebendig wiedergegeben wird. Wenngleich die
vorliegenden Beitrige eine Pluralitit von Standpunkten und Antwor-
ten darbieten, zeigen sie eine Kontinuitit auf, indem sie das einheit-

14



Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung

liche Anliegen teilen, das Kennzeichnende des Lebens durch ein
lebendiges Fragen hervorzuheben.

Pluralitit und Kontinuitit zeigen sich auch in den verschiedenen
Begriffen der vier Sektionen — Bewegung und Widerstand,; Erfahrung
und Zeit; Transzendenz und Innenwelt; Welt und Praxis —, die wie-
derkehrende Motive der Uberlegungen darstellen. Der Titel jeder
Sektion rekurriert auf ein Begriffspaar: Damit wird beabsichtigt, ein-
seitige und statische Beobachtungen zu vermeiden, um das Phéno-
men des Lebens in seiner konkreten Spannung und Dynamik spre-
chen zu lassen. In einigen Fallen weisen die verkniipften Begriffe auf
widerspriichliche Momente des Lebens hin, in anderen Fillen auf zu-
sammenhingende Bestandteile des Lebensprozesses. Unter diesen be-
grifflichen Pragungen fliefit das Leben jedoch als ein Kontinuum, das
die verschiedenen Momente letztlich miteinander in Verbindung
bringt.

Auch die Leitfrage nach dem Wie der Entfaltung des Lebens lasst
sich in der Gliederung des Sammelbandes wiedererkennen. Die erste
Sektion konzentriert sich auf die Bewegung des Lebens und seiner
Strukturmomente, vor allem Widerstand und Ursprung. In der zwei-
ten Sektion wird der Akzent auf das Wie der Erfahrbarkeit dieser
Bewegung gelegt. Dabei erhilt die Zeit ein besonderes Gewicht, da
sie formale Struktur und zugleich Objekt der Erfahrung ist. In der
dritten Sektion steht das Wie der Lebensbewegung in ihrer Ausrich-
tung auf Alteritdt, Sinn und Innenwelt im Mittelpunkt. Die vierte
Sektion fokussiert auf die Zusammenhinge und Dynamiken zwi-
schen dem Vollzug des Lebens und dem Rahmen, innerhalb dessen
es vollzogen wird.

Im Folgenden werden die Sektionen inhaltlich vorgestellt und die
einzelnen Beitrige in Bezug auf das Thema der jeweiligen Sektion
umrissen. Die erste Sektion thematisiert das dem menschlichen Le-
ben immanente Spannungsverhiltnis zwischen Bewegung und Wi-
derstand. Der Begriff der Bewegung verweist dabei auf das wesent-
liche Grundmerkmal des Lebens iiberhaupt: Es ist ein lebendiger,
dynamischer Prozess, der sich nicht erst durch Anste und Wider-
stinde von auflen in Bewegung setzt, sondern vielmehr in Form der
Selbstbewegung sein Grundprinzip in sich selbst trigt. Das selbst-
bewegte menschliche Leben in dieser Welt wird von inneren Gegen-
sitzen bestimmt, es stof3t auf Grenzen und Widerstinde, die seine
schopferische Kraft behindern bzw. hemmen, aber auch stirken und

15



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rgnhede / Sihan Wu

steigern konnen. So befindet sich der Mensch in der Spannung zwi-
schen dem unmittelbaren Leben und der Theorie, zwischen Werden
und Vergehen, zwischen seinem Selbstsein und der Welt bzw. Wirk-
lichkeit, d.h. zwischen polaren Gegensitzen, die sein Leben fraglich
werden lassen, ihn aber auch vor Aufgaben und Herausforderungen
stellen und damit zugleich eine fruchtbare Potenzialitit eigener Ge-
staltungsvielfalt mit sich bringen.

In seinen beiden begriffsgeschichtlichen Beitrigen zum Begriff
des Lebens in der Philosophie der Antike, der christlichen Bibel, der
Philosophie des lateinischen Mittelalters sowie in ausgewihlten Posi-
tionen der Philosophie der Neuzeit bis zur Gegenwart gibt Markus
Enders einen philosophiehistorischen Uberblick, der als Einfiihrung
in die Thematik dieses Sammelbandes dient. Der erste Beitrag »Leben
als das Prinzip der Selbstbewegung — zum Verstiandnis des Lebens in
der Philosophie der Antike, in der christlichen Bibel und in der Phi-
losophie des lateinischen Mittelalters« rekonstruiert die wichtigsten
Antworten, die auf die Frage nach dem Wesen des Lebens in den
beiden philosophiegeschichtlichen Epochen der Antike und des Mit-
telalters gegeben wurden. Sie ergeben ein Grundverstindnis des Le-
bens als eines meist geistmetaphysisch begriindeten Prinzips der
Selbstbewegung, das sich in qualitativ unterschiedlichem Mafle auf
verschiedenen Seinsstufen verwirklicht. In dem zweiten Aufsatz des-
selben Autors »Zum Verstindnis des Lebens in der Philosophie der
Neuzeit bis zur Gegenwart — ausgewihlte Positionen von René Des-
cartes bis Michel Henry« riickt die dem Leben immanente Gegen-
sitzlichkeit verstarkt in den Fokus der Betrachtung. In den dort be-
handelten Positionen dufSert sich zumindest teilweise jene innere
Widerstindigkeit des Lebens, die u.a. durch dialektische, historisti-
sche oder phidnomenologische Ansitze aufgelost wird oder auch
durch Selbstiiberwindung (Arthur Schopenhauer, Friedrich Nietz-
sche) transzendiert werden soll. Eine spekulative Auszeichnung er-
fahrt der Begriff des Lebens im Denken des Deutschen Idealismus,
und zwar vor allem in Gestalt eines absoluten Lebens beim spiten
Fichte und des Prozesses der Selbstbewegung des Geistes bei Hegel.
Auf die Konzeption eines absoluten Lebens und dessen immanente
(Selbst-)Liebe und Seligkeit beim spiten Fichte geht die radikalpha-
nomenologische Bestimmung des Lebens als eines reinen Selbst-
erscheinens bzw. einer Selbstaffektion bei dem franzosischen Lebens-
phanomenologen Michel Henry zwar nicht methodisch, aber sachlich
zuriick.

16



Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung

Franziska Neufeld thematisiert in ihrem Beitrag »Leben und Ur-
sprung. Der frithe Heidegger im Spannungsverhiltnis zwischen Le-
bensphilosophie und Neukantianismus« die genannte Spannung zwi-
schen Bewegung und Widerstand hinsichtlich der Frage, ob das Leben
in seiner Dynamik auf einen allgemeingiiltigen Ursprung zuriick-
gefiihrt werden kann oder einem solchen widersteht. Dabei ist zu-
nichst die Diltheysche These der Unhintergehbarkeit des Lebens
leitend, nach der jegliche metaphysischen und transzendentalen
Letztbegriindungsanspriiche zugunsten ihrer historischen Einbet-
tung in den menschlich-gegebenen Lebenszusammenhang als das Ur-
spriingliche verworfen werden und die seitens des Neukantianismus
auf vehementen Widerstand trifft. Mit dem frithen Heidegger weist
die Autorin anschlieflend ein aus dem Leben selbst entspringendes
hermeneutisches Ursprungsverstiandnis auf, das mathematisch-natur-
wissenschaftlich und metaphysisch orientierte Fundierungen auf
letzten, allgemeingiiltigen Prinzipien destruiert. Auf diese Weise
wird das menschliche Leben zu seinem eigentlichen Ursprungsboden
in seiner zu vollziehenden und selbstgestaltenden Potenzialitit zu-
riickgefiihrt.

Dabei leistet auch das Subjekt selbst Widerstand gegeniiber der
mit der transzendentalen Reduktion geforderten Voraussetzungs-
losigkeit bzw. Letztbegriindung innerhalb der Phanomenologie Ed-
mund Husserls, wie Camilla Croce in ihrem Beitrag »Kontingenz
und Bewusstsein in der phinomenologischen Reduktion. Der Wider-
stand des Subjekts in der Epoché« herausstellt. Dabei legt die Autorin
in Anlehnung an Michel Foucault die phanomenologische Reduktion
als ein historisches Dispositiv aus, womit sie zunichst zeigt, dass in-
nerhalb der Reduktion vorausgesetzt ist, dass das natiirliche Leben
nur durch das reflektierte Leben seine Wahrheit erhilt. Das in der
Epoché gehaltene unbewusste Subjekt des Begehrens fillt somit aus
dem Wissensfeld der Reduktion heraus, wobei diese das Subjekt je-
doch gerade nicht ausschaltet, sondern lediglich verdringt und ver-
leugnet. Mit Hilfe des philosophisch-archdologischen Ansatzes Gior-
gio Agambens und des psychoanalytischen Ansatzes Jacques Lacans
verweist Croce auf eine skeptische Epoché, die es erméglicht, die phi-
nomenologische Reduktion aufSer Kraft zu setzen und jenes Subjekt
des Begehrens in seiner Kontingenz und Potenz wirken zu lassen, von
dem die Philosophie ihren Ausgang zu nehmen hat.

Sonja Feger hingegen vertieft in ihrem Beitrag »Quasi-Ohn-
macht. Selbstbehauptung aus bewusstseinstheoretischer Perspektive

17



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rgnhede / Sihan Wu

bei Hans Blumenberg« die Spannung zwischen der Ohnmacht des
Menschen und der Ubermacht der Wirklichkeit in den Schriften Blu-
menbergs. Blumenberg zufolge kann das Subjekt der Moderne die
Wirklichkeit als erdriickende, unbeeinflussbare und kaum zu iiber-
windende Grofle erfahren. Wirklichkeit, wenn sie derart als absolute
wahrgenommen wird, gefihrdet die Stellung des Menschen in der
Welt, sie figuriert als Widerstand, gegen den er sich, >beinahe< ohn-
maichtig, mittels seiner Vernunft zur Wehr setzen muss. Mit Riick-
griff auf den phanomenologischen Begriff des Horizonts zeigt die
Autorin, dass dies dem Menschen gelingt, indem er Distanz zur
Wirklichkeit einnimmt und sich einen offenen, freien Raum von
Moglichkeiten schafft, um sich gegen eine tibermachtige Wirklichkeit
zu behaupten.

In Bezug auf die Thematik der zweiten Sektion Erfahrung und
Zeit ist zunidchst der Sachverhalt zu beachten, dass sich das mensch-
liche Leben als offen fiir unterschiedliche Erfahrungsformen erweist.
Die Beitrige dieser Sektion konzentrieren sich also nicht auf die be-
reits fixierte empirische Erfahrung, die objektiv beobachtbar sowie
systematisch kontrollierbar ist und daher der Erfahrungswissenschaft
zugrunde liegt; ebenso wenig behandeln sie Ansitze, in denen die
Erfahrung auf den rein subjektiven Sinneseindruck zurtickgefiihrt
wird. Vielmehr wird ein von der phdnomenologischen Methode ge-
prigter Spielraum erdffnet, in dem sich die Autorinnen und Autoren
bewegen. Hierbei sind die Erfahrungen unmittelbar gegeben, d.h.,
sowohl deren Inhalte als auch ihre formalen Ordnungen sind evident
anschaulich. Daraus ergibt sich einerseits die Anschauung, dass die
Erfahrung einen unmittelbaren Zugang zum menschlichen Leben bil-
det, andererseits die Méoglichkeit, die Erfahrung und damit das
menschliche Leben einer theoretischen Betrachtung zu unterziehen,
also die angeschauten Wesenheiten beschreibend zum Ausdruck zu
bringen. Als eine der grundlegendsten Ordnungen hebt sich die Zeit
hervor, die den kontinuierlichen Erfahrungsstrom des Lebens durch-
formt. Nach den verschiedenen Zeitmodi ldsst sich der Erfahrungs-
bereich in wesentlich unterschiedliche Sphiren aufteilen, in denen die
vielfiltigen Lebenserkenntnisse ausgearbeitet werden konnen.

Wihrend alle in unseren lebendigen Erlebnissen gegebenen Ge-
genstinde sich der Ordnung und Regelung der Zeit unterziehen —
woran wir im Alltagsleben nie zweifeln —, weigert sich allerdings die
wissenschaftliche Erfahrung, in diesem zeitlichen Fluss >mit-
zuschwimmen«. Wissenschaftliche Sitze, die sich auf ideale Gegen-

18



Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung

stinde richten, beanspruchen vielmehr aus der naiven Perspektive
gesehen eine zeitlose Giiltigkeit, bzw. aus der Perspektive der phino-
menologischen Einstellung eine Allzeitlichkeit. Mingyu Wangs Auf-
satz »Leben und Zeit. Von der Zeitlichkeit zur Allzeitlichkeit« widmet
sich mit Blick auf Husserls transzendentale Phanomenologie der Fra-
ge, wie der Zusammenhang zwischen der alltiglichen Zeitlichkeit und
der wissenschaftlichen Allzeitlichkeit verstanden werden kann. Eine
Analyse der Konstitution der Zeitlichkeit erlaubt es, sich die Unter-
schiede zwischen idealen und realen Gegenstinden sowie die Mog-
lichkeit, identisch ideale Gegenstinde tiberhaupt zu konstruieren,
nahezubringen.

Von der sukzessiv verlaufenden Zeit hebt sich die Erfahrung des
Kunstwerks ab, in der wir vor einem uns tief berithrenden Kunstwerk
erstarren, als wiirde die Zeit aufhoren zu fliefen. So entdeckt Karl
Kraatz in seinem Beitrag »Martin Heidegger iiber das Verhaltnis
von Kunst und Leben« auf der Grundlage einer eingehenden Schil-
derung dieser merkwiirdigen Erfahrung in der Abhandlung Der Ur-
sprung des Kunstwerkes die die Wirklichkeit umbildende Kraft der
Kunst. Weil es eine andere Art von Bezug zum Seienden ist, die durch
die Frage nach dem Sein des Kunstwerks aufscheint, bringt die Kunst-
erfahrung — als durchbreche sie die gegebene Zeitlinie — folglich einen
neuen Anfang hervor. Die Erfahrung der Kunst stellt das gingige
Verstindnis der Zeit als Kontinuum infrage. Von diesem Moment an
ist der Mensch fihig, ein besonderes, lebendiges Wissen um sein Le-
ben zu gewinnen.

Die heikelste Frage ist jedoch offenbar die, wie der lebendige
Mensch sein eigenes Leben tiberhaupt ohne konkrete Inhalte, die es
erfiillen, erfahren kann. In dem Beitrag »Das Leben erfahren. Hus-
serl, Cassirer, Merleau-Ponty« zeigt Diego D’Angelo die jeweiligen
Konzeptionen der drei Autoren in Bezug auf diese seltsame Erfah-
rungsmoglichkeit auf und analysiert sie im Vergleich miteinander.
Ein Resultat ist die gemeinsame Einsicht, dass unser Leben auf der
untersten Ebene von einer Art Puls oder Pulsschlag strukturell be-
stimmt wird, der zugleich das Zeitverstindnis der drei genannten
Autoren fundiert bzw. ihnen zufolge die Zeitlichkeit charakterisiert.
Es ist, so D’Angelo, dieses Fiihlen des Pulses, das unser eigenes Leben
erfahrbar macht, und nur anhand der Erlauterung von dessen Erfahr-
barkeit kann das Leben iiberhaupt als Gegenstand der Phinomeno-
logie gelten.

Auf das Leben selbst, aber aus einer anderen Perspektive, kon-

19



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rgnhede / Sihan Wu

zentriert sich auch Sihan Wu in ihrem Beitrag »Sein und Zeit und
Leben — eine Interpretation der Schelerschen Kritik an Heideggers
»Sein und Zeit«. Dabei steht die Todesserfahrungc im Mittelpunkt
der Diskussion, die den Gegensatz des Lebens und zugleich das Ende
der Zeit markiert. In ihrem Beitrag zeigt die Autorin die Unterschiede
zwischen Martin Heideggers und Max Schelers Positionen in Hin-
blick auf die Frage auf, wie die Zeitlichkeit jeweils mit dem Sein und
dem Leben zusammenhingt. Wihrend Heidegger das Leben des
Daseins zugrunde legt und die Zeitlichkeit als Horizont von dessen
Seinsverstindnis interpretiert, wird bei Scheler das Leben mit seiner
zeitlichen Charakteristik hinsichtlich der Auseinandersetzung mit
dem Geist verstanden, der jedoch wesenhaft iiberzeitlich ist. Der
Geist wird hier als duflerlicher Fundierungspunkt des Lebens ver-
standen, der sich stets im Widerstreit mit dem Leben befindet. Im
Ausgang von Scheler weist Wu daher nicht nur auf eine andere Mog-
lichkeit der Ontologie hin, der eine iiberzeitliche Dimension zu-
zuschreiben ist, sondern auch auf eine metaphysische Auffassung
des Lebens.

Die Beitriige der Sektion Transzendenz und Innenwelt lassen
sich auf den Leitgedanken zuriickfiihren, dass das Leben durch eine
Tendenz zum Transzendieren gekennzeichnet ist. Das Transzendie-
ren, verstanden als eine Dynamik des Lebens, wird hier entweder
explizit analysiert oder aber es lasst sich aus dem Kontext als ein
implizites Thema herausarbeiten. Zu transzendieren bedeutet keine
mystische Erhebung des Lebens zu einer vermeintlichen Uberwelt,
sondern ein Uberschreiten bestimmter, dem Leben immanenter
Grenzen, welches im Bereich der Menschenwelt statthat und daher
durchaus anthropologisch zu deuten ist. Dieses Transzendieren kann
sich sogar lediglich in der Innenwelt abspielen, sodass diese zum
paradoxalen Ort einer immanenten Transzendenz wird. Im Allge-
meinen bezeichnet die Transzendenz im Kontext dieser Sektion kein
Attribut des Géttlichen, sondern das Proprium des menschlichen Le-
bens, das auf unterschiedliche Weisen transzendiert wird bzw. strans-
zendent« ist. Einige dieser unterschiedlichen Entfaltungsweisen der
transzendenten Dynamik des Lebens werden in den Uberlegungen
dieser Sektion ausgelotet.

In ihrem Beitrag »Die Existenz >zum Unmadglichen<: eine Inter-
pretation von Maldineys Verstiandnis des menschlichen Lebens zwi-
schen Anthropologie, Psychopathologie und Ethik« zeigt Sylvaine
Gourdain Castaing anhand der Uberlegungen von Henri Maldiney,

20



Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung

dass der gesunde Mensch transzendieren kann, wihrend der psycho-
tische in seiner Transzendenz immer scheitern muss. Das Transzen-
dieren wird hier also als die Fihigkeit der Existenz herausgestellt,
tiber ihre Entwiirfe und Prognosen hinauszugehen, um sich fiir das
zu 6ffnen, was jedem subjektiven Umgrenzungsversuch entgeht — fiir
das Uberraschende und Unvorhersehbare, fiir das, was Maldiney das
»Ereignis« nennt —, und sich von diesem verwandeln zu lassen. Zum
Bereich des Unvorhersehbaren gehort auch die Existenz des Anderen.
Somit ist der Mensch in der echten Begegnung mit dem Anderen
aufgefordert, (sich) zu transzendieren: Er muss iiber sich und seine
Erwartungen hinausgehen, nicht nur, um er selbst zu werden, son-
dern auch, um dem Anderen diese Moglichkeit zu geben.

Die Spannung zwischen der entwerfenden Kraft der Existenz
und ihrer Ausgesetztheit an das, was sich dem Entwurfsvermogen
urspriinglich entzieht, steht im Zentrum von Chiara Pasqualins Bei-
trag »Die >pathische« Transzendenz des Lebens: Heidegger und Lévi-
nas«. Die Autorin nimmt ihren Ausgangspunkt von Heideggers vor-
wiegender Deutung der Transzendenz in den 1920er Jahren — eine
Deutung, die dieses Phinomen mit dem Verstehen des Seins gleich-
setzt und somit in ein hermeneutisches Verstindnismodell von
Transzendenz miindet. Im Unterschied dazu versucht Pasqualin, die
Idee einer spathischenc Transzendenz zu skizzieren. Dabei wird der
Akzent darauf gelegt, dass das Leben nicht primir aufgrund seines
Verstehensvermdgens transzendent ist, sondern auf eine urspriing-
lichere Weise dank seiner Affektivitit, d.h. einer strukturellen >Affi-
zierbarkeit« durch die Alteritat als subjekt-unabhiangiger Dimension.
Hier geht es um keine Bewegung des Transzendierens im engeren
Sinne, sondern eher um ein Bewegt-sein, das fiir die Existenz un-
umginglich ist und sie iiber die Grenzen ihrer hermeneutischen
Krifte hinausversetzt.

Ein anderer Modus des Transzendierens zeigt sich darin, dass das
Leben vom Faktischen nicht vollig befriedigt wird und tiber diesen
Bereich hinaus einen Sinn sucht. Auf die Frage nach dem Sinn des
Lebens geht Danka Radjenovié in ihrem Beitrag »Wittgensteins Be-
merkungen iiber das Problem des Lebens im Kontext gegenwirtiger
Diskussionen« ein, in dem Ludwig Wittgensteins Gedanken zu dieser
Thematik rekonstruiert werden. Die Frage nach dem Sinn zeugt da-
von, dass im Leben die Tendenz liegt, die Tatsachen und das Wissen
tiber diese zu transzendieren. Vom frithen Hauptwerk Wittgensteins
ausgehend wird der Behauptung nachgegangen, dass die Antworten,

21



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rgnhede / Sihan Wu

welche die Wissenschaften liefern, keinen Beitrag zum Problem des
Lebens leisten — einem Problem, das, wie die Autorin im Anschluss an
das spitere Werk Wittgensteins nahelegt, nicht nur auf dem Weg der
Theorie, sondern vor allem durch eine Verinderung des Lebens prak-
tisch >gelostc werden kann. Auf den Drang zum Transzendieren kann
letztlich auch die Tendenz zuriickgefiihrt werden, etwas iiber den
Sinn des Lebens sagen zu wollen — eine anthropologische Konstante,
welche Wittgenstein in seinem Vortrag iiber Ethik anerkennt und tief
respektiert.

Es hat sich gezeigt, dass und wie sich die Transzendenz-Dynamik
in Bezug auf den anderen Menschen intersubjektiv entfaltet. Ist aber
auch ein intrasubjektives Transzendieren, ein Transzendieren inner-
halb der Innenwelt, denkbar? Das zumeist unberiicksichtigte Phino-
men der Versunkenheit, das im Fokus von Saulius Geniusas’ Beitrag
»Grundlinien einer Phianomenologie der Versunkenheit« liegt, er-
laubt es, diese Frage positiv zu beantworten. Der Autor beschreibt
die Versunkenheit als eine Erlebnisart, in der sich das subjektive Be-
wusstsein der gegenwirtigen Lage in unterschiedlichen Graden ver-
mindert und das Ich als Subjekt der Erfahrung in die innere Welt — in
die vergangene, die kiinftige oder eine Phantasiewelt — vertieft ist. In
der Versunkenheit findet daher eine Verschiebung des erfahrenden
Ichs statt, das iiber die Dimension des >Hier und Jetzt< in die Dimen-
sion des >Da und Dort« iibergeht. In dieser Verschiebung lisst sich ein
Transzendieren erkennen: Denn das Leben geht iiber die Grenzen des
Gegenwartshorizonts und dessen raumzeitliche Bedingungen hinaus,
womit sich letztlich eine andere Dimension erdffnet, in der sich das
Subjekt freier bewegen kann.

In der vierten Sektion Welt und Praxis wird das menschliche
Leben vor dem Hintergrund dessen untersucht, dass es immer schon,
wie aus einer phianomenologischen Perspektive gesagt werden kann,
hier gelebt wird. Dass das Leben gelebt wird, besagt in Bezug auf
menschliches Leben zugleich, dass gehandelt wird. Dieses Handeln
wiederum geschieht hier, und damit stellt sich die Frage nach dem
Status dessen, >worin< gehandelt wird — mit der Entfaltung dieser
Frage ist also die Weltthematik verbunden. Aus einem nicht-phéno-
menologischen Blickwinkel gesehen wiire es naheliegend, die Praxis,
in der das Leben vollzogen wird, gerade als ein dynamisches Gegen-
stiick zur Welt — im Sinne eines statischen Hintergrunds, in der das
Handeln geschieht — zum Thema werden zu lassen. Die Zugénge der
vorliegenden Beitridge, die der (hermeneutischen) Phanomenologie,

22



Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung

der Psychopathologie und den Erziehungswissenschaften zugeordnet
werden konnen, untersuchen die Grundbestimmungen >Welt< und
>Praxis< dagegen vorwiegend in ihrem Verwobensein miteinander. In
der folgenden Ubersicht iiber die einzelnen Beitrige werden die un-
terschiedlichen Weisen, wie diese Verbindung von Welt und Praxis in
Bezug auf das Leben behandelt wird, niher dargestellt.

Annette Hilt entfaltet in ihrem Beitrag »Ent-fremdung< — Dia-
lektik in Finks Ontologie des Sozialen« drei unterschiedliche Dimen-
sionen von Welt, die sie mit Ausgangspunkt in der Mehrdeutigkeit
im Begriff >Erscheinenc bei Eugen Fink entwickelt. Die Welt als der
sich entziehende, von uns geteilte Rahmen, in dem etwas erscheinen
kann, wird insofern mit dem Begriff der Praxis verbunden, als bei
Fink eine existenzielle Dimension des Erscheinens thematisiert wird,
in der die dialektische Homologie von Mensch und Welt in sozialen
Praktiken zum Ausdruck kommt. Die Nachzeichnung der Dialektik
des Erscheinens bei Fink wird bei Hilt umrahmt von einer Gegen-
iiberstellung mit Husserls Konzeption von Welt einerseits und einem
Dialog zwischen der kosmologischen Dimension von Welt bei Fink
und dem Denken der Unendlichkeit von Emmanuel Lévinas anderer-
seits.

Anne Kirstine Ronhede untersucht in ihrem Beitrag »Wahrheit
im Leben. Die grundlegende Pluralitit der Seinsarten in >Sein und
Zeit< versus pragmatistische Deutungsansitze« die Rolle der Praxis
in Heideggers Wahrheitskonzeption. Dabei stellt sie infrage, ob die
These der Prioritit der Praxis den Beschreibungen der unterschied-
lichen Seinsarten in Sein und Zeit — die ihr zufolge bei Heidegger mit
unterschiedlichen Wahrheitsformen zusammengehen — gerecht wird.
Threr These entsprechend, dass der Mensch seiner Konstitution we-
gen (wie Heidegger sie nachzeichnet) die Welt grundsitzlich in einer
pluralen Weise erschlieft, argumentiert sie dafiir, dass es Welt im
Heideggerschen Sinne zwar ohne Praxis nicht geben kann, dies je-
doch keine Prioritdt der Praxis gegeniiber anderen Weisen zu er-
schlieflen bedeutet. Diese These prisentiert sie anhand einer Aus-
einandersetzung mit pragmatistischen Deutungsansdtzen von Sein
und Zeit.

Erik Dzwiza-Ohlsens Beitrag »Zwischen Erlebnis und Ausdruck
— Grundziige einer phanomenologischen Psychopathologie der Alz-
heimer-Demenz im Riickgang auf die Lebenswelt« stellt die Vorziige
eines phanomenologischen Zugangs zur Demenz gegeniiber einem
naturalistischen dar, indem der Autor fiir die Unverzichtbarkeit einer

23



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rgnhede / Sihan Wu

Beriicksichtigung der subjektrelativen Perspektive der lebenswelt-
lichen Person sowohl fiir die Definition der Demenz als auch fiir den
Umgang mit dieser Krankheit argumentiert. Dabei wird die spezi-
fische Praxis des Umgangs mit Alzheimer-Demenz in seinem Beitrag
im Ausgang von Husserls Konzeption der Lebenswelt entwickelt.
Sein Ziel ist es, einen wiirdevollen Umgang mit erkrankten Personen
in unserer Gesellschaft zu erméglichen, indem er zu einem Verstind-
nis der Demenz als Krankheit einer Person — und nicht vorrangig als
Defekt des Gehirns — beitrdgt. Die Verbindung zwischen der (Per-
spektive der Lebens-)Welt und der Praxis (im Umgang mit Demenz)
wird dementsprechend hergestellt, indem auf die unerwiinschten Fol-
gen fiir die Praxis aufmerksam gemacht wird, die aus einer Vernach-
lassigung der Bezugnahme auf die lebensweltliche Perspektive ent-
stehen.

Anne Lepper befragt in ihrem Beitrag »Sozio-/Kulturelle Diver-
sitdt und Schule: Leben im Spannungsfeld der Praxis« die konkrete
Praxis der Erziehung innerhalb des deutschen Schulsystems kritisch
in Bezug auf Bildungsgerechtigkeit. Die Autorin argumentiert dafiir,
den Begriff der Bildung, anstatt ihn allein durch die empirischen Bil-
dungswissenschaften festzulegen, verstarkt anhand der Bildungsphi-
losophie zu betrachten, um Werte fiir das padagogische Handeln zu-
riickzugewinnen, die es den Kindern und Jugendlichen ermdglichen,
vernunftbasierte Autonomie zu entwickeln. Dabei stellt sie die An-
erkennung als Bedingung der Moglichkeit von Bildung dar. Mit die-
ser Betonung der Notwendigkeit von Anerkennung fiir die Moglich-
keit der Heranwachsenden, sich zu bilden, méchte sie einen Beitrag
leisten, um der aktuell bestehenden Bildungsungerechtigkeit, die sie
in erster Linie mit Bezug auf Kinder mit Migrationshintergrund dar-
stellt, entgegenzuwirken. In diesem Beitrag wird somit dazu auf-
gefordert, korrigierend in eine konkrete Praxis innerhalb einer fak-
tischen >Welt< einzugreifen.

Nach diesem Uberblick iiber die Sektionen sollen abschliefend einige
Worte zu dem Forschungsumfeld gesagt werden, in dem sich das vor-
liegende Projekt entwickelt hat. Der Sammelband ist im Rahmen der
Graduiertenschule Herausforderung Leben der Universitit Koblenz-
Landau, Campus Landau, entstanden. In ihrer zehnjdhrigen Ge-
schichte hat die Graduiertenschule Stipendiatinnen aus der ganzen
Welt versammelt, die Promotions-, Post-Doc- und Habilitationspro-
jekte zum Thema >Leben< — vorwiegend in den Bereichen der Philo-

24



Leben in lebendigen Fragen — eine Einleitung

sophie und der Erziehungswissenschaften — entwickelt haben.! Die
insgesamt 22 geforderten Projekte konnten dank ihrer Vielfalt ver-
schiedene Dimensionen dieses komplexen Phanomens erforschen.
So wurde mit den unterschiedlichen Forschungsprojekten ein breites
Spektrum an Zugingen zu diesem Thema entfaltet, die sich nicht in
einigen wenigen Sitzen zusammenfassen lassen. Und dennoch waren
trotz der unterschiedlichen Gegenstinde — von der bildenden Wir-
kung der Musik bis hin zur Mensch-Tier-Differenz — immer wieder
Fragen angesprochen, in denen das reflexionsfahige menschliche Le-
ben als bildendes, rezeptives und relationales Wesen an erster Stelle
betroffen ist.

Mit diesem Sammelband wird ein Einblick in das Gedankenlabor
gewihrt, fiir das die Graduiertenschule die notwendigen Rahmen-
bedingungen zur Verfiigung gestellt hat. Zahlreiche Ergebnisse der
zehnjdhrigen Forschung wurden bereits publiziert (und weitere sind
in den néchsten Jahren noch zu erwarten) — hier wird jedoch ein ge-
meinsames Werk vorgelegt. Dieser Band soll somit auch Zeugnis der
gemeinsamen Arbeit und des (formellen wie informellen) Austau-
sches innerhalb der Graduiertenschule sein.

Bei den Autorinnen und Autoren der hier versammelten Bei-
trige handelt es sich sowohl um ehemalige Stipendiatinnen als auch
um Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen, die anlisslich von der
Graduiertenschule organisierter Veranstaltungen in Form von Ta-
gungen und Werkstattgesprichen als Giste eingeladen wurden und
als wichtige Gesprichspartnerinnen und -partner fiir die Durchfiih-
rung der einzelnen Projekte und der gemeinsamen Forschung galten.
Mit ihren Aufsdtzen haben die Autoren und Autorinnen einen Raum
des schriftlichen Austausches geschaffen, der iiber die Horizonte der
Graduiertenschule hinaus in die Offentlichkeit geht. Die Beitrige
spiegeln demnach inhaltliche Richtungen und Tendenzen wider, die
in der Graduiertenschule im Zentrum standen, und liefern zusitzlich
innovative Ergebnisse in Bezug auf den jeweiligen fachspezifischen
Forschungsstand der vorliegenden Untersuchungen.

! Einzelne Projekte wurden auch in der Germanistik, Romanistik und Soziologie aus-
gearbeitet. Einen Uberblick iiber die Forschungstitigkeit der Graduiertenschule bieten
die folgenden zwei Berichte: Annika Hand, »Graduiertenschule Herausforderung
Leben an der Universitidt Koblenz-Landauc, in: Interdisziplinire Anthropologie, 5,
2017, 205-216; Annika Hand u.a., »Graduiertenschule Herausforderung Leben an
der Universitdt Koblenz-Landau — Entwicklungenc, in: Interdisziplindre Anthropo-
logie 7, 2019, 151-161.

25



Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rgnhede / Sihan Wu

Wir Herausgeberinnen méchten hiermit den Autorinnen und Auto-
ren fiir ihre Mitwirkung am Sammelband, ihr Engagement sowie die
gelungene gemeinsame Arbeit danken, ohne die dieser Band in der
vorliegenden Form nicht mdoglich gewesen wire. Unser besonderer
Dank gilt Herrn Prof. Dr. Christian Bermes, Sprecher der Graduier-
tenschule Herausforderung Leben, fiir die wertvolle Unterstiitzung
dieses Projektes und das Schaffen eines freien Denkhorizontes. Das
Projekt wird aus Mitteln der Graduiertenschule finanziert. Zusitzlich
danken wir Danka Radjenovi¢ als Koordinatorin der Graduierten-
schule im Jahr 2020 fiir die Organisation und die hilfreiche Teilnahme
am Projekt wihrend der Anfangsphase bei der Planung des Bandes.
Auch méchten wir unserer studentischen Hilfskraft Maria Pape fiir
die Unterstiitzung in der Ubersetzungsarbeit danken. Schliellich
danken wir Herrn Dr. Martin Hahnel fiir die Aufnahme dieses Sam-
melbandes im Alber-Verlagsprogramm sowie den Mitarbeiterinnen
und Mitarbeitern von Alber fiir die gute Zusammenarbeit.

26



