
Alber (49216) / p. 3 /28.9.2021

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Rønhede / SihanWu (Hg.)

Leben in
lebendigen
Fragen
Zwischen Kontinuität
und Pluralität

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber (49216) / p. 4 /28.9.2021

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu (Ed.)

Living in Lively Questions
Between Continuity and Plurality

What is life? The present collection of essays shifts the focus from
this general question of What to the basic question of How: the ques-
tion how human life unfolds itself. Due to this particular emphasis,
life is investigated in its movement – life which encounters resistance,
that continuously transcends, that experiences itself as temporal and
which realizes itself in the world as praxis. The volume gathers essays
on the historical transformation of the concept of life, philosophical-
phenomenological inquiries (in dialogue with Husserl, Heidegger and
Scheler among others), as well as practice-oriented contributions
(within the area of dementia research and educational science).

The Editors:
Franziska Neufeld was a doctoral fellow at the graduate school »Herausforderung
Leben« at the University of Koblenz-Landau from March 2019 to December 2020.
She is currently working on her dissertation on philosophy as a primordial science in
Martin Heidegger's early Freiburg lectures and is a member of the Research Centre
for Phenomenology and Hermeneutics at the University of Koblenz-Landau.

Chiara Pasqualin is a member of the Research Centre for Phenomenology and Her-
meneutics (University of Koblenz-Landau) and since November 2020 co-editor of the
Journal Heidegger Studies. From 2016 to 2020, she was a postdoctoral fellow at the
graduate school »Herausforderung Leben« at the University of Koblenz-Landau and
lecturer at the Institute of Philosophy at the same university.

Anne Kirstine Rønhede is a member of the Research Centre for Phenomenology and
Hermeneutics at the University of Koblenz-Landau and is working on her dissertation
on phenomenological truth starting from Heidegger's conception of truth. From Feb-
ruary 2018 to October 2020, she was a doctoral fellow at the graduate school »Her-
ausforderung Leben« in Landau, and subsequently worked there as a research assis-
tant at the Institute of Philosophy until February 2021.

Sihan Wu is currently working on her dissertation on the question of sympathy in
Max Scheler's thought in relation to the question of friendship and is a member of the
Research Centre for Phenomenology and Hermeneutics at the University of Koblenz-
Landau. From April 2018 to December 2020, she was a doctoral fellow at the graduate
school »Herausforderung Leben« at the University of Koblenz-Landau.



Alber (49216) / p. 5 /28.9.2021

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu (Hg.)

Leben in lebendigen Fragen
Zwischen Kontinuität und Pluralität

Was ist Leben? Im vorliegenden Sammelband wird der Akzent von
dieser allgemeinen Frage nach dem Was auf die grundlegende nach
dem Wie, nach der Entfaltung des menschlichen Lebens, verschoben.
Dabei wird das Leben in seiner Bewegung verfolgt: als Leben, das auf
Widerstand stößt, stetig transzendiert, sich als zeitlich erfährt und in
Welt und Praxis verwirklicht. Der Band versammelt begriffs-
geschichtliche Aufsätze, philosophisch-phänomenologische Reflexio-
nen (im Zwiegespräch u. a. mit Husserl, Heidegger und Scheler) so-
wie an der konkreten Praxis orientierte Beiträge (im Rahmen der
Demenzforschung und Erziehungswissenschaften).

Die Herausgeberinnen:
Franziska Neufeld war vonMärz 2019 bis Dezember 2020 Promotionsstipendiatin der
Graduiertenschule »Herausforderung Leben« an der Universität Koblenz-Landau. Sie
arbeitet derzeit an ihrer Dissertation über die Philosophie als Urwissenschaft in den
frühen Freiburger Vorlesungen Martin Heideggers und ist Mitglied der Forschungs-
stelle für Phänomenologie und Hermeneutik an der Universität Koblenz-Landau.

Chiara Pasqualin ist Mitglied der Forschungsstelle für Phänomenologie und Herme-
neutik (Universität Koblenz-Landau) und seit November 2020 Mitherausgeberin der
Zeitschrift Heidegger Studien. Von 2016 bis 2020 war sie Habilitationsstipendiatin
der Graduiertenschule »Herausforderung Leben« an der Universität Koblenz-Landau
und dort am Institut für Philosophie als Lehrbeauftragte tätig.

Anne Kirstine Rønhede ist Mitglied der Forschungsstelle für Phänomenologie und
Hermeneutik an der Universität Koblenz-Landau und arbeitet an ihrer Dissertation
überWahrheit als Phänomen im Ausgang von Heideggers Wahrheitskonzeption. Von
Februar 2018 bis Oktober 2020 war sie Stipendiatin der Graduiertenschule »Heraus-
forderung Leben« in Landau, und anschließend dort bis Februar 2021 als wissen-
schaftliche Mitarbeiterin am Institut für Philosophie tätig.

Sihan Wu arbeitet derzeit an ihrer Dissertation über die Sympathiefrage im Denken
Max Schelers in Bezug auf die Freundschaftsfrage und ist Mitglied der Forschungs-
stelle für Phänomenologie und Hermeneutik an der Universität Koblenz-Landau. Von
April 2018 bis Dezember 2020 war sie Stipendiatin der Graduiertenschule »Heraus-
forderung Leben« an der Universität Koblenz-Landau.



Alber (49216) / p. 6 /28.9.2021

Gefördert von der Graduiertenschule »Herausforderung Leben«
an der Universität Koblenz-Landau.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe
© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-495-49216-1
ISBN E-Book (PDF) 978-3-495-82541-9



Alber (49216) / p. 7 /28.9.2021

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Christian Bermes

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung . . . . . . . . . 13

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu

I. BEWEGUNG UNDWIDERSTAND

Das Leben als das Prinzip der Selbstbewegung – zum Verständ-
nis des Lebens in der Philosophie der Antike, in der christlichen
Bibel und in der Philosophie des lateinischen Mittelalters . . . 29

Markus Enders

Zum Verständnis des Lebens in der Philosophie der Neuzeit bis
zur Gegenwart – ausgewählte Positionen von René Descartes
bis Michel Henry . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

Markus Enders

Leben und Ursprung
Der frühe Heidegger im Spannungsverhältnis zwischen
Lebensphilosophie und Neukantianismus . . . . . . . . . . . 126

Franziska Neufeld

Kontingenz und Bewusstsein in der phänomenologischen
Reduktion: Der Widerstand des Subjekts in der Epoché . . . 154

Camilla Croce

7



Alber (49216) / p. 8 /28.9.2021

Quasi-Ohnmacht
Selbstbehauptung aus bewusstseinstheoretischer Perspektive
bei Hans Blumenberg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

Sonja Feger

II. ERFAHRUNG UND ZEIT

Leben und Zeit. Von der Zeitlichkeit zur Allzeitlichkeit . . . . 203

Mingyu Wang

Martin Heidegger über das Verhältnis von Kunst und Leben . . 225

Karl Kraatz

Das Leben erfahren
Husserl, Cassirer, Merleau-Ponty . . . . . . . . . . . . . . . 246

Diego D’Angelo

Sein und Zeit und Leben – eine Interpretation der
Schelerschen Kritik an Heideggers Sein und Zeit . . . . . . . . 271

Sihan Wu

III. TRANSZENDENZ UND INNENWELT

Die Existenz »zum Unmöglichen«: eine Interpretation von
Maldineys Verständnis des menschlichen Lebens zwischen
Anthropologie, Psychopathologie und Ethik . . . . . . . . . . 301

Sylvaine Gourdain Castaing

Die ›pathische‹ Transzendenz des Lebens:
Heidegger und Lévinas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327

Chiara Pasqualin

Wittgensteins Bemerkungen über das Problem des Lebens
im Kontext gegenwärtiger Diskussionen . . . . . . . . . . . 349

Danka Radjenović

8

Inhalt



Alber (49216) / p. 9 /28.9.2021

Grundlinien einer Phänomenologie der Versunkenheit . . . . 367

Saulius Geniusas

IV. WELT UND PRAXIS

»Ent-fremdung« – Dialektik in Finks Ontologie des Sozialen . . 393

Annette Hilt

Wahrheit im Leben
Die grundlegende Pluralität der Seinsarten in Sein und Zeit
versus pragmatistische Deutungsansätze . . . . . . . . . . . 413

Anne Kirstine Rønhede

Zwischen Erlebnis und Ausdruck – Grundzüge einer
phänomenologischen Psychopathologie der Alzheimer-
Demenz im Rückgang auf die Lebenswelt . . . . . . . . . . . 435

Erik Norman Dzwiza-Ohlsen

Sozio-/Kulturelle Diversität und Schule:
Leben im Spannungsfeld der Praxis . . . . . . . . . . . . . . 461

Anne Lepper

Die Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 479

9

Inhalt



Alber (49216) / p. 10 /28.9.2021



Alber (49216) / p. 11 /28.9.2021

Vorwort

Christian Bermes

Die Diagnose Plessners aus dem ersten Drittel des 20. Jahrhunderts
ist bekannt. Jede Zeit, so seine Formulierung, findet ihr ›erlösendes
Wort‹ : Die begriffliche Infrastruktur des 18. Jahrhunderts richtet sich
an der ›Vernunft‹ aus, die des 19. Jahrhunderts an der ›Entwicklung‹
und die des 20. Jahrhunderts am ›Leben‹. Die Karriere der sogenann-
ten Lebenswissenschaften im Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert
ist ein Beleg dafür, aber natürlich auch und sicherlich besonders die
Karriere des Lebensbegriffs in der Philosophie, sei es nun in der ent-
stehenden Philosophischen Anthropologie, die dem Leben in den Dif-
ferenzen des Lebendigen nachgeht, in der Lebensphilosophie, die dem
Verlust von Lebensbedeutsamkeit entgegenzuwirken sucht, in der
Kulturphilosophie, die die sinnhafte Orchestrierung des mensch-
lichen Lebens thematisiert oder auch in der Sozialphilosophie, die
die institutionellen Gefüge sozialen Lebens problematisiert.

Eine sicherlich besondere Rolle spielt in diesem Kontext die Phä-
nomenologie. Mit Husserls Initiative, die vorausgesetzten Deutun-
gen des Lebens einzuklammern und aus dem intentionalen Erleben
dem lebendigen Bewusstsein eine Stimme zu geben, ergibt sich eine
Perspektive, die der Objektivität des Lebens nachgeht, indem die
Frage gestellt wird, wie Leben sich erleben kann. Freilich ist diese
Perspektive nicht frei von Missverständnissen. Denn es handelt sich
keineswegs um eine neuerliche Psychologisierung des Lebens und
ebenso wenig um eine schlichte Inszenierung beliebiger Stimmungs-
und Gefühlslagen. Im Gegenteil, die Husserlsche Herausforderung
besteht darin, in der Subjektivität des Erlebens eine eigene, nicht er-
setzbare und ebenso wenig überbietbare Objektivität des Lebensphä-
nomens zu erkennen. Bei aller Kritik im Einzelnen bleiben sowohl der
frühe Heidegger, Scheler, Merleau-Ponty und viele andere diesem
Programm verpflichtet. Und bei allen Schwierigkeiten ist bis heute
diese Perspektive von besonderer Bedeutung. Man liegt sicherlich

11



Alber (49216) / p. 12 /28.9.2021

nicht falsch in der Annahme, dass gerade diese Frage zu Beginn des
21. Jahrhunderts wieder eine besondere Renaissance erlebt.

2010 wurde die Graduiertenschule »Herausforderung Leben«
mit Unterstützung des Landes Rheinland-Pfalz an der Universität
Koblenz-Landau gegründet. Das Forschungsprogramm war keines-
wegs auf die Phänomenologie beschränkt. Doch das Potential der
Phänomenologie zeigte sich immer wieder auch in der systemati-
schen Auseinandersetzung mit der Analytischen Philosophie, der
klassischen Transzendentalphilosophie oder auch den Kulturwissen-
schaften. Mehr als 20 Nachwuchswissenschaftlerinnen konnten seit
der Einrichtung der Graduiertenschule ihre Forschungsprojekte
durchführen und in einem internationalen Netzwerk diskutieren.
Gäste aus Europa, Nord- und Südamerika, aber auch aus Asien nah-
men an den zahlreichen Workshops und Tagungen der Graduierten-
schule teil, die in inzwischen 11 Jahren durchgeführt wurden. Es bil-
dete sich ein lebendiges Forum philosophischer Forschung, in dem
Interdisziplinarität keine Floskel, sondern gelebte Wirklichkeit war.

Der vorliegende Band entstand aus der Initiative der Stipendia-
tinnen der zweiten und abschließenden Förderphase der Graduierten-
schule. Er versammelt Beiträge von Promovendinnen und Gästen, die
an der Graduiertenschule mitgewirkt haben. Sicherlich war es auch
immer eine Herausforderung, all die unterschiedlichen Perspektiven
zu synchronisieren und ineinander zu übersetzen. Vor allen Dingen
aber war es eine intellektuelle Freude, an den Diskussionen teilhaben
zu können und die Fortschritte und Weiterentwicklungen der For-
schungsprojekte begleiten zu dürfen. Auch wenn die institutionelle
Arbeit der Graduiertenschule nun nach mehr als 10 Jahren abge-
schlossen ist, so werden die Kooperationen weiter bestehen bleiben
und natürlich auch die herausfordernde Fragestellung, wie Leben als
eigenständiges Phänomen zur Sprache gebracht werden kann, ohne
sich in Reduktionismen verschiedenster Art zu verlieren.

12

Vorwort



Alber (49216) / p. 13 /28.9.2021

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin /
Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu

Leben in seiner Komplexität und Vielfalt ist eines derjenigen Phäno-
mene, die den Menschen in ihrer Fraglichkeit seit jeher vor Heraus-
forderungen und verschiedene Aufgabenhorizonte stellen. Schon die
durch diese Komplexität unmittelbar angeregte Frage »Was ist (das)
Leben?« verweist auf die diversen wissenschaftlichen Ansätze seiner
Erschließung. So fällt das Leben in den sogenannten Lebenswissen-
schaften nicht nur in den Aufgabenbereich der Grundlagenfor-
schung, in der die Lebensstrukturen und Prozesse der verschiedenen
Lebewesen und Lebensformen analysiert werden, es ist vor allem
auch Gegenstand der angewandten Wissenschaften, der (human-)
medizinischen Forschung und der Psychologie. Letztere zentrieren
sich dabei um das menschliche Leben, das wiederum Gegenstand wei-
terer, vornehmlich geisteswissenschaftlicher Ausrichtungen ist wie
der Kulturwissenschaften, der Soziologie und Erziehungswissen-
schaften – und nicht zuletzt der Philosophie.

Denn während die angeführten Wissenschaften sich auf thema-
tische Schwerpunktsetzungen des Lebens spezialisieren und seiner
auf diese Weise habhaft zu werden suchen, vermag es insbesondere
die Philosophie, das Leben in seiner Bedeutsamkeit für denMenschen
selbst, in seiner Perspektivität und Vielschichtigkeit, aber auch Ge-
gensätzlichkeit und Widersprüchlichkeit zu beleuchten. Wenn daher
im Folgenden von der Herausforderung des Lebens als menschliches
Leben die Rede ist, dann vor dem Hintergrund der philosophischen
Ausgangslage, dass sich der Mensch in seiner Lebendigkeit insbeson-
dere dadurch auszeichnet, die Fragwürdigkeit des Lebens implizit
oder explizit zum Thema zu machen. Und gerade diese, aus dem
menschlichen Leben selbst entspringende Fraglichkeit des Lebens
macht eines seiner konstitutiven Momente aus.

Doch wie erscheint dann dem fragenden Menschen das Leben,
das er selbst ist? Wie erlebt sich das Leben? Werden Fragen wie diese
gestellt, zeigt sich das Leben in seiner Prozesshaftigkeit und Wandel-

13



Alber (49216) / p. 14 /28.9.2021

barkeit. Denn der Mensch erfährt das Leben als eines, das in ständiger
Bewegung ist, weshalb sich das jeweils erlebte Leben trotz seiner
Kontinuität verändert. Als ein solch fortlaufender und sich vielfältig
gestaltender Prozess erscheint das Leben dem fragenden Menschen.
Damit wandelt sich die Frage »Was ist das Leben?« in die Frage »Wie
entfaltet und erlebt sich das Leben?« um. Es ist diese Frage nach dem
Wie, die in dem vorliegenden Sammelband im Zentrum steht. Denn
nur sie vermag das Leben gerade in seiner Bewegung, die es grund-
sätzlich auszeichnet, zu verfolgen, ohne diese zu unterbrechen und zu
fixieren. Dadurch wird das Fragen nach dem Leben zum integrierten
Teil von dessen Bewegung und gewinnt dadurch an Lebendigkeit.

Wird das Leben in seiner Entfaltung zum Thema einer expliziten
Auseinandersetzung, tritt auch die Pluralität als ein Wesensmoment
dieser Dynamik zutage. Denn einerseits wird das Leben immer mit
anderen Menschen geteilt, andererseits wird es auf unterschiedliche
und stetig variierende Weisen vollzogen. Damit eröffnet sich eine
Vielfalt an Möglichkeiten für (methodisch und inhaltlich) unter-
schiedliche Denkansätze innerhalb der Kontinuität, die durch den Ge-
genstand gegeben ist. Vor diesem Hintergrund ist ein Sammelband
ein geeignetes Medium, um einerseits mehrere Auffassungen aus
verschiedenen Perspektiven zu einem Spektrum des Lebens zusam-
menzuführen sowie andererseits durch eine Vielzahl an Fragen und
Antworten die polymorphe Wirklichkeit des Lebens herauszustellen.
So finden sich hier neben klassisch philosophischen Themen auch
Betrachtungen zum menschlichen Leben vor dem Hintergrund der
schulischen Bildung oder aber der Demenzforschung. Auch die unter-
schiedlichen Methoden und Zugänge – wie etwa begrifflich-histori-
sche, phänomenologische, anthropologische oder pädagogische –
spiegeln die besagte Vielfalt wider. Der pluralistische Ansatz wird
noch dadurch verstärkt, dass in vielen Beiträgen Vergleiche zwischen
Denkern und Positionen angestellt werden, die auf den ersten Blick
weit zu divergieren scheinen. Dabei versuchen die Autorinnen und
Autoren, die Kontinuität – das Gemeinsame und Verbindende – in-
nerhalb der nicht zu nivellierenden Pluralität der Ansichten hervor-
zuheben. Die Pluralität drückt sich hier in der vielstimmigen, aber
gemeinsamen Debatte über das Leben aus, welche durch Parallelen
und Kontrastierungen – die sich nicht auf die philologische Rekon-
struktion begrenzen – lebendig wiedergegeben wird. Wenngleich die
vorliegenden Beiträge eine Pluralität von Standpunkten und Antwor-
ten darbieten, zeigen sie eine Kontinuität auf, indem sie das einheit-

14

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu



Alber (49216) / p. 15 /28.9.2021

liche Anliegen teilen, das Kennzeichnende des Lebens durch ein
lebendiges Fragen hervorzuheben.

Pluralität und Kontinuität zeigen sich auch in den verschiedenen
Begriffen der vier Sektionen – Bewegung und Widerstand; Erfahrung
und Zeit; Transzendenz und Innenwelt; Welt und Praxis –, die wie-
derkehrende Motive der Überlegungen darstellen. Der Titel jeder
Sektion rekurriert auf ein Begriffspaar: Damit wird beabsichtigt, ein-
seitige und statische Beobachtungen zu vermeiden, um das Phäno-
men des Lebens in seiner konkreten Spannung und Dynamik spre-
chen zu lassen. In einigen Fällen weisen die verknüpften Begriffe auf
widersprüchliche Momente des Lebens hin, in anderen Fällen auf zu-
sammenhängende Bestandteile des Lebensprozesses. Unter diesen be-
grifflichen Prägungen fließt das Leben jedoch als ein Kontinuum, das
die verschiedenen Momente letztlich miteinander in Verbindung
bringt.

Auch die Leitfrage nach demWie der Entfaltung des Lebens lässt
sich in der Gliederung des Sammelbandes wiedererkennen. Die erste
Sektion konzentriert sich auf die Bewegung des Lebens und seiner
Strukturmomente, vor allem Widerstand und Ursprung. In der zwei-
ten Sektion wird der Akzent auf das Wie der Erfahrbarkeit dieser
Bewegung gelegt. Dabei erhält die Zeit ein besonderes Gewicht, da
sie formale Struktur und zugleich Objekt der Erfahrung ist. In der
dritten Sektion steht das Wie der Lebensbewegung in ihrer Ausrich-
tung auf Alterität, Sinn und Innenwelt im Mittelpunkt. Die vierte
Sektion fokussiert auf die Zusammenhänge und Dynamiken zwi-
schen dem Vollzug des Lebens und dem Rahmen, innerhalb dessen
es vollzogen wird.

Im Folgenden werden die Sektionen inhaltlich vorgestellt und die
einzelnen Beiträge in Bezug auf das Thema der jeweiligen Sektion
umrissen. Die erste Sektion thematisiert das dem menschlichen Le-
ben immanente Spannungsverhältnis zwischen Bewegung und Wi-
derstand. Der Begriff der Bewegung verweist dabei auf das wesent-
liche Grundmerkmal des Lebens überhaupt: Es ist ein lebendiger,
dynamischer Prozess, der sich nicht erst durch Anstöße und Wider-
stände von außen in Bewegung setzt, sondern vielmehr in Form der
Selbstbewegung sein Grundprinzip in sich selbst trägt. Das selbst-
bewegte menschliche Leben in dieser Welt wird von inneren Gegen-
sätzen bestimmt, es stößt auf Grenzen und Widerstände, die seine
schöpferische Kraft behindern bzw. hemmen, aber auch stärken und

15

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung



Alber (49216) / p. 16 /28.9.2021

steigern können. So befindet sich der Mensch in der Spannung zwi-
schen dem unmittelbaren Leben und der Theorie, zwischen Werden
und Vergehen, zwischen seinem Selbstsein und der Welt bzw. Wirk-
lichkeit, d.h. zwischen polaren Gegensätzen, die sein Leben fraglich
werden lassen, ihn aber auch vor Aufgaben und Herausforderungen
stellen und damit zugleich eine fruchtbare Potenzialität eigener Ge-
staltungsvielfalt mit sich bringen.

In seinen beiden begriffsgeschichtlichen Beiträgen zum Begriff
des Lebens in der Philosophie der Antike, der christlichen Bibel, der
Philosophie des lateinischen Mittelalters sowie in ausgewählten Posi-
tionen der Philosophie der Neuzeit bis zur Gegenwart gibt Markus
Enders einen philosophiehistorischen Überblick, der als Einführung
in die Thematik dieses Sammelbandes dient. Der erste Beitrag »Leben
als das Prinzip der Selbstbewegung – zum Verständnis des Lebens in
der Philosophie der Antike, in der christlichen Bibel und in der Phi-
losophie des lateinischen Mittelalters« rekonstruiert die wichtigsten
Antworten, die auf die Frage nach dem Wesen des Lebens in den
beiden philosophiegeschichtlichen Epochen der Antike und des Mit-
telalters gegeben wurden. Sie ergeben ein Grundverständnis des Le-
bens als eines meist geistmetaphysisch begründeten Prinzips der
Selbstbewegung, das sich in qualitativ unterschiedlichem Maße auf
verschiedenen Seinsstufen verwirklicht. In dem zweiten Aufsatz des-
selben Autors »Zum Verständnis des Lebens in der Philosophie der
Neuzeit bis zur Gegenwart – ausgewählte Positionen von René Des-
cartes bis Michel Henry« rückt die dem Leben immanente Gegen-
sätzlichkeit verstärkt in den Fokus der Betrachtung. In den dort be-
handelten Positionen äußert sich zumindest teilweise jene innere
Widerständigkeit des Lebens, die u. a. durch dialektische, historisti-
sche oder phänomenologische Ansätze aufgelöst wird oder auch
durch Selbstüberwindung (Arthur Schopenhauer, Friedrich Nietz-
sche) transzendiert werden soll. Eine spekulative Auszeichnung er-
fährt der Begriff des Lebens im Denken des Deutschen Idealismus,
und zwar vor allem in Gestalt eines absoluten Lebens beim späten
Fichte und des Prozesses der Selbstbewegung des Geistes bei Hegel.
Auf die Konzeption eines absoluten Lebens und dessen immanente
(Selbst-)Liebe und Seligkeit beim späten Fichte geht die radikalphä-
nomenologische Bestimmung des Lebens als eines reinen Selbst-
erscheinens bzw. einer Selbstaffektion bei dem französischen Lebens-
phänomenologen Michel Henry zwar nicht methodisch, aber sachlich
zurück.

16

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu



Alber (49216) / p. 17 /28.9.2021

Franziska Neufeld thematisiert in ihrem Beitrag »Leben und Ur-
sprung. Der frühe Heidegger im Spannungsverhältnis zwischen Le-
bensphilosophie und Neukantianismus« die genannte Spannung zwi-
schen Bewegung undWiderstand hinsichtlich der Frage, ob das Leben
in seiner Dynamik auf einen allgemeingültigen Ursprung zurück-
geführt werden kann oder einem solchen widersteht. Dabei ist zu-
nächst die Diltheysche These der Unhintergehbarkeit des Lebens
leitend, nach der jegliche metaphysischen und transzendentalen
Letztbegründungsansprüche zugunsten ihrer historischen Einbet-
tung in den menschlich-gegebenen Lebenszusammenhang als das Ur-
sprüngliche verworfen werden und die seitens des Neukantianismus
auf vehementen Widerstand trifft. Mit dem frühen Heidegger weist
die Autorin anschließend ein aus dem Leben selbst entspringendes
hermeneutisches Ursprungsverständnis auf, dasmathematisch-natur-
wissenschaftlich und metaphysisch orientierte Fundierungen auf
letzten, allgemeingültigen Prinzipien destruiert. Auf diese Weise
wird das menschliche Leben zu seinem eigentlichen Ursprungsboden
in seiner zu vollziehenden und selbstgestaltenden Potenzialität zu-
rückgeführt.

Dabei leistet auch das Subjekt selbst Widerstand gegenüber der
mit der transzendentalen Reduktion geforderten Voraussetzungs-
losigkeit bzw. Letztbegründung innerhalb der Phänomenologie Ed-
mund Husserls, wie Camilla Croce in ihrem Beitrag »Kontingenz
und Bewusstsein in der phänomenologischen Reduktion. Der Wider-
stand des Subjekts in der Epoché« herausstellt. Dabei legt die Autorin
in Anlehnung an Michel Foucault die phänomenologische Reduktion
als ein historisches Dispositiv aus, womit sie zunächst zeigt, dass in-
nerhalb der Reduktion vorausgesetzt ist, dass das natürliche Leben
nur durch das reflektierte Leben seine Wahrheit erhält. Das in der
Epoché gehaltene unbewusste Subjekt des Begehrens fällt somit aus
dem Wissensfeld der Reduktion heraus, wobei diese das Subjekt je-
doch gerade nicht ausschaltet, sondern lediglich verdrängt und ver-
leugnet. Mit Hilfe des philosophisch-archäologischen Ansatzes Gior-
gio Agambens und des psychoanalytischen Ansatzes Jacques Lacans
verweist Croce auf eine skeptische Epoché, die es ermöglicht, die phä-
nomenologische Reduktion außer Kraft zu setzen und jenes Subjekt
des Begehrens in seiner Kontingenz und Potenz wirken zu lassen, von
dem die Philosophie ihren Ausgang zu nehmen hat.

Sonja Feger hingegen vertieft in ihrem Beitrag »Quasi-Ohn-
macht. Selbstbehauptung aus bewusstseinstheoretischer Perspektive

17

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung



Alber (49216) / p. 18 /28.9.2021

bei Hans Blumenberg« die Spannung zwischen der Ohnmacht des
Menschen und der Übermacht der Wirklichkeit in den Schriften Blu-
menbergs. Blumenberg zufolge kann das Subjekt der Moderne die
Wirklichkeit als erdrückende, unbeeinflussbare und kaum zu über-
windende Größe erfahren. Wirklichkeit, wenn sie derart als absolute
wahrgenommen wird, gefährdet die Stellung des Menschen in der
Welt, sie figuriert als Widerstand, gegen den er sich, ›beinahe‹ ohn-
mächtig, mittels seiner Vernunft zur Wehr setzen muss. Mit Rück-
griff auf den phänomenologischen Begriff des Horizonts zeigt die
Autorin, dass dies dem Menschen gelingt, indem er Distanz zur
Wirklichkeit einnimmt und sich einen offenen, freien Raum von
Möglichkeiten schafft, um sich gegen eine übermächtigeWirklichkeit
zu behaupten.

In Bezug auf die Thematik der zweiten Sektion Erfahrung und
Zeit ist zunächst der Sachverhalt zu beachten, dass sich das mensch-
liche Leben als offen für unterschiedliche Erfahrungsformen erweist.
Die Beiträge dieser Sektion konzentrieren sich also nicht auf die be-
reits fixierte empirische Erfahrung, die objektiv beobachtbar sowie
systematisch kontrollierbar ist und daher der Erfahrungswissenschaft
zugrunde liegt; ebenso wenig behandeln sie Ansätze, in denen die
Erfahrung auf den rein subjektiven Sinneseindruck zurückgeführt
wird. Vielmehr wird ein von der phänomenologischen Methode ge-
prägter Spielraum eröffnet, in dem sich die Autorinnen und Autoren
bewegen. Hierbei sind die Erfahrungen unmittelbar gegeben, d.h.,
sowohl deren Inhalte als auch ihre formalen Ordnungen sind evident
anschaulich. Daraus ergibt sich einerseits die Anschauung, dass die
Erfahrung einen unmittelbaren Zugang zummenschlichen Leben bil-
det, andererseits die Möglichkeit, die Erfahrung und damit das
menschliche Leben einer theoretischen Betrachtung zu unterziehen,
also die angeschauten Wesenheiten beschreibend zum Ausdruck zu
bringen. Als eine der grundlegendsten Ordnungen hebt sich die Zeit
hervor, die den kontinuierlichen Erfahrungsstrom des Lebens durch-
formt. Nach den verschiedenen Zeitmodi lässt sich der Erfahrungs-
bereich in wesentlich unterschiedliche Sphären aufteilen, in denen die
vielfältigen Lebenserkenntnisse ausgearbeitet werden können.

Während alle in unseren lebendigen Erlebnissen gegebenen Ge-
genstände sich der Ordnung und Regelung der Zeit unterziehen –
woran wir im Alltagsleben nie zweifeln –, weigert sich allerdings die
wissenschaftliche Erfahrung, in diesem zeitlichen Fluss ›mit-
zuschwimmen‹. Wissenschaftliche Sätze, die sich auf ideale Gegen-

18

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu



Alber (49216) / p. 19 /28.9.2021

stände richten, beanspruchen vielmehr aus der naiven Perspektive
gesehen eine zeitlose Gültigkeit, bzw. aus der Perspektive der phäno-
menologischen Einstellung eine Allzeitlichkeit. Mingyu Wangs Auf-
satz »Leben und Zeit. Von der Zeitlichkeit zur Allzeitlichkeit« widmet
sich mit Blick auf Husserls transzendentale Phänomenologie der Fra-
ge, wie der Zusammenhang zwischen der alltäglichen Zeitlichkeit und
der wissenschaftlichen Allzeitlichkeit verstanden werden kann. Eine
Analyse der Konstitution der Zeitlichkeit erlaubt es, sich die Unter-
schiede zwischen idealen und realen Gegenständen sowie die Mög-
lichkeit, identisch ideale Gegenstände überhaupt zu konstruieren,
nahezubringen.

Von der sukzessiv verlaufenden Zeit hebt sich die Erfahrung des
Kunstwerks ab, in der wir vor einem uns tief berührenden Kunstwerk
erstarren, als würde die Zeit aufhören zu fließen. So entdeckt Karl
Kraatz in seinem Beitrag »Martin Heidegger über das Verhältnis
von Kunst und Leben« auf der Grundlage einer eingehenden Schil-
derung dieser merkwürdigen Erfahrung in der Abhandlung Der Ur-
sprung des Kunstwerkes die die Wirklichkeit umbildende Kraft der
Kunst. Weil es eine andere Art von Bezug zum Seienden ist, die durch
die Frage nach dem Sein des Kunstwerks aufscheint, bringt die Kunst-
erfahrung – als durchbreche sie die gegebene Zeitlinie – folglich einen
neuen Anfang hervor. Die Erfahrung der Kunst stellt das gängige
Verständnis der Zeit als Kontinuum infrage. Von diesem Moment an
ist der Mensch fähig, ein besonderes, lebendiges Wissen um sein Le-
ben zu gewinnen.

Die heikelste Frage ist jedoch offenbar die, wie der lebendige
Mensch sein eigenes Leben überhaupt ohne konkrete Inhalte, die es
erfüllen, erfahren kann. In dem Beitrag »Das Leben erfahren. Hus-
serl, Cassirer, Merleau-Ponty« zeigt Diego D’Angelo die jeweiligen
Konzeptionen der drei Autoren in Bezug auf diese seltsame Erfah-
rungsmöglichkeit auf und analysiert sie im Vergleich miteinander.
Ein Resultat ist die gemeinsame Einsicht, dass unser Leben auf der
untersten Ebene von einer Art Puls oder Pulsschlag strukturell be-
stimmt wird, der zugleich das Zeitverständnis der drei genannten
Autoren fundiert bzw. ihnen zufolge die Zeitlichkeit charakterisiert.
Es ist, so D’Angelo, dieses Fühlen des Pulses, das unser eigenes Leben
erfahrbar macht, und nur anhand der Erläuterung von dessen Erfahr-
barkeit kann das Leben überhaupt als Gegenstand der Phänomeno-
logie gelten.

Auf das Leben selbst, aber aus einer anderen Perspektive, kon-

19

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung



Alber (49216) / p. 20 /28.9.2021

zentriert sich auch Sihan Wu in ihrem Beitrag »Sein und Zeit und
Leben – eine Interpretation der Schelerschen Kritik an Heideggers
›Sein und Zeit‹«. Dabei steht die Todes›erfahrung‹ im Mittelpunkt
der Diskussion, die den Gegensatz des Lebens und zugleich das Ende
der Zeit markiert. In ihrem Beitrag zeigt die Autorin die Unterschiede
zwischen Martin Heideggers und Max Schelers Positionen in Hin-
blick auf die Frage auf, wie die Zeitlichkeit jeweils mit dem Sein und
dem Leben zusammenhängt. Während Heidegger das Leben des
Daseins zugrunde legt und die Zeitlichkeit als Horizont von dessen
Seinsverständnis interpretiert, wird bei Scheler das Leben mit seiner
zeitlichen Charakteristik hinsichtlich der Auseinandersetzung mit
dem Geist verstanden, der jedoch wesenhaft überzeitlich ist. Der
Geist wird hier als äußerlicher Fundierungspunkt des Lebens ver-
standen, der sich stets im Widerstreit mit dem Leben befindet. Im
Ausgang von Scheler weist Wu daher nicht nur auf eine andere Mög-
lichkeit der Ontologie hin, der eine überzeitliche Dimension zu-
zuschreiben ist, sondern auch auf eine metaphysische Auffassung
des Lebens.

Die Beiträge der Sektion Transzendenz und Innenwelt lassen
sich auf den Leitgedanken zurückführen, dass das Leben durch eine
Tendenz zum Transzendieren gekennzeichnet ist. Das Transzendie-
ren, verstanden als eine Dynamik des Lebens, wird hier entweder
explizit analysiert oder aber es lässt sich aus dem Kontext als ein
implizites Thema herausarbeiten. Zu transzendieren bedeutet keine
mystische Erhebung des Lebens zu einer vermeintlichen Überwelt,
sondern ein Überschreiten bestimmter, dem Leben immanenter
Grenzen, welches im Bereich der Menschenwelt statthat und daher
durchaus anthropologisch zu deuten ist. Dieses Transzendieren kann
sich sogar lediglich in der Innenwelt abspielen, sodass diese zum
paradoxalen Ort einer immanenten Transzendenz wird. Im Allge-
meinen bezeichnet die Transzendenz im Kontext dieser Sektion kein
Attribut des Göttlichen, sondern das Proprium des menschlichen Le-
bens, das auf unterschiedliche Weisen transzendiert wird bzw. ›trans-
zendent‹ ist. Einige dieser unterschiedlichen Entfaltungsweisen der
transzendenten Dynamik des Lebens werden in den Überlegungen
dieser Sektion ausgelotet.

In ihrem Beitrag »Die Existenz ›zum Unmöglichen‹ : eine Inter-
pretation von Maldineys Verständnis des menschlichen Lebens zwi-
schen Anthropologie, Psychopathologie und Ethik« zeigt Sylvaine
Gourdain Castaing anhand der Überlegungen von Henri Maldiney,

20

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu



Alber (49216) / p. 21 /28.9.2021

dass der gesunde Mensch transzendieren kann, während der psycho-
tische in seiner Transzendenz immer scheitern muss. Das Transzen-
dieren wird hier also als die Fähigkeit der Existenz herausgestellt,
über ihre Entwürfe und Prognosen hinauszugehen, um sich für das
zu öffnen, was jedem subjektiven Umgrenzungsversuch entgeht – für
das Überraschende und Unvorhersehbare, für das, was Maldiney das
»Ereignis« nennt –, und sich von diesem verwandeln zu lassen. Zum
Bereich des Unvorhersehbaren gehört auch die Existenz des Anderen.
Somit ist der Mensch in der echten Begegnung mit dem Anderen
aufgefordert, (sich) zu transzendieren: Er muss über sich und seine
Erwartungen hinausgehen, nicht nur, um er selbst zu werden, son-
dern auch, um dem Anderen diese Möglichkeit zu geben.

Die Spannung zwischen der entwerfenden Kraft der Existenz
und ihrer Ausgesetztheit an das, was sich dem Entwurfsvermögen
ursprünglich entzieht, steht im Zentrum von Chiara Pasqualins Bei-
trag »Die ›pathische‹ Transzendenz des Lebens: Heidegger und Lévi-
nas«. Die Autorin nimmt ihren Ausgangspunkt von Heideggers vor-
wiegender Deutung der Transzendenz in den 1920er Jahren – eine
Deutung, die dieses Phänomen mit dem Verstehen des Seins gleich-
setzt und somit in ein hermeneutisches Verständnismodell von
Transzendenz mündet. Im Unterschied dazu versucht Pasqualin, die
Idee einer ›pathischen‹ Transzendenz zu skizzieren. Dabei wird der
Akzent darauf gelegt, dass das Leben nicht primär aufgrund seines
Verstehensvermögens transzendent ist, sondern auf eine ursprüng-
lichere Weise dank seiner Affektivität, d.h. einer strukturellen ›Affi-
zierbarkeit‹ durch die Alterität als subjekt-unabhängiger Dimension.
Hier geht es um keine Bewegung des Transzendierens im engeren
Sinne, sondern eher um ein Bewegt-sein, das für die Existenz un-
umgänglich ist und sie über die Grenzen ihrer hermeneutischen
Kräfte hinausversetzt.

Ein anderer Modus des Transzendierens zeigt sich darin, dass das
Leben vom Faktischen nicht völlig befriedigt wird und über diesen
Bereich hinaus einen Sinn sucht. Auf die Frage nach dem Sinn des
Lebens geht Danka Radjenović in ihrem Beitrag »Wittgensteins Be-
merkungen über das Problem des Lebens im Kontext gegenwärtiger
Diskussionen« ein, in dem Ludwig Wittgensteins Gedanken zu dieser
Thematik rekonstruiert werden. Die Frage nach dem Sinn zeugt da-
von, dass im Leben die Tendenz liegt, die Tatsachen und das Wissen
über diese zu transzendieren. Vom frühen Hauptwerk Wittgensteins
ausgehend wird der Behauptung nachgegangen, dass die Antworten,

21

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung



Alber (49216) / p. 22 /28.9.2021

welche die Wissenschaften liefern, keinen Beitrag zum Problem des
Lebens leisten – einem Problem, das, wie die Autorin im Anschluss an
das spätere Werk Wittgensteins nahelegt, nicht nur auf dem Weg der
Theorie, sondern vor allem durch eine Veränderung des Lebens prak-
tisch ›gelöst‹ werden kann. Auf den Drang zum Transzendieren kann
letztlich auch die Tendenz zurückgeführt werden, etwas über den
Sinn des Lebens sagen zu wollen – eine anthropologische Konstante,
welcheWittgenstein in seinem Vortrag über Ethik anerkennt und tief
respektiert.

Es hat sich gezeigt, dass und wie sich die Transzendenz-Dynamik
in Bezug auf den anderen Menschen intersubjektiv entfaltet. Ist aber
auch ein intrasubjektives Transzendieren, ein Transzendieren inner-
halb der Innenwelt, denkbar? Das zumeist unberücksichtigte Phäno-
men der Versunkenheit, das im Fokus von Saulius Geniusas’ Beitrag
»Grundlinien einer Phänomenologie der Versunkenheit« liegt, er-
laubt es, diese Frage positiv zu beantworten. Der Autor beschreibt
die Versunkenheit als eine Erlebnisart, in der sich das subjektive Be-
wusstsein der gegenwärtigen Lage in unterschiedlichen Graden ver-
mindert und das Ich als Subjekt der Erfahrung in die innere Welt – in
die vergangene, die künftige oder eine Phantasiewelt – vertieft ist. In
der Versunkenheit findet daher eine Verschiebung des erfahrenden
Ichs statt, das über die Dimension des ›Hier und Jetzt‹ in die Dimen-
sion des ›Da und Dort‹ übergeht. In dieser Verschiebung lässt sich ein
Transzendieren erkennen: Denn das Leben geht über die Grenzen des
Gegenwartshorizonts und dessen raumzeitliche Bedingungen hinaus,
womit sich letztlich eine andere Dimension eröffnet, in der sich das
Subjekt freier bewegen kann.

In der vierten Sektion Welt und Praxis wird das menschliche
Leben vor dem Hintergrund dessen untersucht, dass es immer schon,
wie aus einer phänomenologischen Perspektive gesagt werden kann,
hier gelebt wird. Dass das Leben gelebt wird, besagt in Bezug auf
menschliches Leben zugleich, dass gehandelt wird. Dieses Handeln
wiederum geschieht hier, und damit stellt sich die Frage nach dem
Status dessen, ›worin‹ gehandelt wird – mit der Entfaltung dieser
Frage ist also die Weltthematik verbunden. Aus einem nicht-phäno-
menologischen Blickwinkel gesehen wäre es naheliegend, die Praxis,
in der das Leben vollzogen wird, gerade als ein dynamisches Gegen-
stück zur Welt – im Sinne eines statischen Hintergrunds, in der das
Handeln geschieht – zum Thema werden zu lassen. Die Zugänge der
vorliegenden Beiträge, die der (hermeneutischen) Phänomenologie,

22

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu



Alber (49216) / p. 23 /28.9.2021

der Psychopathologie und den Erziehungswissenschaften zugeordnet
werden können, untersuchen die Grundbestimmungen ›Welt‹ und
›Praxis‹ dagegen vorwiegend in ihrem Verwobensein miteinander. In
der folgenden Übersicht über die einzelnen Beiträge werden die un-
terschiedlichen Weisen, wie diese Verbindung von Welt und Praxis in
Bezug auf das Leben behandelt wird, näher dargestellt.

Annette Hilt entfaltet in ihrem Beitrag »›Ent-fremdung‹ – Dia-
lektik in Finks Ontologie des Sozialen« drei unterschiedliche Dimen-
sionen von Welt, die sie mit Ausgangspunkt in der Mehrdeutigkeit
im Begriff ›Erscheinen‹ bei Eugen Fink entwickelt. Die Welt als der
sich entziehende, von uns geteilte Rahmen, in dem etwas erscheinen
kann, wird insofern mit dem Begriff der Praxis verbunden, als bei
Fink eine existenzielle Dimension des Erscheinens thematisiert wird,
in der die dialektische Homologie von Mensch und Welt in sozialen
Praktiken zum Ausdruck kommt. Die Nachzeichnung der Dialektik
des Erscheinens bei Fink wird bei Hilt umrahmt von einer Gegen-
überstellung mit Husserls Konzeption von Welt einerseits und einem
Dialog zwischen der kosmologischen Dimension von Welt bei Fink
und dem Denken der Unendlichkeit von Emmanuel Lévinas anderer-
seits.

Anne Kirstine Rønhede untersucht in ihrem Beitrag »Wahrheit
im Leben. Die grundlegende Pluralität der Seinsarten in ›Sein und
Zeit‹ versus pragmatistische Deutungsansätze« die Rolle der Praxis
in Heideggers Wahrheitskonzeption. Dabei stellt sie infrage, ob die
These der Priorität der Praxis den Beschreibungen der unterschied-
lichen Seinsarten in Sein und Zeit – die ihr zufolge bei Heidegger mit
unterschiedlichen Wahrheitsformen zusammengehen – gerecht wird.
Ihrer These entsprechend, dass der Mensch seiner Konstitution we-
gen (wie Heidegger sie nachzeichnet) die Welt grundsätzlich in einer
pluralen Weise erschließt, argumentiert sie dafür, dass es Welt im
Heideggerschen Sinne zwar ohne Praxis nicht geben kann, dies je-
doch keine Priorität der Praxis gegenüber anderen Weisen zu er-
schließen bedeutet. Diese These präsentiert sie anhand einer Aus-
einandersetzung mit pragmatistischen Deutungsansätzen von Sein
und Zeit.

Erik Dzwiza-Ohlsens Beitrag »Zwischen Erlebnis und Ausdruck
– Grundzüge einer phänomenologischen Psychopathologie der Alz-
heimer-Demenz im Rückgang auf die Lebenswelt« stellt die Vorzüge
eines phänomenologischen Zugangs zur Demenz gegenüber einem
naturalistischen dar, indem der Autor für die Unverzichtbarkeit einer

23

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung



Alber (49216) / p. 24 /28.9.2021

Berücksichtigung der subjektrelativen Perspektive der lebenswelt-
lichen Person sowohl für die Definition der Demenz als auch für den
Umgang mit dieser Krankheit argumentiert. Dabei wird die spezi-
fische Praxis des Umgangs mit Alzheimer-Demenz in seinem Beitrag
im Ausgang von Husserls Konzeption der Lebenswelt entwickelt.
Sein Ziel ist es, einen würdevollen Umgang mit erkrankten Personen
in unserer Gesellschaft zu ermöglichen, indem er zu einem Verständ-
nis der Demenz als Krankheit einer Person – und nicht vorrangig als
Defekt des Gehirns – beiträgt. Die Verbindung zwischen der (Per-
spektive der Lebens-)Welt und der Praxis (im Umgang mit Demenz)
wird dementsprechend hergestellt, indem auf die unerwünschten Fol-
gen für die Praxis aufmerksam gemacht wird, die aus einer Vernach-
lässigung der Bezugnahme auf die lebensweltliche Perspektive ent-
stehen.

Anne Lepper befragt in ihrem Beitrag »Sozio-/Kulturelle Diver-
sität und Schule: Leben im Spannungsfeld der Praxis« die konkrete
Praxis der Erziehung innerhalb des deutschen Schulsystems kritisch
in Bezug auf Bildungsgerechtigkeit. Die Autorin argumentiert dafür,
den Begriff der Bildung, anstatt ihn allein durch die empirischen Bil-
dungswissenschaften festzulegen, verstärkt anhand der Bildungsphi-
losophie zu betrachten, um Werte für das pädagogische Handeln zu-
rückzugewinnen, die es den Kindern und Jugendlichen ermöglichen,
vernunftbasierte Autonomie zu entwickeln. Dabei stellt sie die An-
erkennung als Bedingung der Möglichkeit von Bildung dar. Mit die-
ser Betonung der Notwendigkeit von Anerkennung für die Möglich-
keit der Heranwachsenden, sich zu bilden, möchte sie einen Beitrag
leisten, um der aktuell bestehenden Bildungsungerechtigkeit, die sie
in erster Linie mit Bezug auf Kinder mit Migrationshintergrund dar-
stellt, entgegenzuwirken. In diesem Beitrag wird somit dazu auf-
gefordert, korrigierend in eine konkrete Praxis innerhalb einer fak-
tischen ›Welt‹ einzugreifen.

Nach diesem Überblick über die Sektionen sollen abschließend einige
Worte zu dem Forschungsumfeld gesagt werden, in dem sich das vor-
liegende Projekt entwickelt hat. Der Sammelband ist im Rahmen der
Graduiertenschule Herausforderung Leben der Universität Koblenz-
Landau, Campus Landau, entstanden. In ihrer zehnjährigen Ge-
schichte hat die Graduiertenschule Stipendiatinnen aus der ganzen
Welt versammelt, die Promotions-, Post-Doc- und Habilitationspro-
jekte zum Thema ›Leben‹ – vorwiegend in den Bereichen der Philo-

24

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu



Alber (49216) / p. 25 /28.9.2021

sophie und der Erziehungswissenschaften – entwickelt haben.1 Die
insgesamt 22 geförderten Projekte konnten dank ihrer Vielfalt ver-
schiedene Dimensionen dieses komplexen Phänomens erforschen.
So wurde mit den unterschiedlichen Forschungsprojekten ein breites
Spektrum an Zugängen zu diesem Thema entfaltet, die sich nicht in
einigen wenigen Sätzen zusammenfassen lassen. Und dennoch waren
trotz der unterschiedlichen Gegenstände – von der bildenden Wir-
kung der Musik bis hin zur Mensch-Tier-Differenz – immer wieder
Fragen angesprochen, in denen das reflexionsfähige menschliche Le-
ben als bildendes, rezeptives und relationales Wesen an erster Stelle
betroffen ist.

Mit diesem Sammelband wird ein Einblick in das Gedankenlabor
gewährt, für das die Graduiertenschule die notwendigen Rahmen-
bedingungen zur Verfügung gestellt hat. Zahlreiche Ergebnisse der
zehnjährigen Forschung wurden bereits publiziert (und weitere sind
in den nächsten Jahren noch zu erwarten) – hier wird jedoch ein ge-
meinsames Werk vorgelegt. Dieser Band soll somit auch Zeugnis der
gemeinsamen Arbeit und des (formellen wie informellen) Austau-
sches innerhalb der Graduiertenschule sein.

Bei den Autorinnen und Autoren der hier versammelten Bei-
träge handelt es sich sowohl um ehemalige Stipendiatinnen als auch
um Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen, die anlässlich von der
Graduiertenschule organisierter Veranstaltungen in Form von Ta-
gungen und Werkstattgesprächen als Gäste eingeladen wurden und
als wichtige Gesprächspartnerinnen und -partner für die Durchfüh-
rung der einzelnen Projekte und der gemeinsamen Forschung galten.
Mit ihren Aufsätzen haben die Autoren und Autorinnen einen Raum
des schriftlichen Austausches geschaffen, der über die Horizonte der
Graduiertenschule hinaus in die Öffentlichkeit geht. Die Beiträge
spiegeln demnach inhaltliche Richtungen und Tendenzen wider, die
in der Graduiertenschule im Zentrum standen, und liefern zusätzlich
innovative Ergebnisse in Bezug auf den jeweiligen fachspezifischen
Forschungsstand der vorliegenden Untersuchungen.

25

Leben in lebendigen Fragen – eine Einleitung

1 Einzelne Projekte wurden auch in der Germanistik, Romanistik und Soziologie aus-
gearbeitet. Einen Überblick über die Forschungstätigkeit der Graduiertenschule bieten
die folgenden zwei Berichte: Annika Hand, »Graduiertenschule Herausforderung
Leben an der Universität Koblenz-Landau«, in: Interdisziplinäre Anthropologie, 5,
2017, 205–216; Annika Hand u.a., »Graduiertenschule Herausforderung Leben an
der Universität Koblenz-Landau – Entwicklungen«, in: Interdisziplinäre Anthropo-
logie 7, 2019, 151–161.



Alber (49216) / p. 26 /28.9.2021

Wir Herausgeberinnen möchten hiermit den Autorinnen und Auto-
ren für ihre Mitwirkung am Sammelband, ihr Engagement sowie die
gelungene gemeinsame Arbeit danken, ohne die dieser Band in der
vorliegenden Form nicht möglich gewesen wäre. Unser besonderer
Dank gilt Herrn Prof. Dr. Christian Bermes, Sprecher der Graduier-
tenschule Herausforderung Leben, für die wertvolle Unterstützung
dieses Projektes und das Schaffen eines freien Denkhorizontes. Das
Projekt wird aus Mitteln der Graduiertenschule finanziert. Zusätzlich
danken wir Danka Radjenović als Koordinatorin der Graduierten-
schule im Jahr 2020 für die Organisation und die hilfreiche Teilnahme
am Projekt während der Anfangsphase bei der Planung des Bandes.
Auch möchten wir unserer studentischen Hilfskraft Maria Pape für
die Unterstützung in der Übersetzungsarbeit danken. Schließlich
danken wir Herrn Dr. Martin Hähnel für die Aufnahme dieses Sam-
melbandes im Alber-Verlagsprogramm sowie den Mitarbeiterinnen
und Mitarbeitern von Alber für die gute Zusammenarbeit.

26

Franziska Neufeld / Chiara Pasqualin / Anne Kirstine Rønhede / Sihan Wu


