
1 Einleitung

Übersicht

Wie lässt sich die Entstehung unterschiedlicher Bewusstseinszustände im Alltag
erklären – zwischen Gelassenheit und Panik? Undwas lässt sich praktisch tun, um
gelassener zu werden? Um diese beiden Fragen geht es in dem hier vorliegenden
Buch.

Wie entsteht Gelassenheit? Es wird zunächst eine neue, grundlegende Theorie
der mentalen Selbstregulation vorgestellt, die zum Ziel hat, die Entstehung
von innerer Unruhe und Konflikten theorieübergreifend zu erklären (cKap. 2,
cKap. 4 und cKap. 7).

Auf dieser Grundlage wird dann dieMethode der Introvision als eine Form der
praktischen Anwendung dieser Theorie im Alltag ausführlich und anhand von
vielen Beispielen beschrieben. Ziel der Introvision ist es, innere Konflikte und
mentale Blockaden aufzulösen und so Gelassenheit und Handlungsfähigkeit
wiederzugewinnen.

DieMethode der Introvision ist eine von der Verfasserin (Wagner, 1984b, 1988,
2004) in Zusammenarbeit mit anderen entwickelte Methode der mentalen
Selbstregulation, die in früheren Veröffentlichungen zunächst als Methode der
Konfliktauflösungsberatung (Wagner, 1984b) und dann als imperativzentriertes
Focusing (z. B. Iwers-Stelljes, 1997) bezeichnet wurde. 2001 haben wir dafür den
Begriff der Introvision eingeführt. Die Introvision und die ihr zugrunde liegen-
den Theorien sind das Ergebnis eines umfangreichen und langjährigen For-
schungsprogramms zur mentalen Selbstregulation unter der Leitung der Ver-
fasserin an der Universität Hamburg.

Die Wirksamkeit der Introvision ist inzwischen vielfach praktisch erprobt und
in einer Reihe von empirischen Untersuchungen belegt worden. Introvision ist
eine Methode des Selbstmanagements, die man erlernen und dann im Alltag
selbstständig anwenden kann. Wie das geschieht, wird in diesem Buch anhand
von vielen Beispielen erläutert werden. »Wer Tore schießen will, muss frei sein im
Kopf«, so ein alter Fußballerspruch. Ziel der Introvision ist es, den Kopf wieder
freizubekommen. Introvision bedeutet wörtlich genommen »Hineinschauen« in
das, was im Kopf vor sich geht. Wie das praktisch funktioniert, wohin dabei zu
schauen ist und warum der Kopf dadurch wieder frei wird, wird in diesem Buch
ausführlich erläutert werden.

19

978-3-17-034170-8_D.3d 19 9/17/2021 15:14:15



1.1 Zwischen Gelassenheit und Panik:
das Psychotonusmodell

Ziel der Introvision ist es, die innere Gelassenheit in schwierigen Situationen zu-
rückzugewinnen. Deshalb stellt sich als Erstes die Frage, was es bedeutet, gelassener
zu werden.

1.1.1 Gelassenheit

Gelassenheit bedeutet einen Zustand innerer Ruhe, verbunden mit Wohlbefinden,
Heiterkeit, Besonnenheit und innerem Gleichmut.

Gelassenheit ist damit etwas grundlegend anderes als aufgesetzte, vorgeschobene
oder gespielte Gleichgültigkeit im Sinne von »Das ist mir doch egal!«. Der Unter-
schied liegt darin, dass wirkliche Gelassenheit einhergeht mit innerer Ruhe und
Offenheit für die Umwelt, mit tiefer Empfindungsfähigkeit und Einfühlungsfähig-
keit in andereMenschen, während die oben gemeinte »Gleichgültigkeit« das Resultat
von Konfliktumgehungsstrategien ist (z. B. Abwerten, Ausblenden oder Rationali-
sieren; mehr dazu cKap. 4). Im Alltag lassen sich unterschiedliche Ausprägungen
von Gelassenheit unterscheiden, wie im Folgenden zunächst anhand von drei Bei-
spielen gezeigt werden soll.

Beispiel 1: Gelassenheit inmitten von Hektik

Die vermutlich häufigste Form der Gelassenheit im Alltag besteht darin, dass jemand
inmitten von Hektik unaufgeregt bleibt, die innere Ruhe bewahrt und ausgeglichen
reagiert.

Ein besonders eindrucksvolles Beispiel dafür, dass es auch in Krisensituationen
möglich ist, gelassen zu bleiben, gibt der folgende Bericht, den einer der Passa-
giere geschrieben hat, der 1977 bei der Entführung der »Landshut« zusammen
mit 90 weiteren Personen in Mogadischu fünf Tage lang von vier arabischen
Terroristen als Geisel festgehalten wurde. Während dieser Zeit wurden die Pas-
sagiere und Besatzungsmitglieder rund um die Uhr von den bewaffneten Gei-
selnehmern bedroht; der Flugkapitän Jürgen Schumann wurde vor aller Augen
erschossen, es gab Schein-Exekutionen und wiederholt wurden Geiseln miss-
handelt.

Fünf Tage als Geisel
»Sechs Monate sind vergangen, seit ich aus Mogadischu zurück bin. Was sich damals in den
fünf Tagen und fünf Nächten an Ereignissen zutrug, kommt mir immer nur in einzelnen
Episoden oder Gedankenkomplexen in Erinnerung. (…)

Gewisse Erfahrungen sind eben nur ganz selten und in ganz besonderen Situationen
möglich. Undwer hat schon fünf Tage und fünf Nächte rund um die Uhr einen Pistolenlauf,
zwei Handgranaten und – bei den Ultimaten zwei Sprengladungen vor Augen gehabt,
brutale Misshandlungen von Frauen, Schein-Exekutionen und die Erschießung eines mit
erhobenen Händen knieenden Menschen aus zwei Metern Entfernung miterlebt! Dem

20

1 Einleitung

978-3-17-034170-8_D.3d 20 9/17/2021 15:14:28



Mitempfinden derer, die nicht dabei waren, sind eben Grenzen gesetzt. (…) Es gibt etwas,
das der Vermittlung an andere verschlossen bleibt, wenn sie nicht selbst schon einmal von
der Grenze zwischen Leben und Tod zurückgekehrt sind:

Wie man – das unabwendbare Ende vor sich – an seine Angehörigen denkt (was war, was
wird sein?); wie man – den Tod unmittelbar vor Augen – sein Leben überblickt (wie ist es
gewesen?); was man – im Angesicht des Todes – über den Tod denkt (was mag wohl kom-
men?). Fragen in die Vergangenheit – Fragen in die Zukunft…

Doch bevor es zu diesen Fragen kam, war da zunächst die akute Gegenwart. Schon nach
wenigen Sekunden ist mir klar, was hier vorgeht. Nachdem dann über den Bordlautsprecher
die In-Gewaltnahme der Maschine verkündet ist und die Nichtbeachtung eines der gege-
benen Befehle mit sofortiger Erschießung bedroht worden ist (»will be executed immedia-
tely«), nachdem die Stewardessen und die Passagiere aus der ersten Reihe der Touristenklasse
ins Heck der Maschine getrieben worden sind, nachdem sie einzeln nach vorne befohlen,
nachWaffen gefilzt und dann auf einen der freien Plätze dirigiert sind (dieMaschine ist nicht
voll ausgebucht), und nachdem wir nun alle angegurtet mit Händen über dem Kopf dasit-
zen, da besteht nun erstmals Gelegenheit, ruhige Gedanken zu fassen. Und ich denke nach.

Für die Beendigung dieses Abenteuers gibt es verschiedene Vermutungsvariationen, die
aber im Wesentlichen auf zwei Möglichkeiten zusammenschrumpfen: glücklicher oder
tödlicher Ausgang.

Über dieMöglichkeiten des Überlebens nachzudenken, bringt jetzt nicht viel; auf welche
Weise es auch immer gelingen mag, entscheidend ist dabei nur das Überleben, später kann
man weiterdenken. Das ist bei der zweiten Möglichkeit anders, dann ist das Denken vorbei.
Ob diese zweite Lösung, das physische Ende, durch Pistolenkugeln, Handgranaten,
Sprengstoff, Bruchlandung, Absturz, Explosion oder durch Feuer erfolgt oder durch eine
Kombination dieserMöglichkeiten, ist im Endresultat gleich: Es ist der Tod. Nur er, der über
alle diese Variationen Dominierende, ist erwägenswert. Ich kann morgen durch einen Au-
tounfall oder durch eine Krankheit sterben. Einen solchen Tod müßte ich hinnehmen. Was
ist anders bei diesem Tod? Nichts, ich muß auch diesen akzeptieren.Daheim hatten sich alle
meine Kinder – sonst vom Norden bis Süden in der Bundesrepublik verstreut – zu einem
Krisenstab zusammengefunden und kurz vor Ablauf des allerletzten Ultimatums in einem
Telegramm an den Bundeskanzler zur Rettung der Geiseln die Freilassung der Gefangenen
gefordert. (…)

Mich jedenfalls hat dieses Akzeptieren meines möglichen Todes in den Stand gesetzt,
diese fünf Tage und fünf Nächte durchzustehen, ohne auch nur ein einziges Mal – (hier sehe
ich die verständnislosen, wenn nicht gar ungläubigen Blicke vieler meiner Zuhörer vor
mir) – ohne auchwirklich nur ein einzigesMal Angst zu haben oder gar in Panik zu verfallen.
In einer Zuhörerrunde wurde mir vorgehalten, es sei doch unmöglich, dass ich keine Angst
gehabt hätte; ich bildete mir das wohl im Rückblick bloß ein. Ich kann mir zwar vorstellen,
dass man bei gewissen Situationen erst nachher erkennt, dass man Angst gehabt hat. Völlig
undenkbar hingegen erscheint mir, dass man eine ausgestandene Angst vergessen könnte.

Es mag schwierig und für manchen unmöglich sein, zu erkennen, wie meine Entschei-
dung, mich mit meinem möglichen Tod abzufinden, mich für die ganze folgende Zeit
verändert hat. Ich habe damit eine feste Basis gewonnen und vormir eine undurchdringliche
Schutzwand errichtet – wie eine Panzerplatte aus hochfestem Stahl –, hinter der ich mit
meinem Ich und seinen Emotionen geborgen bin. Das gibt mir eine unvorstellbare Ruhe
und Sicherheit. Kein Selbstmitleid, keine weiteren Betrachtungen über mich persönlich
stören meinen Blick über diese Schutzwand hinweg; ich kann völlig nüchtern die Situation
von einem Ereignis zum andern klar erkennen, analysieren, emotionslos beurteilen und
mich so auf die jeweils gegebene Sachlage einstellen. Auch jede Möglichkeit, mein Leben
doch noch zu retten, kann ich in jeder Situation sachlich durchdenken, ohnemeine Basis, die
Akzeptierungmeinesmöglichen Todes, aufzugeben. Es ist einmir neuer,meinembisherigen
Gefühlsleben entrückter Zustand. Ich kann sogar diesen vier Menschen, von denen jeder
bereit ist, mir den Tod zu bringen, ruhig ins Auge sehen.

Zweites Ergebnis meines Nachdenkens: Aktivität ist zur Zeit ausgeschlossen, also Kräfte
sammeln. Die für zwei Tage reichenden Herz- und Kreislaufdragees strecken, einfach statt je
drei nur je eine pro Tag nehmen. Vor allem aber jede sich bietende Gelegenheit zu schlafen

21

1.1 Zwischen Gelassenheit und Panik: das Psychotonusmodell

978-3-17-034170-8_D.3d 21 9/17/2021 15:14:28



wahrnehmen. Ich lockere meine Muskeln (soweit die enge Sitzweise das zulässt), wende
mein autogenes Einschlaftraining an und schlafe. Abgesehen von einer kurzen Unterbre-
chung durch Machmud wurde ich erst kurz vor der Landung in Rom durch im Bordlaut-
sprecher verkündete Befehle geweckt. Geschlafen habe ich auch im folgenden immer wieder
einmal, sofern nicht irgend etwas befohlen wurde oder der hasswahnsinnige Machmud
irgendeine seiner Eskapaden ritt. Bis auf einen Schwächeanfall aus Sauerstoffmangel (die
Klimaanlage war zum zweitenmal bei einer Außentemperatur von 50 Grad sieben Stunden
lang ausgefallen) habe ich die Zeiten, in denen ich wach war, ›fit‹ durchgestanden. Und wie
gesagt, ich konnte denen, die Herr über unser aller Leben und Tod waren, ruhig ins Auge
sehen.« (aus: Die Zeit, 5.Mai 1978).

Dieses Beispiel veranschaulicht in eindrucksvoller Weise, was Gelassenheit auch in
schwierigsten Situationen bewirken kann: nämlich große innere Ruhe, Wohlbefin-
den, Besonnenheit und körperliche Leistungsfähigkeit – gepaart mit der Fähigkeit zu
nüchterner Analyse, differenzierter Wahrnehmung und optimaler Handlungsfä-
higkeit, wie der Rest des Berichts belegt. Grundlage dieser Gelassenheit ist es, »dem
Schlimmen ins Gesicht zu schauen«, hier derMöglichkeit, bei dieser Geiselnahme zu
sterben. Was das bedeutet, warum sich das so auswirkt, und vor allem, was sich tun
lässt, wenn dies schwerfällt, darum geht es in diesem Buch.

Beispiel 2: Gelassenheit und Flow-Erleben: Versunkensein im Tun

Eine zweite Form der Gelassenheit stellt das Flow-Erleben dar – ein Zustand, der
gekennzeichnet ist durch das Gefühl des »Einsseins«. Beim Flow-Erleben versinkt
man gewissermaßen im eigenen Tun (Csikszentmihaly, 1985, 1992; Nakamura &
Csikszentmihaly, 2014), wie das folgende Beispiel beim Klettern im Felsen zeigt.

»Man taucht sozusagen ein in das, was um einen vorgeht, in die Felsen, in die notwendigen
Bewegungen … die Suche nach Haltepunkten im Fels … nach der richtigen Lage des
Körpers – man ist dermaßen absorbiert davon, dass man das Bewusstsein der eigenen
Identität verlieren und mit dem Fels verschmelzen könnte. (…) Es geschieht einfach… und
doch ist man außerordentlich konzentriert. (…) Es ist angenehm. Da ist ein Gefühl der
totalen Beteiligung … Man fühlt sich wie ein Panther, der sich mit Kraft den Felsen hin-
aufarbeitet.« (Csikszentmihalyi, 1985, S. 68).

Das Flow-Erleben ist ein Zustand der inneren Freude, der Selbstvergessenheit, er-
höhter Wahrnehmungsfähigkeit, hoher Energie und Mühelosigkeit des Tuns
(Csikszentmihalyi & Csikszentmihalyi, 1991, S. 11). Csikszentmihalyi und andere
(1985, 1991; Nakamura & Csikszentmihaly, 2014) haben den »Flow« während des
aktiven Tuns untersucht, beim Tanzen, Schachspielen oder Lernen. Derselbe Zu-
stand kann auch beim körperlichen »Nichtstun« (Albrecht, 1990) eintreten, z. B. bei
der Meditation, bei der Betrachtung von Kunst, beim Lesen oder Nachdenken
(Benson, 1997; Petermann & Vaitl, 2014).

Beispiel 3: Gelassenheit als außergewöhnlicher Bewusstseinszustand:
»Die leere Unendlichkeit«

Daneben gibt es eine noch tiefere Form der Gelassenheit, so wie sie manche Men-
schen etwa während der Meditation erleben.

22

1 Einleitung

978-3-17-034170-8_D.3d 22 9/17/2021 15:14:28



Ein Beispiel dafür findet sich in folgenden Bericht eines Neuseeländers, der im
Urlaub in der Schweiz während eines Vortrags über Meditation unerwartet einen
solchen Zustand erlebte:

»Plötzlich wurde mein herumwandernder Geist im wahrsten Sinne des Wortes ruhig. (…)
Alle meine Sinne waren sehr wach und registrierten alles, was um mich herum geschah. Es
war, als ob mein »Selbst« an einen entfernten Ort gegangen war, aber da war ein großes
Gefühl der Lebendigkeit, der (räumlichen) Weite, aber vor allem ein großes Gefühl innerer
Ruhe und Ordnung. Mein Körper war still und blieb so. Ich kann mich daran erinnern, dass
ich eine Zeit lang nur zweidimensional sah, dann jedoch gelang es mir, das Bild wieder
dreidimensional zu machen, und ich hatte das Gefühl, dass ich nicht wollte, dass mich
irgendjemand ansprach (als ob der magische Zauber dadurch gebrochen werden könnte)
und ich war mir auch nicht sicher, dass ich die Worte finden könnte, um zu antworten, falls
irgendjemand aufmich zukäme. Ich fragtemich innerlich, wer ichwar undmeinGeburtstag
und stellte so fest, dass mein Geist in gewissemUmfang noch intakt war. Da war dieses große
Gefühl von Klarheit und Präzision, und später beschloss ich, einen Spaziergang zu machen.
(…)

Als ich dieWiese am Fuß des Bergpfades betrat, war es, als ob ich imWunderland war. Da
war diese außerordentliche Vielfalt vonGeräuschen, die die Insekten imGras von sich gaben,
da war eine erstaunliche Vista von Aussichten und Farben. Ich konnte alle möglichen Arten
von Insekten, Fliegen, Bienen usw. identifizieren, die im Gras herumflogen, und ich konnte
die wunderbarsten Ansichten sehen und die wunderbarsten Töne hören. Es war wie der
Himmel auf Erden. Ich wusste in demMoment, was Schönheit ist und ich wusste auch, was
Liebe ist. Ich war in einem außerordentlichen Zustand der Zeitlosigkeit (obwohl ich mir
durchaus auch der chronologischen Zeit bewusst war, so wie sie die Uhr anzeigt). Meine
Bewegungen kamen mir weder schnell noch langsam vor, sondern alles schien genau in der
richtigen Geschwindigkeit zu geschehen. Da war kein Gefühl des Vergleichens, während ich
alle diese wunderbaren Dinge sich vor mir entfalten sah. Ich kam an einem kleinen Baum
vorbei und ich empfand eine außergewöhnliche Zärtlichkeit für diesen Baum, so wie Eltern
gegenüber ihrem Kind. Ich berührte ihn und liebkoste die Blätter dieses Baums. Ich sah den
Wald und ich war außerordentlich emotional bewegt (aber kontrolliert) in Bezug auf den
Wald und die Bäume da drin. Ich staunte über die Struktur der Baumrinde, ich berührte sie,
ich streichelte sie, ich sah dasMoos auf der Rinde und ich berührte und streichelte sie. Es war
überwältigend wundervoll.« (K.W., persönliche Kommunikation; Übersetzung durch die
Verfasserin).

Dieser Zustand dauerte mehrere Stunden an und wurde dann schwächer, bis er sich
nach einigen Wochen allmählich verlor.

Interessanterweise berichtet der Autor, dass dieser außergewöhnliche Be-
wusstseinszustand in dem Moment begann, als er »Introspektion auf die Intro-
spektion« machte (»introspecting on introspection«). Ähnliches findet sich auch
bei Carl Albrecht (1990): Nach ihm liegt der Weg zur absoluten inneren Ruhe
darin, den Zustand der Versunkenheit selber zum Gegenstand der Innenschau zu
machen. Ähnliche Berichte finden sich in unterschiedlichen Meditationstradi-
tionen ebenso wie im Alltag, bei religiösen Menschen ebenso wie bei Agnostikern
und Atheisten, zum Teil auch im Kontext sogenannter mystischer Erfahrungen
(Bock, 1991; Benson, 1997; Kapleau, 1965; Roberts, 1982; Wren-Lewis, 1988).
Herausragendes Kennzeichen ist das Erleben von innerer Leere, Ichlosigkeit und
Zeitlosigkeit.

23

1.1 Zwischen Gelassenheit und Panik: das Psychotonusmodell

978-3-17-034170-8_D.3d 23 9/17/2021 15:14:28



Eine vorläufige Definition von Gelassenheit

Diese drei Beispiele veranschaulichen unterschiedliche Formen von Gelassenheit:
Gelassenheit im Alltag, Versunkenheit und Flow-Erleben und absolute innere Ruhe;
Letzteres ist ein außergewöhnlicher Bewusstseinszustand wie ihnmancheMenschen
zeitweise erleben.

Die Gemeinsamkeit liegt dabei in dem –mehr oder weniger stark ausgeprägten –
Erleben innerer Ruhe, verbunden mit einem Gefühl der Mühelosigkeit und des
Wohlbefindens (z. B. Abele & Becker, 1994; Dodge, Daly, Huyton, & Sanders, 2012;
Huppert, Keverne & Balis, 2006). Auf der mentalen Ebene ist Gelassenheit durch die
»Einheitlichkeit« (Albrecht, 1990) der bewussten Gedanken, Gefühle und Empfin-
dungen gekennzeichnet – also das Fehlen von bewussten Widersprüchen und Kon-
flikten. Dies ermöglicht es, auch in schwierigen Situationen einen klaren Kopf zu
behalten und handlungsfähig zu bleiben.

Eine pragmatische Defintion von Gelassenheit

Gelassenheit wird hier definiert als ein Zustand innerer Ruhe, verbunden mit
einem Gefühl der Mühelosigkeit und des Wohlbefindens – sowie der Abwesen-
heit von Konflikten in den bewussten mentalen Prozessen (Gedanken, Gefühlen
und Empfindungen).

Da Gelassenheit hier als ein situativer Zustand (state) verstanden wird, grenzt sich
diese Definition von Konzepten ab, in denen Gelassenheit in Richtung einer
überdauernden Lebenseinstellung (trait) definiert wird. In einem solchen, brei-
teren Konzepten von Gelassenheit werden Komponenten wie der Glaube an hö-
here Mächte, das Erreichen von Lebenszielen und ähnliches mehr höher ge-
wichtet.

Das Gegenteil von Gelassenheit: der Zustand des akuten Konflikts

Amanderen Ende des breiten Spektrums von Bewusstseinszuständen finden sich drei
verschiedene Zustände zunehmender Konflikthaftigkeit – in verschiedener Hinsicht
gewissermaßen das Gegenteil von Gelassenheit.

Im Stadium des bewussten, akuten Konflikts (Wagner et al., 1984) drehen sich die
Gedanken eine Zeit lang im Kreis, verbunden mit innerer Unruhe, Erregung und
Anspannung. Herausragendes Kennzeichnen dieses Zustands ist die kognitive und
emotionale »innere Zerrissenheit«: unaufgelöste Widersprüche, fehlende Lösungen,
Diskrepanzen und Dilemmata, gekoppelt mit einem Gefühl der Ausweglosigkeit.
Ein akuter Konflikt kann einerseits eskalieren – bis hin zu Panik. Andererseits kön-
nen akute Konflikte auch mehr oder weniger erfolgreich beherrscht, überschrieben
oder ausgeblendet werden – ein Zustand erhöhter Anstrengung, Volition oder Im-
pulsivität ist die Folge.

24

1 Einleitung

978-3-17-034170-8_D.3d 24 9/17/2021 15:14:28



Eine kleine pragmatische Typologie innerer Konflikte

Pragmatisch gesehen lassen sich drei Typen von Bewusstseinskonflikten (Wagner,
2004) unterscheiden: Entscheidungskonflikte, Umsetzungskonflikte und Kon-
flikte mit der Umwelt.

Entscheidungskonflikte: »Was soll ich nur tun?«
Bei Entscheidungskonflikten kreisen die Gedanken um die Frage, was zu tun ist.
Dies können große Lebenskonflikte sein: zusammenbleiben oder sich trennen,
kündigen oder weiterarbeiten, sich operieren lassen oder nicht (z. B. Filipp, 1995;
Feger & Sorembe, 1983; Kuhl, 1995; Lehr & Thomae, 1965; Pongratz, 1961). Im
Dramawerden solche Entscheidungen – z. B. zwischen Pflicht und Liebe – auf der
Bühne ausagiert. In anderen Fällen handelt es sich um kleinere Probleme: diesen
oder jenen Toaster kaufen, Ärger aussprechen oder lieber herunterschlucken,
pflichtgemäß handeln oder über die Stränge schlagen oder z. B. als Versuchs-
person in einem Reaktionszeitexperiment diese oder jene Taste drücken (Berlyne,
1960; Prinz, 1998).

Umsetzungskonflikte: »Ich weiß schon, was ich tun sollte – aber ich
schaffe es nicht!«
Umsetzungskonflikte entstehen dann, wenn das Individuum sehr wohl weiß,
was es tun sollte oder will – und es dennoch nicht tut: endlich aufräumen, mehr
Sport treiben, sich um eine Gehaltserhöhung kümmern. Oder aber das Indivi-
duum schafft es nicht, endlich damit aufzuhören, z. B. den Schlüssel zu verle-
gen, Dinge vor sich herzuschieben oder bei der kleinsten Gelegenheit den Mut
zu verlieren.

In Konflikt mit der Umwelt: »Die Welt ist nicht so, wie sie sein sollte!«
Hier kreisen die Gedanken darum, dass die Umwelt nicht so ist, wie sie sein sollte.
Bei diesen Konflikten liegt aus Sicht des Individuums die Ursache des Problems in
erster Linie bei anderen: denMitmenschen, der Gesellschaft, der Natur oder dem
Schicksal. Diese drei Arten von inneren Konflikten können natürlich auch ge-
meinsam auftreten.

Drei grundlegende Fragen

Schaut man sich das breite Spektrum möglicher Bewusstseinszustände – von Ge-
lassenheit bis Panik – an, so ergeben sich daraus drei grundlegende Fragen:

l Wie lässt sich die Entstehung unterschiedlicher mentaler Zustände theoretisch
erklären?

Weshalb ändert sich der mentale Zustand überhaupt? Warum befinden wir uns
eigentlich nicht andauernd in ein und demselben mentalen Zustand – z. B. dem
Zustand tiefer Seelenruhe? Dieser Frage wird hier auf der Grundlage einer allge-
meinen Theorie der mentalen Selbstregulation, nämlich der Theorie der Mentalen
Introferenz (Wagner, 2003b, 2004) nachgegangen. Am Beispiel der Fabel von Buri-

25

1.1 Zwischen Gelassenheit und Panik: das Psychotonusmodell

978-3-17-034170-8_D.3d 25 9/17/2021 15:14:28



dans Esel wird argumentiert werden, dass die Veränderung des mentalen Zustands
Folge des introferenten Eingreifens in vorhandene Gedanken, Gefühle und Wahr-
nehmungen ist, das ursprünglich dazu diente, das Hängenbleiben kognitiver Pro-
zesse zu beenden (cKap. 2).

l Weshalb ist es oft schwierig, sich selber zu verändern?

In vielen Situationen fällt es uns im Alltag leicht, uns zu verändern: Wir nehmen uns
vor, etwas zu tun und tun es einfach. In anderen Situationen ist dies schwierig und
manchmal anscheinend unmöglich. Die Frage ist: wieso? Wie lässt es sich erklären,
dass es manchmal schwer ist, sich z. B. zu einer Entscheidung durchzuringen oder
eine unliebsame Gewohnheit aufzugeben? Diese Schwierigkeiten werden hier auf
dem Hintergrund der Theorie Subjektiver Imperative erläutert (cKap. 4).

l Und was lässt sich dann praktisch tun?

Im Zentrum dieses Buchs steht die Frage, was sich daraus für die praktische An-
wendung ergibt. Das Grundprinzip der Introvision lässt sich stark vereinfacht for-
mulieren als »dem Schlimmstmöglichen ins Auge sehen«. In der ersten Phase geht es
darum, den Kern des Konflikts zu finden und in der zweiten Phase diesen Kern – d. h.
die betreffende Kognition (Gedanke, Bild, Vorstellung) mit Hilfe des konstatieren-
den aufmerksamen Wahrnehmens von der damit verbundenen automatisierten In-
troferenz (d. h. Erregung, Anspannung, Hemmung) dauerhaft zu entkoppeln
(cKap. 4–6).

1.1.2 »Was es zu erklären gilt«: das Psychotonusmodell
unterschiedlicher mentaler Zustände

Im Folgenden geht es nun darum, die unterschiedlichen psychischen und mentalen
Zustände »zwischen Gelassenheit und Konflikt« systematischer zu betrachten. Zu
diesem Zweck wurde auf dem Hintergrund umfangreicher Literaturrecherchen so-
wie theoretischer Überlegungen von der Verfasserin das Psychotonusmodell entwi-
ckelt.

Ziel war es, verschiedene mentale Zustände gewissermaßen holzschnittartig
voneinander abzugrenzen. Grundannahme ist dabei, dass sich sieben verschiedene
mentale Zustände voneinander unterscheiden lassen. Diese unterschiedlichen
mentalen Zustände werden als Ergebnis unterschiedlicher Zustände der Binnen-
(Grawe, 1998) bzw. Selbstregulation (Kanfer, Reinecker & Schmelzer, 2012) aufge-
fasst.

Binnenregulation

Was unterschiedliche Zustände der Binnenregulation bedeuten, lässt sich anhand
einer alten Metapher von Sokrates erläutern.

26

1 Einleitung

978-3-17-034170-8_D.3d 26 9/17/2021 15:14:28



Sokrates’ Wagen – Verschiedene Zustände der Binnenregulation

Als Sokrates gefragt wurde, was die Seele sei, verglich er sie mit einemWagen, der
von zwei geflügelten Pferden gezogen und von einem Lenker gesteuert wird. Der
Lenker des Wagens möchte – den Göttern folgend – zu den »himmlischen Wei-
den« kutschieren, hat aber Schwierigkeiten, den Wagen entsprechend zu steuern,
weil eines der beiden Pferde sich nur schwer lenken lässt. Deshalb ist die Len-
kung des Wagens »schwierig und verdrießlich« (Platon, Phaidros, 246). Je nach-
dem, wie er mit den Pferden zurechtkommt, verläuft die Reise unterschiedlich
gut. Manche Wagenlenker kommen mit diesem Pferd einigermaßen zurecht,
wenn auch voller Angst »und deshalb das Seiende kaum sehend« (Phaidros, 248).

Abb. 1.1: Unterschiedliche Zustände der Binnenregulation am Beispiel des sokratischen
Wagens

27

1.1 Zwischen Gelassenheit und Panik: das Psychotonusmodell

978-3-17-034170-8_D.3d 27 9/17/2021 15:14:28



Anderen Wagenlenkern »fehlt die Kraft, und sie werden unter der Oberfläche
herumgetrieben, wobei sie einander schlagen und stoßen und jede sich der an-
deren vorzudrängen versucht. So entsteht denn Verwirrung und Streit und bit-
terer Schweiß, wobei infolge der Untüchtigkeit der Wagenlenker viele Seelen
lahm geschlagen werden und viele sich die Federn zerbrechen. Sämtliche aber
ziehen nach allen Anstrengungen von dannen, ohne dass ihnen der Anblick des
Seienden zuteil geworden ist, und nach ihrem Weggang halten sie sich an eine
Nahrung, die aus bloßen Meinungen besteht.« (Phaidros, 248).

Die unterschiedlichen Zustände der Binnenregulation sind – diesem Bild zu-
folge – das unterschiedliche Ausmaß des Schlingerns des Wagens – zwischen
einigermaßen ruhiger Fahrt bis hin zum Umstürzen. Sokrates interpretierte dies
als Folge der Schwierigkeiten, die die Wagenlenker im Umgang mit dem
»schlechten« Pferd haben. Übrigens hat Platon selbst die drei Teile des Wagens
(Lenker, gutes Pferd, schlechtes Pferd) als drei »Teile einer Seele« interpretiert:
Vernunft (»der Teil, vermöge dessen derMensch lernt«), Mut (der Teil, »durch den
er sich ereifert«) und Begierde (der »begehrliche« Teil) (Staat, 9, 580).

Der Begriff des Psychotonus

Als Psychotonus wird hier der jeweilige psychische Zustand eines Individuums im
Gesamtzusammenhang seiner jeweiligen kognitiven, affektiven und körperlichen
Verfassung bezeichnet. Im Zentrum der Betrachtung steht dabei der jeweilige Be-
wusstseinszustand – von absoluter innerer Ruhe bis hin zur Panik.

DasWort »Tonus« kommt aus demGriechischen und bedeutet »Ton, Spannung«.
(In der Medizin wird der Begriff des Tonus als Bezeichnung für den Spannungszu-
stand des Gewebes, insbesondere von Muskeln verwendet.) Der Begriff des Psycho-
tonus wird hier als Oberbegriff für so unterschiedliche Bewusstseinszustände wie
z. B. Angst und Glück und Konflikt verwendet. So wie der Oberbegriff »Wetter« so
unterschiedliche Zustände wie Regen, Hagel oder Sonnenschein umfasst, so be-
inhaltet der Begriff »Psychotonus« eine Vielzahl unterschiedlicher psychischer und
mentaler Zustände des Bewusstseins.

Die Entwicklung der Psychotonusskala

Ausgangspunkt für die Entwicklung des Psychotonusmodells waren zunächst
theoretische Überlegungen sowie umfangreiche Literaturrecherchen, z. B. im
Bereich derWillens- oder Volitionsforschung (z. B. Achtziger &Gollwitzer, 2018;
Gollwitzer, 1991; Gollwitzer & Bargh, 1996; Gollwitzer & Oettingen, 2016;
Heckhausen, Gollwitzer & Weinert, 1987; Kuhl, 1995; Prinz, 1998), der Stress-
und Emotionsforschung (z. B. Lazarus, 1999), der Entspannungs- und Meditati-
onsforschung (z. B. Petermann & Vaitl, 2014) und der Konfliktforschung (z. B.
Feger & Sorembe, 1983).

Der Begriff der Stufe wurde verwendet, um deutlich zu machen, dass es sich
um theoretisch voneinander abgrenzbare Zustände handelt, auch wenn empi-

28

1 Einleitung

978-3-17-034170-8_D.3d 28 9/17/2021 15:14:28




