1 Riskante Entscheidungen treffen
Werte im Konflikt

5 Was Sie in diesem Kapitel lernen kénnen

Ein Beispiel aus der Kinder- und Jugendhilfe leitet in die Problematik der sich
widerstreitenden Werte ein. Um deren Bedeutung zu ermessen, miissen zunachst
die Grundbegriffe »Ethik« und »Moral« und ihr Stellenwert im Rahmen der
Sozialen Arbeit vorlaufig geklart werden. Sodann wird in die Thematik der
ethischen Antinomien in der Sozialen Arbeit eingefithrt. Die ethische Reflexion
der Sozialen Arbeit wird als gegenldufige Suchbewegung von »Top-down« und
»Bottom-up« charakterisiert.

1.1 Der Kreidekreis

In einer altchinesischen Dichtung aus dem 14. Jahrhundert wird die folgende Ge-
schichte erzahlt: Ein reicher Mann hat zwei Frauen, eine Hauptfrau, die kinderlos
geblieben ist, und eine Nebenfrau, die ein Kind von ihm bekommen hat. Der
Hauptfrau, die intrigant und skrupellos ist, gelingt es, das Kind als ihres auszugeben
und der Nebenfrau wegzunehmen. Die Frauen streiten heftig dariiber, schlieflich
kommt der Fall vor Gericht. Der Richter verfiigt, dass beide Frauen gleichzeitig
versuchen sollten, das Kind aus einem mit Kreide markierten Kreis jeweils zu sich zu
ziehen. So werde sich zeigen, wem es gehore. Das Gezerre beginnt. Schlieflich lasst
die Nebenfrau das Kind los, damit es nicht verletzt werde. Dadurch aber erweist sie
sich vor den Augen des Richters als die wahre Mutter. Der Richter spricht ihr das
Kind zu.

Dieser Stoff wurde in der Moderne mehrfach literarisch bearbeitet, u.a. in den
1940er Jahren von Bertold Brecht in seinem Theaterstiick Der kaukasische Kreidekreis.
Dabei veranderte Brecht auf bezeichnende Weise die Grundkonstellation. Er lasst die
leibliche Mutter mit einer Magd um das Kind streiten. Diese Mutter hatte zuvor ihr
Kind schmihlich im Stich gelassen, wihrend die Magd aufopferungsvoll fiir es ge-
sorgt hatte. Bei Brecht, der nicht an eine >Stimme des Blutes< glaubt, reifSt die leib-
liche Mutter im Kreidekreis gewaltsam das von ihr vernachlassigte Kind an sich,
wihrend die Magd es riicksichtsvoll loslasst, worauthin der weise Richter der Magd

17



1 Riskante Entscheidungen treffen

das Kind zuspricht. Die »Moral der Geschichte« ist bei Brecht, »dass da gehoren soll,
was da ist, denen, die gut fiir es sind, also die Kinder den Mutterlichen, damit sie
gedeihen« (Brecht 1977, 2105).

Der Richter aus einem fritheren Jahrhundert hatte zu beurteilen, welcher der
beiden Frauen das Kind zustand. Das Besondere an der Geschichte ist, dass er der
Fragestellung eine ethische Bedeutung gab, namlich die, welche der streitenden
Parteien die Gewiahr dafiir bot, sich wahrhaft, d. h. nicht nur aus Berechnung, um das
Kind zu kiimmern, und dass er eine unerwartete Methode erfand, dies herauszube-
kommen. Es ging, nach heutigen rechtlichen und sozialarbeiterischen Fachbegriften,
um die Abwehr einer Gefihrdung des Kindeswohls bei gleichzeitiger Beriicksichti-
gung des Elternrechts. Sehen wir von der heute gegebenen Moglichkeit ab, mittels
Gentests die biologische Abkunft des Kindes zweifelsfrei zu ermitteln, dann stellt der
Richter bei Brecht das Kindeswohl tiber das elterliche Erziehungsrecht, was durchaus
unseren modernen wohlfahrtsstaatlichen Prinzipien entspricht. Wenn die leibliche
Mutter das Kind misshandelt, hat der Staat als »Wachter« tiber sein Wohlergehen fiir
einen Familienersatz zu sorgen. »Kindeswohl« ist ein sogenannter unbestimmter
Rechtsbegriff, der u. a. im Jugendhilferecht von grofiter Bedeutung ist. Unbestimmte
Rechtsbegriffe sind in ihrer Bedeutung letztlich von Gerichten auszulegen, die in-
dividuelle Priffungen der Sachverhalte vornehmen miissen, wobei sie sich an den
jeweils geltenden fachlichen Wissensbestinden und Normvorstellungen zu orien-
tieren haben.

Ein hilfloses Kind im Stich zu lassen oder ihm Gewalt anzutun, ist geradezu ein
Urbild von Unrecht. Auch wenn in den erwihnten Dichtungen vielleicht allzu
plakativ Gut und Bose gegeniibergestellt werden und wenn sich Soziale Arbeit und
Justiz heute anderer Mittel der Wahrheitsfindung bedienen als eines dramatischen
Rollenspiels im Kreidekreis, ist doch die dargestellte Entscheidungsproblematik an
sich durchaus lebensnah. Dies zeigt das folgende Fallbeispiel aus einem Interview mit
einer Mitarbeiterin eines Jugendamts. Diese wird von einem Krankenhaus tber ein
Baby informiert, das dort wegen einer Gehirnverletzung mit Blutungen in den
Augen behandelt wurde. Die Information erfolgte, weil man den Verdacht hatte, es
mit einem »Schiittelbaby« zu tun zu haben (iiberforderte Eltern, die ihr schreiendes
Kind durch heftiges Schiitteln seines Kopfes zur Ruhe bringen wollen, kdnnen damit
ein »Schiitteltrauma« mit gravierenden Schaden verursachen). Elke Ahlers, Sozial-
arbeiterin im Jugendamt, berichtet:

p
»Wir haben das Baby dann erst mal in Obhut genommen. Dieses Kind ist auf ganz

aufwendige Weise entstanden. Die Eltern haben eine kiinstliche Befruchtung
gehabt, das Kind verloren, das ist das zweite Kind aus einer kinstlichen Be-
fruchtung. Die kimpfen natiirlich wie die Léwen, sie behaupten, sie hitten das
Kind nicht geschiittelt, es wire ein Impfschaden. [...] Also ich kann gut verstehen,
was fiir Note die haben. Dass die das zuriickhaben wollen. Aber da lauft natirlich
in erster Linie das Kinderschutzthema an, das steht an erster Stelle. Dieses Kind ist
jetzt in 'ne Bereitschaftspflegefamilie gegangen, die Eltern haben zweimal wo-
chentlich Besuchskontakte. Und wir miissen da jetzt abwégen und aufpassen. Das
Kind hat natiirlich noch ’ne Bindung zu seinen Eltern, das muss man ja, mit

18



1.1 Der Kreidekreis

Bindungstheorie usw., auch beachten. Und sollte es sich rausstellen, das ist ein
Impfschaden, dann ist das so tragisch —. Es gibt inzwischen zwei Gutachten, die
besagen, das ist kezn Impfschaden. Die Eltern wenden sich gerade an ’n Fach-
mann, der den Impfschaden darlegen soll. Dann wiirde fiir uns allerdings immer
noch zwei zu eins stehen und die Entscheidung wiirde nicht fiir die Familie
ausfallen. Das Kind wiirde dann in ’ne Bereitschaftspflege- oder in ’ne Dauer-
pflegefamilie vermittelt werden. Als Mutter selber kann ich die Tragik total
nachvollziehen und die Sorgen, Angste und Note, die die haben.« [Mit den
Kursivierungen werden hier und in den anderen Interview-Passagen Betonungen
\wiedergegeben.]

J

Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter kommunaler Jugendimter haben ofters
dartiber zu entscheiden, ob in einer Familie eine Vernachlassigung eines Kindes oder
Gewalthandlungen gegeniiber diesem vorliegen und ob diese so schwerwiegend
sind, dass sie eine sogenannte »Inobhutnahme« wegen Gefahrdung des »Kindes-
wohls« veranlassen sollen. Das ist fiir alle Beteiligten, fiir die Familienmitglieder wie
fir die professionellen Krifte, eine besonders belastende Situation. Die Entschei-
dung tber das relevante Ma§ der Kindeswohlgefihrdung ist schwierig, da diese
zumeist im Verborgenen geschieht. Die Vielfalt der méglichen Fallvarianten ist grofS.
Was als unbedingt zu wahrendes Kindeswohl gilt und wie die allgemeinen Kriterien
des korperlichen, geistigen und seelischen Wohls auf den besonderen Fall anzu-
wenden sind, muss jeweils nach dem verfiigbaren Wissen iiber den Sachverhalt, nach
fachlichen Standards und gemaf kultureller Ubereinkiinfte und ethischer Kriterien
ausgelegt werden.

Die Sozialarbeiterin Elke Ahlers ist sich der Notwendigkeit einer nachhaltigen
Entscheidung ebenso wie des moglichen Risikos einer Fehlentscheidung vollstindig
bewusst. Die Notwendigkeit bezieht sich auf die Wahrung des »Kindeswohls«. Dieses
gilt dann als unmittelbar gefahrdet, wenn ein von der Familie drohender erheblicher
Schaden fir das korperliche, seelische oder geistige Wohl des Kindes sicher anzu-
nehmen ist. Dem gegeniiber steht das Elternrecht, das den Schutz der Eltern vor
staatlichen Eingriffen in die Erziehung der Kinder beinhaltet. Das Risiko resultiert
nicht nur aus der Ungewissheit dartiber, was tatsichlich vorgefallen ist, sondern auch
aus der Befiirchtung, dass auch eine richtige Entscheidung unerwiinschte Neben-
folgen haben konnte.

Wihrend nun die Wahrung des Kindeswohls einen klaren Vorrang gegeniiber dem
Elternrecht hat (was zur Inobhutnahme des Kindes fiuhrt), werden die Verhaltnisse
dadurch komplizierter, dass zum Kindeswohl auch die psychische Bindung des Babys
an die Eltern gehort, die wiederum durch die Inobhutnahme gefahrdet wird. Einerseits
konnte die Uberstellung des Kindes in eine Pflegefamilie zur Storung der psycholo-
gisch so wichtigen Elternbindung des Kindes fithren. Andererseits konnte die Rick-
fuhrung des Kindes zu nicht gefestigten Eltern erneut Misshandlungen heraufbe-
schworen. Die Sozialarbeiterin hat also unter Bedingungen unsicheren Wissens mit
den unterschiedlichen Gefahrdungen des Kindeswohls zu rechnen.

Eine (annidhernd) richtige Entscheidung setzt eine (annahernd) richtige Er-
kenntnis des Sachverhalts voraus. Fir die Version der Eltern scheint die Vorge-

19



1 Riskante Entscheidungen treffen

schichte zu sprechen: Sie haben das Kind nicht irgendwie oder ungewollt bekom-
men, und insofern wire ihnen wohl eher eine besondere Sorgfalt beziiglich des
Kindes zuzutrauen. Aber psychologisch wiren auch andere gegenlaufige (bewusste
oder unbewusste) Motive von vornherein nicht auszuschliefen. Andererseits mag
man den medizinischen Gutachten ein groferes Maf§ an Objektivitat und Tatsa-
chenfeststellung zutrauen. Aber auch Gutachter sind nicht von vornherein gegen
Irrtimer gefeit. Und was, wenn sich mehrere Gutachten widersprechen? Dann
scheint nichts anderes tibrig zu bleiben als die quantitative Abwigung »zwei zu eins«
oder ein weiteres (Ober-)Gutachten.

Die Inobhutnahme stellt eine vorliufige Unterbringung eines Kindes auferhalb
seiner Familie (Heim, Pflegefamilie) dar, bis eine familiengerichtliche Entscheidung
getroffen wird. Diese hingt im Wesentlichen von der weiteren Aufklirung des
Sachverhalts und der Hilfemdglichkeiten seitens des Jugendamts ab. Allerdings
konnte das Jugendamt auch auf MafSnahmen zurtckgreifen, mit denen die Gefahren
zu vermindern wiren, die aus einer wie auch immer ausfallenden Entscheidung
resultieren konnten. Der hier einschligige §1666 BGB sieht eine Reihe entspre-
chender Mafinahmen vor, u. a. solche wie Hilfeplanerstellung oder Erziehungsbe-
ratung, die dazu geeignet sein kdnnen, eine vollstindige Entziehung des elterlichen
Sorgerechts ebenso wie ein unkontrolliertes Verbleiben des Kindes in einer gefihr-
denden Umwelt zu vermeiden. Am Ende stiinde statt einer aufgrund von Unwis-
senheit riskanten Entscheidung ein Kompromiss in Gestalt von praktischen Mafs-
nahmen.

Ethische Zielkonflikte gehdren auch in anderen Bereichen der Sozialen Arbeit
sozusagen zum tiglichen Brot der professionell Tatigen. Wie ist beispielsweise bei der
Schwangerschaftskonfliktberatung das gesetzlich festgelegte Ziel, das Leben des
Kindes zu erhalten, mit der fir Beratungen notwendigen Ergebnisoffenheit zu ver-
einbaren? Wie verhalten sich bei der Drogenarbeit oder beim Umgang mit Suizid-
gefdhrdeten Eingriffspflicht und Selbstbestimmungsrecht? Welches Maf§ an Selbst-
bestimmung sollen rechtliche Betreuerinnen ihren Klienten zugestehen und
zumuten, fiir die sie zu entscheiden und zu handeln haben? Derartige Fragestel-
lungen weisen darauf hin, dass die verschiedenen ethischen Prinzipien oder Leitli-
nien nicht ohne weiteres harmonisch zusammenstimmen.

Am bekanntesten, und oft genannt, sind die Gegensatzpaare Nihe und Distanz
sowie Hilfe und Kontrolle, die nicht nur, aber auch ethische Anteile haben. Auch
sonst lassen sich vielfaltige ethische Konfliktbereiche dieser Art nennen, etwa zwi-
schen dem gesellschaftlichen und dem klientelbezogenen Mandat der Sozialen Ar-
beit, zwischen Anforderungen der fachlichen Intensitit und der 6konomischen
Sparsambkeit, zwischen Gerechtigkeit und Gleichheit oder zwischen Gesinnungs-
und Verantwortungsethik. Nach welchen ethischen Kriterien solche Beurteilungen
und Entscheidungen unter dilemmatischen Bedingungen vorzunehmen sind, ist die
Fragestellung dieses Buches. Zunichst ist zu bestimmen, was hier unter »Ethik« und
»Moral« zu verstehen ist.

20



1.2 Ethik und Moral: Orientierung an berechtigten Bedurfnissen/Interessen Anderer

1.2  Ethik und Moral: Orientierung an berechtigten
Bediirfnissen/Interessen Anderer

Die Ethik thematisiert das Empfinden, Denken und Handeln hinsichtlich seiner
Lebensforderlichkeit und sozialen Verantwortlichkeit. Sie ist die Theorie des »Ethos«
bzw. der »Moral«. Was ist nun Moral? Hier ist von vornherein ein immer noch
verbreiteter, viel zu enger Begriff von Moral auszurdumen. Cornelia Holsten, eine
sehr erfahrene Sozialarbeiterin - sie war schon in vielen Feldern der Sozialen Arbeit
tatig, arbeitet nun als Fallmanagerin bei der Arbeitsagentur —, erweist sich sonst in
dem Interview, aus dem hier zitiert wird, als sehr umsichtig. Ganz zu Beginn dieses
Interviews antwortet sie auf die Frage: »Siehst du irgendwo Moralprobleme in der
taglichen Arbeit?«

4 ™\
»NO, ich eigentlich nicht. Ich geh da sehr offen und frei mit um. Moral hab’ ich

nicht so viel mit am Hut, ich bin nicht in der Kirche. Es gibt ethische Probleme
schon mal, aber die sind zum Teil darin begriindet, wenn es auslindische Mit-
burger sind oder Mitbirger bestimmter Religionen, wo man einfach drauf
Rucksicht nehmen kann, soll, muss — das. Aber ansonsten, nee. Fallmanagement
ist immer offen. Fallmanagement spricht alles an. Also alle Drogenprobleme,
Schulden, Missbrauch, hiusliche Gewalt, quer Beet. Fallmanagement ist immer
ein ganz offenes Gesprach, weil sonst ist es kein Fallmanagement. Also gibt’s da
L auch eigentlich keine Einschrinkungen.«

An dieser Antwort fallt Mehreres auf, das auf Missverstindnisse des Moralischen
verweist:

¢ Die Sozialarbeiterin bezieht Moral nur auf ihre eigene Arbeit als Fallmanagerin,
nicht auch auf Probleme ihrer Klienten.

¢ Sieversteht Moral offenbar als gegensatzlich zu ihrer eigenen »offenen und freien«
Umgangsweise — »Fallmanagement ist immer ein ganz offenes Gesprich« — als
geschlossen, unfrei. Sie berticksichtigt nicht, dass Moral ebenso Motivation fiir
Befreiung von Zwingen sein kann.

o Sie setzt Moral mit religioser oder kirchlicher Moral gleich (mit der sie »nichts am
Hut hat«). Aber auch aufSerhalb derer gibt es Moral.

¢ Sie unterscheidet nicht zwischen Moral und Ethik. Die letztere verengt sie wie-
derum auf eine Riicksichtnahme auf nicht einheimische religiose Brauche.

Die Grinde fiir diese Fehlinterpretationen des Moralischen sind wohl darin zu su-
chen, dass in unserer Gesellschaft die meisten Menschen, sofern sie einen christlichen
kulturellen Hintergrund haben, Moral nach wie vor als kirchliche Lehre kennen-
lernen. Auf die Frage nach Beispielen fiir moralische Gebote fallen ihnen in der Regel
als erstes die Zehn Gebote ein. Eine andere, weit verbreitete Assoziation zum Mo-
ralischen ist ebenfalls immer noch die von sexuellen Einschrainkungen. Das ist in-

21



1 Riskante Entscheidungen treffen

sofern nicht verwunderlich, als Sexualitit ein Feld aktiver oder passiver Grenziiber-
schreitungen ist und eng mit Erfahrungen nicht nur von Gliick, sondern auch von
Leiden verbunden ist. Glick, Leid, Leidvermeidung und damit Sexualitit waren in
traditionalen Gesellschaften durch viele Brauche, Werte, Normen und Regeln ein-
gehegt, die heute in der sakularisierten und individualisierten Gesellschaft immer
weniger strikt gelten. Die Menschen weisen in ihrer Mehrheit kirchliche Ein-
schrinkungen und verpflichtende Sexualverbote ab. Damit verliert auch »Moral«
ihre Reputation.

Dies aber ist, wie schon angedeutet, ein Missverstindnis. Betrachten wir, um es
aufzuklaren, Moral nicht (wie die zitierte Sozialarbeiterin) aus der Innenperspektive
(»Moral hab’ ich nicht so viel mit am Hut«), sondern von auf$en, aus psychologischer,
soziologischer oder anthropologischer Perspektive. Dann lasst sie sich als eine Ge-
samtheit von Einstellungen und Praktiken bestimmen, die die Individuen auf teils
bewusste, teils nicht bewusste Weisen dazu orientiert, auf die berechtigten Interessen
Anderer Ricksicht zu nehmen. Die Moral fungiert, anthropologisch gesehen, als
psychosoziale Barriere gegeniiber der hohen Verletzbarkeit der Menschen unter-
einander und als Richtschnur fiir die Berticksichtigung ihrer Bedurftigkeit. Moral ist
Ausdruck der psychosozialen Bindung einer wie immer gearteten Gruppe (vgl.
Durkheim 1967, 87).

Moral haben die Menschen grundlegend, da ihr Zusammenleben nicht wie das
tierische, wesentlich instinktgesteuert verlauft, sondern durch kulturelle Bedeutun-
gen, Lernvorginge und Traditionen vermittelt ist. Die Individuen entwickeln ihre
moralischen Einstellungen wihrend der Kindheit und Jugend, aber auch noch im
Erwachsenenalter, in den Dimensionen der sozialen Wahrnehmung, der emotionalen
Intelligenz und der kognitiven Urteilsfahigkeit. In der frithen Kindheit, sobald die
Nahbeziehungen Kontur gewinnen, wirkt eine fremde Person dngstigend. Sie wird
zunichst auch nicht oder nur reduziert in moralisch inkludierender Perspektive
wahrgenommen werden. Entsprechend ist auch in gesellschaftlich-geschichtlicher
Hinsicht eine universalistische Moral, die den Menschen thematisiert, eine relativ spate
Errungenschaft (in unserem Kulturkreis in der Antike und im frithen Christentum).

Die moralischen Bindungen fallen, je nach Gruppe, enger oder lockerer aus.
Dementsprechend empfinden wir in der Regel gegentber den eigenen Kindern
engere Bindungen als gegeniiber den anderen Familienmitgliedern, diesen gegen-
iber wiederum engere als gegentiber Nachbarinnen, Fremden oder der Menschheit
insgesamt. Entsprechend unterschiedlich empfinden wir auch moralische Anforde-
rungen. Wir verhalten uns ihnen gegeniiber grundsitzlich auf zweierlei Weise, ent-
weder in der subjektiven Perspektive einer bestimmten Person in einer bestimmten
Situation mit bestimmten Anderen oder in der intersubjektiven Perspektive auf fiir
alle geltende Verpflichtungen im Sinne des Allgemeinwohls. Demzufolge hat die
Moral zwei Seiten, eine sozial verbindliche und eine individuell wahlfreie. Die In-
dividuen miissen Wertkonflikte vielfach in eigener Verantwortung entscheiden, in-
dem sie je eigene Priorititen setzen. Demgegeniber bildet der Bereich der sozialen
Moral die Grundlage und die Begrenzung der individuellen moralischen Entschei-
dungen.

Beide Moralformen kénnen unter bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen
miteinander harmonieren oder disharmonieren. Unsere heutige Kultur schreibt der

22



1.2 Ethik und Moral: Orientierung an berechtigten Bedurfnissen/Interessen Anderer

selbstbestimmten Individualitit eine sehr hohe Bedeutung zu. Die individuellen und
gruppentypischen Unterschiede der Moralen kénnen zwischen verschiedenen In-
dividuen oder gesellschaftlichen Gruppen zu Missverstindnissen, Gegensitzen und
Konflikten beitragen. So kann auch heute noch eine enge Familiensolidaritit
durchaus mit einer menschenfeindlichen Einstellung gegeniiber Fremden einher-
gehen.

Man kann die Moral als eine Art Grammatik verstehen, mittels derer die Mit-
glieder einer sozialen Gemeinschaft ihre Anspriiche und Riicksichten regeln. Dabei
beziehen sie sich auf bestimmte Standards des sozialen Miteinanders wie Respekt,
Wohltun, Riicksicht, Wahrhaftigkeit o. a. Dies kann auch indirekt geschehen, indem
sie jemandem das jeweilige Gegenteil (Respektlosigkeit, Verletzung, Riicksichtslo-
sigkeit, Liige) vorwerfen. Die moralische Grammatik funktioniert wie die der ver-
balen Sprache vielfach nicht bewusst. Man kénnte dies die implizite Sprache der
Moral nennen. D.h., wir wenden die Moral zumeist intuitiv an, ohne uns aus-
drtcklich aufsie zu beziehen. Wenn Moral in diesem Sinn eine Art Sprache ist, dann
ist Ethik eine »Metasprachec, eine Sprache tiber Sprache, eine Reflexion dartber, wie
es zu den im moralischen Sprechen enthaltenen Ansprichen kommt und ob sie
berechtigt sind oder nicht.

Wie die Sprache bei den einzelnen Angehorigen einer Sprachgemeinschaft gro-
Benteils unbewusst funktioniert, so auch die Moral. Bewusst wird sie uns eher in
Konfliktsituationen, wenn verschiedene moralischer Ansichten aufeinanderstoflen
oder verletzt werden. Die moralische Selbstverstandlichkeit, dass es gegen die mo-
ralischen Werte und Normen des Wohltuns ist, andere grundlos oder eigensiichtig zu
verletzen, wird dann zum Problem, wenn wir oder andere davon betroffen sind. Wir
reagieren mit moralischen Gefithlen von Emporung, Wut, Schuld oder Scham.
Haben wir die Gelegenheit, diese Gefiihle zu tiberdenken, dann kommen an deren
Untergrund verborgene Ansichten, Erfahrungen, Winsche oder Angste zum Vor-
schein. Moralische Grenzen zu erfahren, spiegelt immer auch die eigene Biographie
wider, insofern wir Einstellungen oder Handlungen jenseits dieser Grenzen nicht
ohne weiteres in die eigenen Handlungsmuster integrieren konnen.

Moral ist nur ezne Art von Orientierungen des sozialen Handelns neben anderen.
Unser Empfinden und Handeln wird auch dadurch bestimmt, was fiir uns und
unsere soziale Umwelt als Gblich, ausgefallen, angesagt, niitzlich, modern, schon,
richtig, gerecht, rechtlich erlaubt oder geboten, anerkannt usw. gilt. Eine der
wichtigsten Regularien, die fiir die Soziale Arbeit besonders relevant sind, ist das
Recht. Die Soziale Arbeit bewegt sich in Deutschland heute auf der rechtlichen
Grundlage des »Biirgerlichen Gesetzbuches« und insbesondere des »Sozialgesetz-
buches«. Das Recht unterscheidet sich von Moral und Ethik vor allem dadurch, dass
es mit >harten< Sanktionen, also Strafen bewehrt ist. Seine Einhaltung kann notfalls
durch die Staatsgewalt erzwungen werden. Ein Teil der moralischen Regeln der
Ricksichtnahme auf die berechtigten Interessen Anderer ist zugleich rechtlich ab-
gesichert, weil sie fiir besonders wichtig gelten. Andere Werte, zum Beispiel solche
eines erfillten und gelingenden Lebens, sind kaum rechtsfahig. Andererseits gibt es
viele rechtliche Gesetze und Verordnungen, die keine moralische Bedeutung haben
(aufSer der, dass gesetzkonformes Verhalten allgemein als moralisch wiinschenswert
gilt). So bilden Recht und Moral/Ethik zwei Bereiche mit einer gewissen Schnitt-

23



1 Riskante Entscheidungen treffen

menge. Historisch haben sie sich erst in der Moderne ausdifferenziert. Der Richter
des »Kreidekreises« fungiert noch zugleich als ethische Instanz.

Wie rechtliche Regeln und Gesetze konnen auch die moralischen Regeln zum
eigenen Vorteil bewusst umgangen oder auch instrumentalisiert werden. Demge-
geniiber mag es erforderlich sein, die moralischen Vorannahmen ausdriicklich zur
Sprache zu bringen. Damit aber wird sehr bald so etwas wie ein vermintes Gelande
betreten. Denn Moral bei Anderen explizit einzufordern, stellt nur allzu rasch
deren Selbstverstindnis in Frage. Sobald eine Auseinandersetzung eine bestimmte
Scharfe erreicht hat, erfolgt zumeist auch eine bewusste moralische Herabsetzung
des Gegners. Personliche Kritik wird dann zur Kritik der moralischen Personlich-
keit. Nichts bietet sich leichter zum Streit, aber auch zum Missbrauch an als Moral
und Ethik.

Eine im Alltagsleben gingige Form dieses Missbrauchs ist das Moralisieren (die
»Moralpredigt«), und es ist wichtig, ethisches Argumentieren nicht damit zu ver-
wechseln. Wer Moral >predigt¢, redet seinem Gegentiber ins Gewissen. Er will
schlechtes Gewissen erzeugen und zu Reue und Umkehr bewegen. Dabei werden
Werte und Normen beschworen, die als solche nicht in Frage gestellt werden. In der
Erziehung ist die Wirkung von Moralpredigten, wie man weif, sehr gering. Der
»moralische Zeigefinger« ist zu Recht verrufen und fachlich-padagogisch aufler Kurs
gesetzt. Auch in der Politik kann Moral allzu leicht missbraucht werden, indem sie
politisches Argumentieren verdringt. Kaum eine aggressive Ubeltat kommt ohne
den Versuch einer moralischen Verschleierung als »Notwehr« oder »gerechte Ver-
geltung« aus.

Auch in der beruflichen Sozialen Arbeit hat das Moralisieren keinen Platz. Das
wird besonders deutlich in Praxisbereichen, in denen es die Fachkraft gelegentlich
mit Menschen zu tun hat, deren Moralauffassung von der eigenen deutlich abweicht.
So duflert sich der Sozialarbeiter Martin Klemke, der als Verfahrensbeistand an einem
Amtsgericht die Aufgabe hat, die Interessen von Minderjahrigen in kindschafts-
rechtlichen Verfahren zu vertreten:

»Ich wiirde im Beruf niemals eigene Moralvorstellungen umsetzen wollen, weil

die eigenen Moralvorstellungen lingst nicht deckungsgleich sein miissen mit

allgemeinen Ansichten. [...] Hoflichkeit zum Beispiel und Achtung vor den an-

deren Menschen haben fiir mich personlich einen ganz hohen Wert. Aber ich

konnte niemals jemanden urteilsmafig in irgendeiner Form benachteiligen, nur
\Weil er unhoflich ist.«

Der Sozialarbeiter unterscheidet hier genau genommen drei Ebenen des Morali-
schen, namlich

a. die »allgemeinen Ansichten«, d.h. die einer bestimmten Kultur und einer
bestimmten Epoche vorherrschenden Wert- und Normvorstellungen,

b. diejenigen Anteile davon, die ihm >persdnlich«in seinem Lebensumfeld besonders
wichtig sind und

c. diejenigen Anteile, die seinem Berufsethos entsprechen.

24



1.3 Suspendierung und Umdeutung von Moralfragen

Stattdessen wiirde Moralisieren hier bedeuten, die Unterschiede zwischen personli-
chen Erwartungen und beruflichen Anforderungen derart zu verwischen, dass die
spezifisch berufsethischen Anspriiche der Betroffenen auf Recht und Gerechtigkeit
davon beeintrichtigt werden.

Auch die Klientinnen der Sozialen Arbeit neigen immer wieder zu einem frag-
wirdigen Moralisieren, nicht zuletzt, um so die Verantwortung fiir Schwierigkeiten
von sich selbst auf andere abzuwilzen. Die Sozialarbeiterin Else Wickert, die in der
Suchtberatung titig ist, berichtet:

a N\
»Insgesamt stellt man hier in der Beratung immer wieder fest, dass Moral in den

einzelnen Lebenszusammenhingen eine sehr grofSe Rolle spielt [...]. Also jetzt
hatte ich eine Situation, wo die Tochter einer Klientin schwanger ist und der Vater
von dem Kind sich jetzt entschieden hat: Ich méchte das Kind, aber die Frau nicht
mehr. [...] Im Grunde geht es um das Problem: Die Mutter hat die Tochter schon
nicht losgelassen, die Tochter will das Kind jetzt bekommen, damit sie was hat,
woran sie sich festhalten kann. [...] Es geht ums Loslassen, darum, dass jeder
Verantwortung fiir sein Leben tibernimmt, und es geht auch um Aushalten und
zu ertragen, wenn die Tochter sich dafiir entscheidet, mit so einem Mann zu
leben. [...] Die Mutter schwingt die groSe Moralkeule mit der Frage: Wie kann
sich ein Mann so verhalten, da macht er ihr das Kind und jetzt will er nix mehr
von ihr wissen. Das sind moralische Aspekte, das ist ein Beispiel dafiir, wo man
einfach auch daran mit den Klienten arbeiten muss, eine Einstellung zu verin-
dern oder zu hinterfragen oder mal zu gucken, was hat sie davon, wenn sie diesen
Mann jetzt verantwortlich macht und nicht fragt: Was ist eigentlich mein Anteil,
oder wie sieht eigentlich die Beziehung zu meiner Tochter aus, warum kann ich
eigentlich meine Tochter nicht loslassen? Es ist ja viel einfacher, die moralische
L Keule zu schwingen und jemand anderes verantwortlich zu machen.«

Im Unterschied zum Moralisieren oder zur machtinteressierten Instrumentalisierung
der Moral heif§t ethisch tiber moralische Normen und Werte zu reden, diese nicht als
etwas Unbestreitbares schon vorauszusetzen und auf ihre Durchsetzung zu dringen,
sondern sie auf ihre Berechtigung und Wirkung hin zu befragen und ihre Geltung
argumentativ zu begriinden. Ethik kann und soll nicht moralisieren, sondern Moral
analysieren, erkldren, begriinden und auch ihre dunklen Seiten kritisieren.

1.3  Suspendierung und Umdeutung von
Moralfragen

Oft genug sind es Klagen iiber die Verletzung moralischer Erwartungen an Andere,
die Klienten in Beratungssituationen vorbringen. Sie suchen Hilfe gegeniiber den
Zumutungen Anderer. Beratung als Hilfe zur Selbsthilfe wird aber in erster Linie die

25



1 Riskante Entscheidungen treffen

Klientinnen zur Selbstaufklarung zu bringen versuchen, auch weil ihnen dies am
chesten helfen wird, ihre Interessen mit dem richtigen Maf§ und auf die richtige
Weise vertreten zu konnen. Die vorangegangene Schilderung der Suchtberaterin Else
Wickert zeigt nicht nur die berechtigte Ablehnung des Moralisierens, sondern auch
einen offenbar mit guten Griinden vorgenommenen psychologischen Umgang mit
Moralfragen, den man als deren Umdeutung bezeichnen konnte. Sie beantwortet die
selbst gestellte Frage nach dem psychischen Gewinn der moralisierenden Anklage
mit einem dadurch aufrechterhaltenen Sicherheitsgefiihl:

»Die Mutter hat die Tochter schon nicht losgelassen, die Tochter will das Kind
jetzt bekommen, damit sie was hat, wodran sie sich festhalten kann, ne, unter
anderem. Im Grunde genommen geht es ums Loslassen, darum, dass jeder Ver-
antwortung fiir sein Leben tibernimmt.«

Die Sozialarbeiterin versteht die moralischen Anklagen nicht als Bezeichnung der
Ursache der zu bearbeitenden Problematik, sondern als deren Symptom: Was hat die
Mutter davon, wenn sie den zukiinftigen Vater ihres Enkelkindes moralisch beschul-
digt? Die Antwort ist, dass sie die eigene Verantwortung verleugnet, wobei diese Ver-
antwortung in sublimer Weise darin besteht, die Tochter in die Eigenverantwortung zu
entlassen. Weiterhin wird damit aber auch deutlich, dass eine beratungstechnisch
offenbar sinnvolle Suspendierung von Moralfragen nicht den generellen und lang-
fristigen Verzicht auf diese oder gar das AufSerkraftsetzen der Professionsethik be-
deutet. Denn es geht sowohl bei der Mutter als auch bei der Tochter mit der (Eigen-)
Verantwortungsiibernahme um ein Stiick moralischen Lernens.

Die entsprechende fachliche Intervention ist jedoch nicht ohne Risiko. Denn sie
beruht auf einer psychosozialen Diagnose, die das Selbstverstindnis der Beteiligten
im Sinn einer wissenschaftlichen Verhaltenserklirung tGberschreitet. Die Sozialar-
beiterin muss sich zutrauen, psychische Zusammenhinge zu erkennen, die den Be-
teiligten mindestens teilweise verborgen zu sein scheinen. Aus ihrem Expertentum
leitet sie die Berechtigung ihrer Annahme iber deren eigentliche Motive ab. Was
aber burgt fiir die Richtigkeit dieser Sichtweise? Dies kann letztlich nur die Bestati-
gung seitens der Beteiligten sein. Das bedeutet, dass deren Rolle nicht die von Ob-
jekten, sondern von (Co-)Subjekten einer Diagnose und der erfolgreichen Suche
nach einer Problemldsung ist. Ein solcher Ansatz wird in dem folgenden Beispiel
deutlich. Auch in ihm wendet die Beraterin die moralischen Klagen konsequent in
Richtung einer Selbstreflexion um:

»So kann es fruchtbar sein, die geschiedene Mutter, die verzweifelt gegen die Umgangsre-
gelung mit dem Vater ihres Kindes kimpft, zu fragen, warum dieser Umgang sie verzweifeln
lasst, und umgekehrt kann es genauso fruchtbar sein, den geschiedenen Vater, der ver-
zweifelt fir ein Umgangsrecht mit seinem Kind kdmpft, zu fragen, warum er eigentlich sein
Kind so dringend zu sehen wiinscht.« (Finger-Trescher 2006, 145)

Aber so wichtig der Schritt der Richtungsumkehr von der moralischen Anklage zur
Selbstbefragung auch ist, so wird sich die Beraterin nicht notwendig mit den Aus-
kiinften der Klienten zufriedengeben. Thre berufliche Erfahrung und ihre wissen-

26





