WALTER KASPER
Die Kirche Jesu Christi



WALTER KASPER + GESAMMELTE SCHRIFTEN

herausgegeben von
George Augustin und Klaus Krimer

unter Mitwirkung des
Kardinal Walter Kasper Instituts

fiir Theologie, Okumene und Spiritualitit
an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Vallendar

Band 11
Die Kirche Jesu Christi



WALTER KASPER
Die Kirche Jesu Christi

Schriften zur Ekklesiologie I

Vi

HERDER |7

- J)

FREIBURG - BASEL - WIEN



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2008
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Féhren
Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Gedruckt auf umweltfreundlichem,
chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-29946-9



Inhalt

Vorwort . . . . . e e e e e

Die KIRCHE JEsu CHRISTI — AUF DEM WEG ZU EINER
COMMUNIO-EKKLESIOLOGIE

I. Mein eigener Weg in der Ekklesiologie . . . ... ... ..

II.

1.

PN LA W N R QYR YN

Vorbereitung durch die vorkonziliaren Erneuerungs-

bewegungen . ... .. ... ... ... ... ...
Theologische Prigung wihrend des Studiums . . . . .
Bleibende Bedeutung des II. Vatikanischen Konzils . . .
Nachkonziliare Auseinandersetzungen . . .. ... ..
Durchbruch zu einem eigenen ekklesiologischen Ansatz

rundziige einer Communio-Ekklesiologie . . . . . . ...

Fundamentaltheologische Voriiberlegung . . . . . . ..
Universal- und heilsgeschichtlicher Gesamthorizont

Grundziige katholischer Ekklesiologie . . . . . ... ..
Die konkrete Communio-Gestalt der Kirche . . . ...
KircheimDialog . . ... ................
Wohin fiihrt der Weg der Kirche? . . ... ... ...



Inhalt

DER WEG DER KIRCHE NACH DEM KONZIL

Kirche nachdem Konzil . .. ... ... ............ 123
Kirche als zukunftsoffene charismatische Gemeinschaft . .. 133
I. Unbehagen und Hoffnung . . . ... ... .. ...... 133
II. Einheit und Vielheit in der Kirche . . .. ... ... ... 134
III. Kirche als offenes System . . . . ... ... ........ 136
IV. Kircheund Welt . . . . . ... ... ... ... ...... 137
Der Weg der Kirche in die Zukunft . . ... ... ... ... 139
I. Die Herausforderung durch die neue Situation . . . . . . . 139
II. Erneuerung und Krise der Kirche . . . . ... .. ... .. 142
III. Einige Zukunftsaufgaben . ... ... ... ... ..... 143

Zukunft aus der Kraft des Konzils
Kommentar von Walter Kasper zur auRerordentlichen
Bischofssynodevon1985 . . . ... ... ............ 153

I. Das Thema der Synode: Volle Verwirklichung des Konzils . 158
1. Die Synode als geistliches Ereignis . . . . .. ... ... 158
2. Bestitigung und Auslegung des II. Vatikanischen Konzils 162
3. Differenzierte Beurteilung der nachkonziliaren Epoche. 165
4. Praktische Perspektiven fiir die unmittelbare Zukunft . 168

II. Schwerpunkte fiir die Verwirklichung des Konzils . . . . . 169
1. Besinnung auf die Mitte: Das Geheimnis Jesu Christi
undderKirche . ... ... ... ... ... ...... 169
2. Besinnung auf die Quellen kirchlicher Erneuerung:
Wort Gottes und Liturgie . . ... ........... 176
3. Ein neues Miteinander: Die Erneuerung der communio-
Struktur der Kirche . . . . . .. .. ... ... 183
4. Der Schritt in die Zukunft: Die Sendung der Kirche in
der Weltvonheute . . . ... ... ... .. ..... 191



Inhalt

Die bleibende Herausforderung durch das
1. Vatikanische Konzil
Zur Hermeneutik der Konzilsaussagen . . .. ... ... ...

L. Drei Phasen der nachkonziliaren Entwicklung . . . . . . .
II. Notwendigkeit einer Hermeneutik der Konzilsaussagen . .
III. Schwierigkeiten einer Konzilshermeneutik . . . . ... ..
IV. Zur Hermeneutik der Lehraussagen . . . . . ... ... ..
V. Zur Hermeneutik der pastoralen Aussagen . . .. ... ..
VL. Neue Herausforderungen . . ... ... ..........

Kirche - wohin gehstdu? . . .. ... ... ... ... ....

I. Die Zeit vordem Konzil . . ... ... ...........
II. Das Geschenk desKonzils . . . ... ... .........
IIL. Licht und Schatten der Nachkonzilszeit . . . . . ... ...
IV. Wo stehen wir heute? . . ... ... ... .........
V. Drei Priorititen fiir die Zukunft . . ... ... ... ...

»Wieder die Ungliickspropheten«:
Die Vision des Konzils fiir die Erneuerung der Kirche . . . . .

L. Die noch unabgeschlossene Wirkungsgeschichte des
Konzils . ... ... ... . . ... . . ..

II. Zukunftsperspektiven des Konzils . . . . . ... ... ...
1. Weg nach innen: Geheimnis Jesu Christi und der Kirche
2. Weg zuriick: Besinnung auf die Quellen . . ... ...
3. Weg miteinander: Erneuerung der Communio-Struktur
4. Weg in die Zukunft: Sendung in die Welt von heute . .

»Die Kirche so gestalten, dass sie Kirche in der Welt von heute
ist«: Die Aktualitidt des Zweiten Vatikanischen Konzils in der
Lehre von Papst Johannes Paul ll. . . . .. ... ... .....

200

200
201
203
205
207
209

212

214
217
220
225
227

238

238
240
240
243
246
250



Inhalt

DIE KIRCHE ALS UNIVERSALES SAKRAMENT DES HEILS

Die Kirche als Mysterium —

Was glaubt die Kirche von sich selber2 . . . . ... ... ... 261
I. Zur Vor- und Nachgeschichte des Konzils . . . . . ... .. 261
IL. Der Sinn von mysterium/sacramentum . . . . . . . . . . . 265
III. Wesen und Krise des Katholischen . . . .. ... ... .. 270
IV. Communio als Wesensgestalt der Kirche . . ... ... .. 273
V. Einheit und Unterschiedenheit von Heilsdienst und
Weltdienst der Kirche . . . . . ... ... ... ...... 276
VI Ausblick . . . ... ... ... 279
Die Kirche als Sakrament des Geistes . . . ... ... ... .. 281
I. Geistvergessenheit in Theologie und Kirche . .. ... .. 281
II. Elemente einer Theologie des Geistes . . . ... ... ... 288
III. Sakrament des Geistes . . . . . . . . . . ... ... .... 295
Die Kirche als universales Sakrament des Heils . . . . . . . .. 306
I. Die Aktualitit der Problemstellung . . . . ... ... ... 306
II. Die Aussagen des II. Vatikanischen Konzils . . . . . .. .. 308
III. Systematische Grundlegung . . . ... ... .. ... ... 315
IV. Weiterfithrende Perspektiven . . . . ... ... ... ... 323

Die soteriologische Rolle der Kirche und die Sakramente

desHeils . . ... ... ... . ... . ... . ... ... 328
L. Kirche als missio: Die universale Dimension des Heils . . . 328
IL. Kirche als communio: Heilsbedeutung und Heils-

notwendigkeit der Kirche . . ... ... ... .. .. ... 334

III. Kirche als communicatio: Der wechselseitige Bezug von
Kircheund Welt . . . ... ... ... ... ... ..... 339

IV. Einheit und Dualitit von Heilswirklichkeit und

Weltwirklichkeit . . .. ... ... ... 0. 346



Inhalt

Warum noch Mission? . . . . ... ... ... ......... 352
L. Die Eschatologie als Horizont der Missiologie . . . . . .. 352
IL. Die Heilssendung der kirchlichen Mission . . . . ... .. 358
IIL. Der geschichtstheologische Ort der Mission heute . . . . . 363
Uberlegungen zur Theologie der Mission . . . . ... ..... 370
L. Das Problem: Anfang oder Ende der Mission heute? . . . . 371
IL Im Vorfeld: Dialog der Religionen . . . .. ... ... .. 375
IIL Jesus Christus — Grund und Ziel . . . . ... ... ... .. 380
IV. Die konkrete Verwirklichung heute . . . . . ... ... .. 386

DIE COMMUNIO-STRUKTUR DER KIRCHE

Die Kirche als Sakrament der Einheit . . . .. ... ... ... 397
L Einheit . . ... ... .. . .. .. 397
IL Vielfalt . . . . . . . .. 399
I1I. Einheit in der Vielfalt — Vielfalt in der Einheit . . . . . . . 401
IV. Katholische Einheit . . . .. ... ... .......... 402

Kirche als communio - Uberlegungen zur ekklesiologischen
Leitidee des II. Vatikanischen Konzils . . . .. ... ... ... 405

L. Die Frage nach communio . . . .. ... ... ....... 405
Il. Grundbedeutung von communio: Gemeinschaft mit Gott . 408
I1I. Communio als Teilhabe am Leben Gottes durch Wort und

Sakrament . . .. ... ... 411

IV. Kirche als communio-Einheit . . . .. ... ... ... .. 415
V. Communio fidelium als Partizipation und

Mitverantwortung aller . . . . ... ... ... ... .. 420

VI. Die communio der Kirche als Sakrament fiir die Welt . . . 423



Inhalt

Kirche - Glaubensgeheimnis und Institution . . . . . ... .. 426
L. Die gegenwiirtige Anfrage an den mystischen wie an den
institutionellen Charakter der Kirche . . . ... ... ... 426
II. Die Lehre des Zweiten Vatikanums im Licht der
vorkonziliaren Entwicklungen . . . ... ... ... ... 430
III. Der Zusammenhang von Geheimnis und Institution.
Uberlegungen in systematischer Perspektive . . . ... .. 435
IV. Exemplarische Konkretisierung: Die Frage nach der
Demokratisierung der Kirche . . . . ... ... ... ... 440
Der Geheimnischarakter hebt den Sozialcharakter nicht auf . 445
L. Die iltere sozialphilosophische Betrachtungsweise . . . . . 446
II. Widerspruch durch die neuere communio-Ekklesiologie? . 448
IIl. Zwei Argumente zugunsten des Subsidiarititsprinzips . . . 451
IV. Der tiefere Sinn: Einheit in Freiheit . . . .. ... ... .. 453
Zum Subsidiaritdtsprinzip in der Kirche . . . . . . ... .. .. 455
I. Kontroverse um eine Anfrage der Synode 85 . . . . . . .. 455
IL Die grundlegende These . . . . .. .. ... ........ 457
III. Abgrenzungen und Differenzierungen . . ... ... ... 459
IV. Theologische Grundfrage . .. ... ... ... ... ... 461
V. Konkrete Anwendungsfelder . . ... ........... 463

Kirche und Gemeinde

Zur Vielheit und Vielfalt in der Kirche . . . . . ... ... ... 466
L. Einzelkirche und Gesamtkirche gleich urspringlich . . . . 467
II. Einige konkrete Folgerungen . . . ... ... ... .. .. 472
Zur Theologie der Gemeinde . . . . . .. .. ... ... .... 477
Elemente zu einer Theologie der Gemeinde . . . . . . . . . .. 489
L Problemanalyse . . . . .. ... ... ... ... ... 489
IL. Theologische Synthese . . . . .. ... ... ........ 498

10



Inhalt

Das Verhdltnis von Universalkirche und Ortskirche . . . . .. 509
L. Ein dringendes pastorales Problem . . . . ... ... ... 509
IL. Historische Perspektiven . . . . .. ... ... ....... 512
IIl. Gemeinsame ekklesiologische Grundlagen . . . . ... .. 516
IV. Kontroverse um einen Schulstreit . . . ... ... ..... 518
V. Okumenischer Ausblick . . . ... ... ... ....... 521
Bibliographische Nachweise . . . ... .. ... ... ..... 523
Namenregister . . . . . . . . ... L 527
Sachregister . . . . . . . .. ... ... 529

11



Vorwort

Nach den beiden Binden »Jesus der Christus« und »Der Gott Jesu
Christi« folgt nun ein Band mit dem Titel »Die Kirche Jesu Christic.
So sollte der Titel des Buches heil3en, das ich gegen Ende meiner aka-
demischen Zeit schreiben wollte. Die Berufung aus dem akademischen
Dienst in den kirchlichen Dienst im engeren Sinn machte die Verwirk-
lichung dieses Planes unméglich. Das Thema liel§ mich freilich nicht
los, sondern begleitete mich stindig wihrend der Zeit als Bischof einer
grolen und lebendigen Diézese und dann in den letzten Jahren im
Dienst der universalen Kirche und der 6kumenischen Einheit der Kir-
che. In diesen beiden Jahrzehnten »praktischer Ekklesiologie« ist mir
die Frage der Kirche und ihrer Zukunft sogar ganz neu ans Herz ge-
wachsen.

So wollte ich in dem vorliegenden Band nicht nur einzelne Aufsitze
aus den letzten Jahrzehnten veroffentlichen, sondern ihnen wenigstens
einen Grundriss der Ekklesiologie vorausschicken, den ich mir wegen
vielfiltiger anderer Beanspruchung in den letzten Monaten mithsam
abgerungen habe.! Dabei musste ich mich aufs Wesentliche beschrin-
ken; ich konnte weder alle ekklesiologischen Fragen behandeln und
noch weniger die gesamte neuere, zahlreich erschienene Literatur auf-
arbeiten. Vor allem fehlt die Behandlung der einzelnen Amter in der
Kirche; ihr wird ein eigener Band gewidmet sein.

Der Grundriss wie die anderen Beitriige dieses Bandes spiegeln jahr-
zehntelange theoretische Beschiftigung mit der Kirche, aber ebenso
einen langen persénlichen Weg mit und in der Kirche, bei dem ich
viele Erfahrungen sammeln konnte, wie die Kirche bei uns und in
anderen Lindern, Kulturen und Kontinenten lebt. Diese Kirchenerfah-

! Die Kirche Jesu Christi — auf dem Weg zu einer Communio-Ekklesiologie,
abgedruckt in diesem Bd. S. 15-120.

12



Vorwort

rung hat meine Freude an der Kirche keineswegs getriibt, im Gegen-
teil, sie hat sie reifer und tiefer gemacht. So hoffe ich, dass die Beitrige
dieses Bandes auch vielen anderen ein tieferes Verstindnis der Kirche
und vor allem Freude an der Kirche vermitteln und dass sie so ein
Beitrag sein kénnen zu einer vom Geist Gottes erneuerten Kirche im
noch jungen 21. Jahrhundert.

Die Auswahl und die Herausgabe der verstreut erschienenen Beitri-
ge dieses Bandes hat die Herausgebern und ihre Mitarbeiter wie den
Verlag viel Arbeit gekostet. So méchte ich Professor Dr. George Augus-
tin und Prilat Dr. Klaus Krimer sowie vom Verlag Herder Dr. Bruno
Steimer und Dr. Peter Suchla, meiner Schwester Professor Dr. Hilde-
gard Kasper fiir die Durchsicht des Manuskripts des Grundrisses und
allen, die zu dieser Veréffentlichung beigetragen haben, meinen herz-
lichen Dank aussprechen.

Rom, am Fest der Auferstehung unseres Herrn 2008
Kardinal Walter Kasper

13






Die Kirche Jesu Christi -
auf dem Weg zu einer Communio-Ekklesiologie

. Mein eigener Weg in der Ekklesiologie

Es mag tiberraschend erscheinen, den Weg zu einer erneuerten Ekkle-
siologie mit der Beschreibung des eigenen Weges in der Ekklesiologie
zu beginnen. Indem ich dies versuche, bin ich mir selbstverstindlich
bewusst, dass die Ekklesiologie wie die Theologie tiberhaupt nicht pri-
mair aus subjektiven Erfahrungen sondern aus »objektiven« Quellen
schopft, nicht in erster Linie aus personlichen Kirchenerfahrungen,
sondern aus der gemeinsamen Erfahrung der Kirche der Vergangen-
heit wie der Gegenwart.

Doch dabei ist niemand ein unbeschriebenes Blatt. Jede Behand-
lung des Themas Kirche, welche die Kirche nicht nur historisch oder
soziologisch von aufSen beschreibt, die sich vielmehr Rechenschaft gibt
vom Glauben und Leben in und mit der Kirche, ist unausweichlich
mitgeprigt von personlicher Kirchenerfahrung. So méchte ich nicht
iiber die Kirche als eine Realitiit schreiben, die mit mir nichts zu tun
hat, sondern {iber die Kirche schreiben, in der ich lebe und mit der ich
lebe, in der ich mich zu Hause fiihle, die ich trotz mancher ihrer
Schwiichen und mancher Enttiuschungen liebe und fiir die ich mich
mit ganzer Kraft einsetze.

Meine persénliche Kirchenerfahrung hat eine lange und abwechs-
lungsreiche Geschichte. Sie umfasst in meiner Jugend- und Studenten-
zeit wie in den ersten Priesterjahren die Erfahrung des kirchlichen
Lebens vor dem II. Vatikanischen Konzil; sie ist gepriigt von der be-
wegten und bewegenden Zeit des Konzils und der Nachkonzilszeit; zu
ihr gehort die lange Zeit als theologischer Lehrer im In- wie im Aus-
land, die zehn Jahre als Bischof einer grofen vielgestaltigen Didzese
und als Vorsitzender der Kommission Weltkirche der Deutschen Bi-
schofskonferenz. Dazu kommen in den letzten neun Jahren die univer-

15



Die Kirche Jesu Christi — auf dem Weg zu einer Communio-Ekklesiologie

salkirchliche Erfahrung in Rom und die Verantwortung fiir die gro-
Rere okumenische Einheit mit vielfiltigen Kontakten zu allen nicht-
katholischen Kirchen und Kirchengemeinschaften.

Diese Titigkeiten waren in allen Stadien mit konkreter seelsorger-
licher Arbeit verbunden, mit Aufenthalten an in- und auslindische
Universititen, mit zahlreichen Reisen zu den Ortskirchen der anderen
Kontinente, wo ich vielen Armuts- und Elendssituationen begegnet
bin, dann mit Reisen zu den nichtkatholischen Kirchen und kirchli-
chen Gemeinschaften in aller Welt. Ich habe mich bei all den vielen
Reisen, zunichst als verantwortlicher Bischof fiir die kirchlichen Wer-
ke (Misereor, Adveniat, Renovabis), dann als Verantwortlicher fiir die
weltweite Okumene, nie, wie manche meinten, als Kirchendiplomat
gefiihlt. Ich wollte sein, was ich von Anfang an werden wollte, néimlich
Pfarrer. Mich hat immer das Wort von Yves Congar angesprochen:
»Vaste monde, ma paroisse«, »Die weite Welt, meine Pfarreic.

So durfte ich die weltweite Kirche in ihrer ganzen Vielfalt und
Lebendigkeit wie mit ihren Problemen und Schwierigkeiten leibhaftig
erfahren. In diesen Erfahrungen spiegelt sich in individueller Bre-
chung etwas vom Weg und von der Wirklichkeit, von den geistlichen
Aufbriichen wie den Erschiitterungen, den Freuden und den Miihsa-
len der Kirche im 20. und im beginnenden 21. Jahrhundert. In meiner
personlichen Geschichte spiegeln sich Aspekte der Kirchen- und Theo-
logiegeschichte der letzten mehr als 50 Jahre. Ich durfte in diesen Jah-
ren erfahren, wie das Herz der Kirche schligt.

1. Vorbereitung durch die vorkonziliaren Erneuerungsbewegungen

In meiner Kindheit und Jugend sowie in meiner Studienzeit und in
den ersten Priesterjahren habe ich in der Familie, im Seminar und in
der Pfarrei erfahren, was man heute oft die vorkonziliare Volkskirche
nennt. Es waren keineswegs, wie manche vielleicht meinen, negative
Erfahrungen der Beengung und der Unfreiheit; im Gegenteil, ich
fithlte mich in der Kirche und im Rhythmus des Kirchenjahres zu
Hause. Die Distanzierung vom Nationalsozialismus aufgrund der Er-
ziehung im Elternhaus hat die Identifizierung mit der Kirche gestirkt,
so dass in dieser Zeit die Entscheidung zum Priesterberuf langsam
herangereift ist.

16



Mein eigener Weg in die Ekklesiologie

Nach dem zweiten Weltkrieg kam fiir mich im Bund Neudeutsch-
land die Erfahrung der Spitphase der biindischen Jugendbewegung
hinzu. Sie hat zwischen den beiden Weltkriegen in der liturgischen
und in der biblischen Bewegung wie in den Anfingen der 6kume-
nischen Bewegung vieles von dem vorbereitet, was spiter durch das
Konzil gesamtkirchlich zum Durchbruch kam. Romano Guardinis be-
kanntes Wort: »Die Kirche erwacht in den Seelen«,! charakterisiert
diesen Aufbruch und mit ihm die kirchliche Grundstimmung einer
ganzen Generation. Ein Jahrhundert der Kirche und ein neuer kirchli-
cher Friithling waren angesagt.

Schriften von Romano Guardini, besonders »Von heiligen Zeichenc
(1922) und »Der Herr« (1937), hatten schon friih eine prigende Wir-
kung. Wihrend der Gymnasialzeit begeisterten mich die »Hymnen an
die Kirche« von Gertrud von Le Fort (1924), ihre Erzihlungen ver-
schlang ich als Gymnasiast ebenso wie die von Werner Bergengruen,
Reinhold Schneider und anderen, die damals als »christliche Dich-
tung« galten. Ein besonderes Erlebnis war meine erste Papstaudienz
unmittelbar nach dem Abitur im Frithjahr 1952, als wir, etwa 20 Ju-
gendliche des Bundes Neudeutschland, von Papst Pius XIIL in Privat-
audienz empfangen wurden, ein Papst, der damals in Deutschland in
héchstem Ansehen stand.

Aufgrund dieser Vorbereitung habe ich das II. Vatikanische Konzil
(1962—65), das schon oft als Konzil der Kirche tiber die Kirche bezeich-
net wurde, und die nachkonziliaren Reformen keineswegs als Bruch
erfahren, sondern als Schritt auf dem Weg begriil3t, auf dem wir in-
nerlich lingst unterwegs waren, ja unbewusst gewartet hatten. Das
Konzil war ja, auch wenn seine Ankiindigung am 25. Januar 1959 durch
Papst Johannes XXIII iiberraschend kam, keineswegs vom Himmel
gefallen oder einfach tiber uns gekommen; es war durch die Erneue-
rungsbewegungen zwischen den beiden Weltkriegen theologisch und
geistlich im Herzen und im Denken vieler lingst vorbereitet.

1 R. Guardini, Vom Sinn der Kirche (1922), Mainz 1955, 19. Etwa gleichzeitig
verdffentlichte der spitere evangelische Bischof Otto Dibelius Das Jahrhundert
der Kirche, Berlin 1927.

17



Die Kirche Jesu Christi — auf dem Weg zu einer Communio-Ekklesiologie

2. Theologische Prigung wihrend des Studiums

Vorbereitet auf die konziliare Erneuerung war ich vor allem durch das
Theologiestudium, das ich mit Ausnahme eines Freisemesters in Miin-
chen in Tibingen absolvierte (1952—56) und das die Liebe zu Philoso-
phie und Theologie bleibend in mir grundgelegt hat. Nach einem Jahr
als Vikar in Stuttgart durfte ich die Kenntnis der Theologie als Repe-
tent am Tiibinger Wilhelmsstift (1958—61) und als Assistent an der
dortigen Katholisch-Theologischen Fakultiit (1961-64) vertiefen.

Viele mégen argwdhnen, dass das Theologiestudium ausgerechnet
in Tibingen fiir die kirchliche Gesinnung nichts Gutes bewirkt haben
kénne. Manchmal ist es fast Mode geworden, Wladimir Solowjew zu
zitieren, nach dem der Antichrist Ehrendoktor der Tiibinger theologi-
schen Fakultit sei.2 Doch wer nur das von Titbingen weil3, der hat das
Titbingen Hélderlins, Schellings, Hegels, Mérikes und Uhlands nie
kennengelernt. In der traditionsreichen Evangelisch-Theologischen Fa-
kultit konnten wir Helmut Thielicke, Gerhard Ebeling und andere
bekannte Theologen horen. Die damalige katholische Tiibinger Theo-
logie war weder eine versteinerte Neuscholastik noch vom Geist eines
seichten Liberalismus angekriinkelt; es war der von den Kirchenvitern
inspirierte Geist der lebendigen Tradition der katholischen Tiibinger
Schule des 19. Jahrhunderts, wie ihn besonders Johann Sebastian Drey
und Johann Adam Moghler verkorperten.? Sie wirkten schon im
19. Jahrhundert weit iiber Tiibingen hinaus bis nach Frankreich, Eng-
land, Rom und Russland, und sie wirken bis in die Gegenwart nach.

Mein Lehrer Josef Rupert Geiselmann brachte uns das Kirchenver-
stindnis von Johann Adam Mohler nahe, der Fundamentaltheologe
Heinrich Fries sowie im Miinchner Freisemester Gottlieb Séhngen
fihrten uns ein in das Denken von John Henry Newman. Beide, Moh-
ler wie Newman, werden mit Recht als Erneuerer des kirchlichen Be-
wusstseins im 19. Jahrhundert und als Wegbereiter der Ekklesiologie
des 20. Jahrhunderts bezeichnet.# Als Student las ich mit Begeisterung

2 W. Solowjew, Kurze Erzihlung vom Antichrist (1900), Miinchen 1968, 33. 37—
40.

3 Vgl. den Uberblick iiber Geschichte und Theologie der Tiibinger Schule bei
M. Seckler, Tiibinger Schule, in: LThK? 10 (2001), 287—290.

4 Zur Geschichte der Ekklesiologie im 19. und 20. Jahrhundert: Y. Congar, Die
Lehre von der Kirche, in: Handbuch der Dogmengeschichte, Bd. I1I/3d, Freiburg

18



Mein eigener Weg in die Ekklesiologie

das Buch von Karl Adam, eines jiingeren Vertreters der Tiibinger Schu-
le, vDas Wesen des Katholizismus« (1924), das in vielen Auflagen und
Ubersetzungen eine ganze Generation von Pfarrern und Laien geprigt
und begeistert hat.

So war mir seit meinen Tiibinger Studienjahren eine lebendige ge-
schichtliche wie eine christologische und pneumatologische Sicht der
Kirche und der Theologie vertraut. Dem ekklesiologischen Denken der
Tiibinger Schule, besonders Johann Adam Méhler, wusste ich mich
fortan bleibend verpflichtet.

In der Dissertation iiber die »Die Lehre von der Tradition in der
Rémischen Schule« (1962) konnte ich zeigen, dass es zwischen Tiibin-
gen und Rom schon im 19. Jahrhundert nicht nur Konflikte gab, son-
dern auch die positive Ausstrahlung Méhlers auf die rémische Theo-
logie und dariiber hinaus eine erstaunliche Breitenwirkung seiner
Sicht der Kirche und der Tradition auf Newman, nach Frankreich
und bis nach Russland (Chomjakow, Solowjew) hatte. Uber die Romi-
sche Schule kam ich zu Matthias Josef Scheeben und zu seinem Werk
»Mysterien des Christentums« (1865), das damals als eine Art Geheim-
tipp fir diejenigen gehandelt wurde, welche eine anspruchsvollere
theologische Kost suchten.

Diese frithe Prigung war der Grund, weshalb mir das urspriing-
liche Thema einer Habilitationsarbeit, die Anfinge einer eigenstin-
digen Ekklesiologie bei spitmittel-alterlichen Autoren wie Jakob von
Viterbo, Johannes von Ragusa und Johannes von Torquemada zu un-

i.Br. 1971; M. Kehl, Art. Ekklesiologie, in: LThK? 3 (1995), 571—573. Neuere For-
schungsberichte: ThQ 181 (2001), 238—246; 184 (2004), 287-303; 187 (2007), 234~
245

5 Dazu folgende Beitriige: Verstindnis der Theologie damals und heute, in:
Theologie im Wandel. Festschrift zum 150-jihrigen Bestehen der katholisch-
theologischen Fakultit der Universitit Tiibingen, hg. von der Katholisch-Theo-
logischen Fakultiit an der Universitit Tiibingen, Miinchen — Freiburg i.Br. 1967,
go—115; Johann Adam Méhler — Wegbereiter des modernen Katholizismus, in:
TIkaZ Communio 17 (1988), 433—443; »Vom Geist und Wesen des Katholizismus«:
Bedeutung, Wirkungsgeschichte und Aktualitit von Johann Sebastian Dreys
und Johann Adam Méhlers Wesensbestimmung des Katholizismus, in: ThQ 183
(2003), 196—212; Die Einheit der Kirche im Licht der Tiibinger Schule, in: M. Kess-
ler/O. Fuchs (Hg.), Theologie als Instanz der Moderne. Beitrige und Studien zu
Johann Sebastian Drey und zur Katholischen Tiibinger Schule (Tiibinger Studien
zur Theologie und Philosophie 22), Tiibingen 2005, 189—206

19



Die Kirche Jesu Christi — auf dem Weg zu einer Communio-Ekklesiologie

tersuchen, wenig zusagte. Ihre in Auseinandersetzung mit dem spit-
mittelalterlichen Konziliarismus entwickelte Ekklesiologie war mehr
eine Hierarchologie als eine Ekklesiologie. Darum habe ich nach einem
ausfithrlichen Gesprich mit Yves Congar in Strallburg dieses Thema
aufgegeben.

Dagegen hatte eine frithe Preisarbeit iiber die »Quaestiones disputa-
tae de veritate« des Thomas von Aquin einen bleibenden Einfluss.
Durch sie wurde ich schon frith mit der hochmittelalterlichen Scho-
lastik vertraut. Dazu half auch das Buch von Edith Stein, »Endliches
und ewiges Sein« (1950), das mir in der Bibliothek zufillig in die Hin-
de fiel. Spiter sollte Thomas von Aquin fiir mein eigenes theologisches
Denken, auch fiir die Ekklesiologie, zunehmend wichtig werden.

Das Wesen der Eucharistiefeier, welche die Mitte und der Hohe-
punkt des kirchlichen Lebens ist, wurde mir withrend meiner Studien-
zeit vor allem durch Josef Andreas Jungmann »Missarum Solemnia«
(1949) erschlossen. Dieses liturgiegeschichtliche Standardwerk ersff-
nete mir einen historischen Zugang zum Verstindnis der Eucharistie
und weckte in mir dartber hinaus Verstindnis und Ehrfurcht vor dem
eucharistischen Mysterium. Gleichzeitig erschloss mir die Lektiire den
Sinn fiir liturgische Reformen, welche den Ritus der lateinischen Kir-
che nicht etwa abschaffen oder zerstéren sondern vielmehr die wesent-
liche Grundstruktur des liturgischen Geschehens transparenter zum
Ausdruck bringen sollten. Sie sollten die Liturgie durch mehr biblische
Lesungen bereichern, den lebendigen Mitvollzug der Gemeinde for-
dern und mit der Herausstellung der Epiklese die epikletische Struktur
der Sakramente, besonders der Eucharistie und damit ihr menschlicher
Verfiigung entzogenes Geheimnis, zur Geltung bringen.”

¢ In ekklesiologischer Hinsicht besonders: Steuermann mitten im Sturm. Das
Bischofsamt nach Thomas von Aquin, in: ThQ 179 (1999), 1—23.

7 Leider hat es in der nachkonziliaren Zeit mancherlei Kulturlosigkeit bis hin zu
an lkonoklasmus grenzende Phinomene gegeben. Zu den Missverstindnissen,
Missbriuchen und Formlosigkeiten habe ich als Bischof in dem Hirtenbrief »Die
Feier der Eucharistie« (1998) deutlich Stellung genommen (abgedruckt: Sakra-
ment der Einheit, Freiburg i.Br. 2004, 13—43). Auf der anderen Seite sollte keiner
der Nostalgie verfallen; Missbriuche und Formlosigkeiten hat es sehr verbreitet
auch vor dem Konzil gegeben. Inzwischen hat sich vieles gebessert; die meisten
Gemeinden bemiihen sich um eine dem eucharistischen Geheimnis angemessene
Gottesdienstkultur.

20



Mein eigener Weg in die Ekklesiologie

Weitere Einfliisse kamen hinzu. Als Hans Kiing 1960 unmittelbar
vor Beginn des Konzils nach Tiibingen kam, beeindruckte mich seine
als frisch empfundene Art, manches an seiner unkonventionellen ek-
klesiologischen Sichtweise und an seinen Reformvorstellungen; es ent-
wickelte sich eine gute personliche Zusammenarbeit. Doch die Art, wie
er seine Reformideen sozusagen im Alleingang und zunehmend im
Konflikt mit Papst und Bischéfen durchzusetzen suchte, machte mich
schon bald zuriickhaltend. Ein Ubriges um das Gleichgewicht zu be-
wahren tat die Tatsache, dass ich gleichzeitig bei Hans Kiing und bei
dem zutiefst kirchlich gesinnten Leo Scheffczyk Assistent war, ein
Theologe von grofer theologischer Prizision und von einer Lauterkeit,
wie man sie nur selten findet. Zu meiner Freude wurden wir im Jahr
2001 beide an demselben Tag ins Kardinalskollegium aufgenommen.

Von Karl Rahner lernte ich, bleibend Giiltiges von kontingent ge-
schichtlich Gewordenem zu unterscheiden, um so in der Tradition Per-
spektiven fiir die Zukunft zu erkennen. Ich erinnere mich noch, wie
ich den ersten Band von Rahners »Schriften zur Theologie« (Einsiedeln
1954 ) kaufte; ich war von dem Aufsatz tiber »Die Frage der Dogmen-
entwicklung« so fasziniert, dass ich noch auf der Stralle zu lesen an-
fing. Vieles von dem, was ich als junger Student suchte, war in diesem
Beitrag tiefer durchdacht und klar formuliert. Dazu kam die Lektiire
franzésischer Theologen der damals so genannten »Nouvelle Théolo-
gieq, vor allem Henri de Lubac und Yves Congar, denen ich Entschei-
dendes verdanke. Ich lernte nicht nur von deren stupender historischer
Kenntnis der Entwicklungen in der patristischen wie der modernen
Ekklesiologie, sondern auch eine vertiefte Liebe zur Kirche und ihrem
Geheimnis.

Aus dem Geist der Tiibinger katholischen Schule wurde fiir mich
eine bei den Kirchenvitern verwurzelte, geschichtlich dynamische
Sicht der Kirche und ihrer Tradition maligebend. Johann Sebastian
Drey hat von der »Uberlieferung des Glaubens zu bestiindiger Gegen-
wart« gesprochen; mein Lehrer Josef Rupert Geiselmann fasste diesen
Geist in einem Buch mit dem bezeichnenden Titel »Lebendiger Glaube
aus geheiligter Uberlieferung« und benannte aus demselben Geist als
die Grundaufgabe der Pastoral, die Kirche lebendig in die Zukunft
hinein aufzubauen.® Damit klang an, was spiter die Pipste Paul VI.

& F. X. Arnold, Seelsorge aus der Mitte der Heilsgeschichte, Freiburg i.Br. 1956,

21



Die Kirche Jesu Christi — auf dem Weg zu einer Communio-Ekklesiologie

und Johannes Paul Il. programmatisch als neue Evangelisierung be-
zeichneten. Dieser pastorale Aspekt ist fiir mich in der Zeit als Bischof
(1989—99) grundlegend geworden.®

So waren die Begriffe »konservative und »progressiv« zwei Schlag-
worte wihrend und nach dem Konzil, fiir mich nie eine sinnvolle
Alternative, und ich habe mich stets geweigert, mich auf eines der
beiden Lager festlegen zu lassen. Das hatte zur Folge, dass mir gele-
gentlich Misstrauen von beiden Seiten begegnete. Doch schon die alten
Tibinger verstanden sich als Selbstdenker; so suchte auch ich mit dem
eigenen Kopf, gelegentlich mit dem schwiibischen Dickkopf zu denken
und ging meinen eigenen Weg. Es war meine Uberzeugung, dass jede
Theologie in dem Sinn konservativ zu sein hat, dass sie die apostolische
Uberlieferung, so wie sie durch die Geschichte hindurch weiterge-
geben wurde, zu bewahren und lebendig zu entfalten hat. Bewahren
kann man die Uberlieferung freilich nicht dadurch, dass man sie in
steinerne Formeln meilelt, sondern nur dadurch, dass man den tiber-
lieferten Glauben lebendig weitergibt, ihn in neue Fragestellungen hi-
nein tbersetzt und ihn auf Zukunft hin weitertradiert. Unter diesem
Gesichtspunkt wurde mir die Hermeneutik von Hans Georg Gadamer
»Wahrheit und Methode« (1960) eine Hilfe, um in zwei frithen Ver-
offentlichungen die Methode der Dogmatik zu bestimmen.1

Mit alle dem hatte ich alles andere als einen liberalen Schulsack
mitbekommen; auch wenn mir das Mintelchen eines Liberalen spiter
manchmal umzuhingen versucht wurde; ich selbst sah mich im Geist
der katholischen Tibinger Schule immer in der Mitte der katholischen
Theologie beheimatet.

178—194 im Anschluss an Anton Graf, Kritische Darstellung des gegenwiirtigen
Zustands der praktischen Theologie, Tiibingen 1841.

9 Uber das theologische Verstindnis und die pastorale Bedeutung der Neuen
Evangelisierung wird in WKGS Bd. 5 »Das Evangelium Jesu Christi« ausfihrlich
die Rede sein.

10 Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz 1965 und Methoden der Dogmatik,
Miinchen 1967. K. Lehmann, Die dogmatische Denkform als hermeneutisches
Problem, in: ders., Gegenwart des Glaubens, Mainz 1974, 35—53 kam zu einer
dhnlichen Sicht.

22



