B






MAGNUS BRECHTKEN

DER WERT DER
GESCHICHTE

FREIHEIT, GLEICHHEIT, TEILHABE:
WAS WIR AUS DEN KAMPFEN

DER VERGANGENHEIT

FUR DIE ZUKUNFT LERNEN KONNEN

Pantheon



Fiir Zenkers Mia,
eine von Natur verniinftige Frau

(.' Klimaneutral

Druckprodukt
ClimatePartner.com/14044-1912-1001

®
MIX
Papier aus verantwor-

tungsvollen Quellen

gw%c(ov:g FSC® C083411

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® Noo1g67

Erste Auflage
September 2021

Copyright © 2020 by Siedler Verlag
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 Miinchen
Umschlaggestaltung: Biiro Jorge Schmidt, Miinchen
Umschlagmotiv: © Museum of London/Heritage Images/Getty Images
Satz: KompetenzCenter, Ménchengladbach
Karten und Grafiken: Peter Palm, Berlin
Reproduktion: Lorenz & Lechner, Inning, a. A.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-570-55451-7
www.pantheon-verlag.de

ﬁ Dieses Buch ist auch als E-Book erhiltlich



Inhalt

Mut zur Geschichte! 7

Was ist der Mensch? 15

Gottergeschichten:
Religion 33

Das Bild der Frau:
Geschlechterverhaltnisse 59

Die Stimme finden:
Politik und Partizipation 89

Wir und die anderen:
Nationalismus 123

Ordnung der Macht:
Krieg und Frieden 157

Das Ringen um den fairen Markt:
Wirtschaft und Gesellschaft 201

Zehn Lektionen fiir die Gegenwart 249



Dank 253
Anmerkungen 257
Literatur 279

Personenregister 299



Mut zur Geschichte!

Wer im Jahr 2020 mit entziindetem Blinddarm zum Arzt geht,
darf erwarten, dass dieser sein neuestes, in Jahren erprobtes Wis-
sen anwendet, die korrekte Diagnose stellt und einen Termin in
der Chirurgie arrangiert. Dort wird die diensthabende Chirurgin
den Befund priifen und hochstwahrscheinlich den Eingriff vor-
nehmen. Der Patient wird mit getesteten Medikamenten versorgt
und kann nach einigen Tagen das Krankenhaus verlassen. Wenn
er sich dort per Smartphone ein Taxi ruft, erwartet er ohne
Zogern, dass dessen Bremsen funktionieren und andere Autofah-
rer sich an die Verkehrsregeln halten.

Er geht davon aus, dass er beim Passieren der Stadtteilgrenzen
keinen Zoll entrichten muss und die Briicke, die er tiberquert, von
Ingenieuren so berechnet ist, dass sie beim Befahren nicht ein-
stiirzt. Zu Hause angekommen, wird er annehmen, dass seine
tiber Tage ungenutzte Wohnung noch immer ihm gehért und
nicht von anderen Menschen bevélkert ist. Er mag sich dann im
Kiihlschrank mit Lebensmitteln bedienen, die noch immer be-
denkenlos essbar sind und sich in ein frisch bezogenes, sauberes
Bett legen, das - frei von Krabbeltieren - ihm allein zur Ruhe
dient.

All dies ist heute so selbstverstindlich, dass wir iiber die zu-
grundeliegenden Prinzipien kaum nachdenken: etwa, dass der
Arzt eine Diagnose stellt, die auf wissenschaftlichen Analysen
und jahrzehntelanger Erfahrung griindet. Wie wiirde unser Pati-
ent reagieren, wenn der Mediziner stattdessen ein Huhn schlach-
ten und in dessen Eingeweiden nach der Erklarung fiir die Bauch-
schmerzen fahnden wiirde? In der Chirurgie eingetroffen, wire
der Patient wohl irritiert, wenn die diensthabende Arztin, statt in
keimfreier Umgebung sorgfaltig praparierte Instrumente zu fith-

7



ren, im Jogginganzug ein Kiichenmesser aus der Schublade zoge.
In Lebensgefahr konnte unser Patient vielleicht noch mit letzter
Kraft dariiber staunen, dass sich die Pflegekrifte zum Gebet ver-
sammeln, statt ihm Antibiotika zu verabreichen.

Uns erscheint diese Szenerie grotesk, weil unsere Erwartungen auf
der Erfahrung von rationalen Fakten griinden. Wir kénnen er-
warten, dass den Verhaltensweisen erprobte Erkenntnisse und
Uberlegungen zugrunde liegen, die von allen Beteiligten dem Prin-
zip nach geteilt werden. Wir kénnen darauf vertrauen, dass all
diese Handlungen auf Wissen beruhen, das sich tiber viele Jahr-
zehnte oder gar Jahrhunderte angesammelt hat.

Ein Kithlschrank, ein Operationssaal, ein Smartphone als Pro-
dukte des Erfahrungswissens in Physik, Chemie, Elektronik und
Informatik — dies konnen wir im Alltag verstehen. Wir sehen und
erleben wie selbstverstdndlich deren Nutzen und Wirkung. Nen-
nen wir diesen Bereich der Einfachheit halber die harte Welt.

Merkwiirdig ist, dass das Lernen aus der Vergangenheit in der
harten Welt der Medizin oder des Ingenieurswesens fiir uns ganz
selbstverstindlich und alltdglich ist, wahrend wir in der weichen
Welt des menschlichen Zusammenlebens - in Politik, Wirtschaft
und Gesellschaft — immer wieder feststellen, dass Menschen in
Haltungen und Handlungsweisen zuriickfallen, die einer Blind-
darmoperation mit dem Kiichenmesser gleichen.

Dabei gibt es wie beim Smartphone in der harten Welt auch in
der weichen Welt einen Fortschritt unseres Wissens und Produkte
langer Erfahrung — den Rechtsstaat, die repréasentative Demokra-
tie oder die offene, solidarische Gesellschaft, um nur drei zu nen-
nen. Sie sind nicht so leicht mit den Hdanden zu greifen. Aber auch
sie kdnnen wir erkennen und verstehen.

Wenn wir die Geschichte betrachten, steht uns ein riesiger Fun-
dus an Erfahrung und Wissen zur Verfiigung. Das gilt zum Bei-
spiel fiir das Bild vom Menschen, der sich iiber viele tausend Jahre
entwickelt hat. Oder fiir die Formen seines Zusammenlebens in
Familie und Gesellschaft.

8



Wir konnen wissen, wie unsere Vorfahren gelebt haben, ken-
nen ihre Essgewohnheiten und ihre Kleidung, ihren Lebensalltag
und ihre Weltsicht. Auch fiir unser Handeln in Politik und Wirt-
schaft, das Verhiltnis der Geschlechter und unsere Erkenntnisse
in der Philosophie, unser Verstindnis fiir Literatur, Musik oder
die bildenden Kiinste steht uns das Wissen aus Jahrtausenden zur
Verfligung.

Wir kénnen heute wissen, welche Konsequenzen sich aus ideo-
logischen Konstruktionen fiir das menschliche Zusammenleben
ergeben und welche Folgen fiir unseren Alltag und fiir die Gesell-
schaft bestimmte politische oder 6konomische Regeln und Ent-
scheidungen mit sich bringen. Denn wir haben im Riickblick tiber
die Jahrhunderte nahezu alle Varianten menschlichen Handelns
vor Augen.

Dabei sind die Entwicklungsstufen in der Geschichte nicht
ganz so offensichtlich wie der technische Fortschritt beim Griff
zum Smartphone, der Fahrt mit dem Auto oder dem Flug in den
Urlaub. Das ist wenig iiberraschend. Um im Bild zu bleiben: Wer
sein Smartphone benutzt, muss nicht alle wissenschaftlichen For-
meln der harten Welt kennen, nach denen es funktioniert. Thm
geniigt die praktische Anwendung.

In der grofien weichen Welt von Politik und Gesellschaft ist
die Sache komplizierter. Denn durch unser Handeln verédndern
wir Menschen diese Welt permanent, ob wir wollen oder nicht.
Wir kénnen uns rational verhalten. Doch drangen unsere irratio-
nalen Leidenschaften und Gefiithle immer wieder in unser Han-
deln hinein. Sie zu kontrollieren ist fiir uns eine stindige Heraus-
forderung. Aber wir konnen mit ihr umgehen, wenn wir es wollen.
Und wir konnen aus der Geschichte lernen, wie dies moglich ist.
Das gilt fiir jeden Einzelnen. Aber erst recht gilt es fiir die Ge-
meinschaft.

Wenn wir die Geschichte betrachten, konnen wir verstehen,
wie sich Rationalitdt, Aufklarung und Vernunft als Prinzipien des
Fortschritts erwiesen haben. Demokratie, Rechtsstaat und Parla-
mentarismus, Gleichberechtigung der Geschlechter und politische

9



Teilhabe aller Menschen - sie alle sind das Aquivalent technischer
Errungenschaften der harten Welt. Die Fortschritte der weichen
Welt haben vielen Menschen tiberhaupt erst erméglicht, sich als
freie Wesen zu erkennen und selbstbestimmt zu handeln. Und
nicht zuletzt schaffen sie die Voraussetzung fiir die Freiheit, die
wir heute genieflen diirfen.

Wir leben in beiden Welten und miissen uns um beide kiim-
mern. In der harten Welt erscheint uns das selbstverstiandlich: Die
Forschung in Medizin oder Physik schreitet taglich voran. In der
weichen Welt dagegen miissen wir feststellen, dass nicht wenige
Prinzipien des Fortschritts, die das Fundament unser freiheit-
lichen Ordnung bilden, immer wieder in Frage gestellt werden.

Das Aufkommen des Populismus, die Wiedergeburt des Natio-
nalismus, der Einfluss des Religiésen auf die Politik und ein
offenbar wachsendes Bediirfnis nach autoritirer politischer Fiith-
rung, sie alle fordern Prinzipien unser freiheitlichen Ordnung
massiv heraus - die reprasentative parlamentarische Demokratie,
die Freiheitsrechte des Einzelnen, das Prinzip der Gewaltentei-
lung, die Verstindigung auf den rational begriindeten Diskurs,
die Akzeptanz ethischer Standards im Umgang miteinander und
den Respekt gegeniiber anderen Menschen, um nur einige zu
nennen.

Im weltweiten Vergleich leben die meisten Européer seit vielen
Jahrzehnten auf einer Insel der Freiheit und des materiellen Wohl-
stands, die historisch beispiellos ist. Wer im Jahr 2020 lebt, kann
auf ein Dreivierteljahrhundert ohne Krieg und gewaltsame Kon-
frontation zwischen Volkern und Staaten zuriickblicken. Keiner
unserer Vorfahren war jemals in dieser gliicklichen Lage. Es gibt
historische Griinde, warum das so ist. Und es gibt historische Er-
kenntnisse, warum diese Errungenschaften bedroht sind.

Derzeit scheint es, als sei das Bewusstsein fiir die historischen
Erfolge von Demokratie und Parlamentarismus, Marktwirtschaft
und Sozialstaat, fiir die offene Gesellschaft oder das Prinzip der
Rechtsstaatlichkeit bei vielen Biirgern verblasst. Deshalb sollten
bestimmte Werte, Errungenschaften, Begriffe und Regeln immer

10



wieder in Erinnerung gerufen werden, die uns moglicherweise all-
zu selbstverstindlich erscheinen. Und bei vielen Menschen wéchst
das Gefiihl, dass diese Errungenschaften aktiv verteidigt werden
miissen.

Dies ist der besondere Wert der Geschichte: dass wir erkennen
konnen, welche Entwicklung der Mensch als selbststindiges
Wesen und die Menschheit als Ganzes in den vergangenen
250 Jahren und vor allem in den vergangenen 7o Jahren vollzogen
hat - auch als Folge der Aufkliarung und des Lerneffekts aus his-
torischer Erfahrung.

Dieser Lerneffekt betrifft alle Lebensbereiche: politisch durch
fortschreitende Demokratisierung und Parlamentarisierung; ge-
sellschaftlich durch die Partizipation immer grofierer Bevolke-
rungsgruppen und die Entwicklung des modernen Sozialstaats;
wirtschaftlich mit der fortschreitenden Durchsetzung der Markt-
wirtschaft als Prosperititsmotor; international mit der Bildung
multilateraler Institutionen und dem Riickgang kriegerischer
Auseinandersetzungen zwischen jenen Staaten, die durch Demo-
kratisierung, Parlamentsherrschaft und Rechtsstaatlichkeit ge-
prégt sind; schliefllich wissenschaftlich und technisch in nahezu
allen Bereichen des Lebens.

An vielen Beispielen werde ich in diesem Buch zeigen, wie sich
bestimmte Errungenschaften, Regeln und Werte im Verlauf der
Geschichte entwickelt haben, die heute die Grundlagen unserer
freiheitlichen Ordnung bilden. Es geht um zentrale Bereiche der
weichen Welt: die Frage nach dem Menschenbild, das unseren
Vorstellungen zugrunde liegt; den Einfluss von Religionen; die
Bedeutung der Geschlechterverhiltnisse; den Wert politischer
Partizipation; die historische Wirkung von Nationalismus und die
Lehren, die wir daraus ziehen konnen, die wiederum eng ver-
bunden sind mit der Geschichte von Krieg und Frieden und den
Grundlagen unserer Sicherheit und unseres Wohlstandes.

Wenn wir die Geschichte der Menschheit betrachten, dann
stellen wir fest, wie sich Erkenntnisse, Werte und Prinzipien her-
ausgebildet haben, die uns heute zusammenhalten. Wenn wir

1



wissen, wie sie — trotz aller Riickschlage — erkdmpft wurden, kon-
nen wir ermessen, was heute, wo immer mehr von ihnen bedroht
sind, auf dem Spiel steht.

Dieses Buch versammelt Erkenntnisse und Erfahrungen, die fiir
jedermann verfiigbar sind. Es richtet sich an jene, die sich alltag-
liche Fragen zur Gegenwart stellen und dazu historisch infor-
mierte Antworten suchen. Es verzichtet auf Fachsprache, soweit
das fiir eine prizise Analyse und Beschreibung moglich ist. Jeder
kann die Argumente durch eigene Lektiire und eigenes Denken
weiter vertiefen.

Dies ist kein Fachbuch der Geschichtswissenschaft. Es wendet
sich an Menschen, die nicht notwendigerweise Geschichte, Poli-
tik, Philosophie oder Soziologie studiert haben miissen. Und die
dennoch wissen wollen, warum die Erkenntnisse aus all diesen
Disziplinen Bedeutung fiir ihr Leben und ihren Alltag haben
kénnen.

Konnen wir aus der Geschichte lernen? Oft ist zu horen, man
lerne aus der Geschichte, dass man aus ihr nichts lernen konne.
Dabei ist die Antwort recht einfach: Wir konnen, wenn tiberhaupt,
nur aus der Geschichte lernen. Etwas anderes ist uns gar nicht ver-
figbar.

Wir kénnen aus der Fiille wissenschaftlicher Forschungen der
zuriickliegenden Jahrzehnte viele Erkenntnisse destillieren. Uber
die Bestandteile eines realistischen Menschenbildes; iiber die
Triebkrifte des Menschen als Individuum und tiber die verschie-
denen Formen von Gesellschaft, die iiber die Jahrhunderte bereits
erprobt wurden.

Die Erinnerung an das Vergangene, die Sammlung verfiigbarer
Erkenntnisse, die Priifung historischer Fakten, kurz: unser Er-
fahrungswissen und das Bewusstsein fiir die Ressourcen der
Geschichte bilden jenes Potential, aus dem unser Verstidndnis fiir
die Gegenwart moglich ist. Und auch die Orientierung fiir die
Zukunft.

Dieses Buch ist geschrieben als moglichst barrierefreie Zusam-

12



menschau, eine historische Perspektive fiir unsere Gegenwart, die
Mut machen soll fiir die Gestaltung einer humanen, friedlichen
und fiir alle Menschen gleichermaflen lebenswerten Welt. Die
Chancen sind uns Menschen gegeben. Ob und wie das gelingt, ist
offen. Aber aller Anstrengung wert!



»Wenn wir den Machten widerstehen wollen, die zu
einer Unterdruckung der geistigen und personlichen
Freiheit drangen, mussen wir uns klar vor Augen hal-
ten, was auf dem Spiel steht, was wir jener Freiheit
verdanken, die unsere Vorfahren unter schweren
Kampfen errungen haben. Ohne jene Freiheit hatte es
keinen Shakespeare, keinen Goethe, keinen Newton,
keinen Faraday und keinen Pasteur gegeben. Es gabe
keine geraumigen Hauser fur die Masse des Volkes,
keinen Schutz gegen Epidemien, keine billigen Bicher,
keine Bildung und keine Segnungen der Kunst fur alle.
Keine Maschinen wirden den Menschen die grobe
Arbeit fur die Erzeugung der lebensnotwendigen
Dinge abnehmen, die meisten Menschen wirden ein
Leben dumpfer Sklaverei fihren wie ehemals in den
grofBen Despotien Asiens. Denn nur der freie Mensch
schafft jene Erfindungen und geistigen Werte, die uns
modernen Menschen das Leben lebenswert erschei-
nen lassen.«

(Albert Einstein, Oktober 1933)"



Was ist der Mensch?

»Die Leute mogen die Idee der Meinungsfreiheit, bis
sie etwas horen, was ihnen missfallt.«
(Ricky Gervais, Januar 2020)?

Seit vielen zehntausend Jahren lebt der Mensch auf einem viel-
tausendfach élteren Planeten. Er kann als einziges Wesen seine
Instinkte kontrollieren, Werkzeuge nutzen und mittels Sprache
kommunizieren. Seine Fihigkeit zur Selbstreflexion, zum Denken
und Lernen markiert den grundsitzlichen Unterschied zur Tier-
welt und steht am Anfang dessen, was wir als Menschsein und
menschliche Kultur bezeichnen.

Durch DNA-Analysen, Funde von Werkzeugen und Felszeich-
nungen lisst sich diese Evolution zu einem Bild formen, das uns
die Menschheitsgeschichte als einen tiber die Jahrtausende fort-
schreitenden Prozess vor Augen fiihrt. In dessen Verlauf entstan-
den - unter anderem in Babylonien und Agypten, China und
Stidamerika, Griechenland und Rom - jene Schopfungen mensch-
licher Kultur, die Archéologie, Vor- und Frithgeschichte, Alter-
tumskunde, historische Anthropologie und andere Gebiete der
Wissenschaften seit Jahrhunderten erforschen und fiir uns alle
zuganglich machen.

Im Verlauf dieser Geschichte haben Menschen die unterschied-
lichsten politischen und 6konomischen Ordnungen erprobt. Auf
den ersten Blick mag die Vielfalt historischer Formen mensch-
lichen Zusammenlebens verwirrend erscheinen, aber mit wenigen
Fragen lassen sich Muster, die den Modellen zugrunde liegen,
erkennen und sortieren. Das wohl wichtigste Kriterium, mit dem
sich Gesellschaftsentwiirfe der Vergangenheit und der Gegenwart
ordnen lassen, ist die Frage nach dem Menschenbild, das darin
herrscht.

15



Wer Politik und Geschichte, Wirtschaft und Gesellschaft, kurz-
um: die Hintergriinde unseres Alltagslebens verstehen will, muss
sich zunéchst klarmachen, auf welcher Vorstellung vom Menschen
jedes Argument, jedes Gesprich, jede Behauptung — ob bewusst
oder unbewusst — beruht; jeder Ordnung, jeder Regel, mit der
Menschen ihr Zusammenleben zu organisieren suchen, liegt solch
eine Vorstellung zugrunde; jedes politische Programm, jede 6ko-
nomische Theorie, jede religiose Formel orientiert sich an einem
Menschenbild, das sie fiir giiltig hélt und von dem alle weiteren
Annahmen und Forderungen abgeleitet werden.

Wenn wir also fragen, was der Mensch »von Natur aus« sei,
erkennen wir, vereinfacht, zwei Extrempole, zwischen denen sein
Wesen und seine Lebensmoglichkeiten gedacht werden: Auf der
einen Seite die Vorstellung, dass er genetisch, historisch, gesell-
schaftlich oder durch welche Faktoren auch immer festgelegt, also
determiniert ist.

Demnach ist der Mensch ein nach vorgegebenen Mustern funk-
tionierendes Lebewesen. Die bestimmenden Muster konnen dabei
unterschiedlichster Art sein: die Gene etwa, die ihn prigen; iiber-
sinnliche Vorgaben, die er befolgen muss, weil sie angeblich »von
der Natur« oder »den Gottern« vorgegeben sind. Der Mensch hat
also keine Wahl, er muss funktionieren, was iibertragen auf
menschliche Gesellschaften bedeutet: gehorsam folgen - jenen,
die behaupten zu wissen, welche »vorgegebenen Bestimmungen«
das sind.

Das andere Extrem ist die Vorstellung, der Mensch sei voll-
kommen frei von Vorpragungen und Regeln. Wie ein weifles Blatt
und ohne jede vorbestimmte Eigenschaft komme er in die Welt,
sei abgelost von der biologischen Natur seiner Eltern und Vorfah-
ren. Alles ist moglich und offen ab der Geburt. Entsprechend pra-
gend sind in dieser Vorstellung die Bedeutung von Erziehung und
die Einfliisse der Gesellschaft. Sie entscheiden, was der frei form-
bare Mensch zu werden vermag.

Determiniertheit einerseits, vollstindige Offenheit anderer-
seits — alle Menschenbilder bewegen sich zwischen diesen beiden

16



Polen, im englischen Sprachraum als »nurture versus nature«-
Debatte bekannt. Tatsachlich ist jeder Mensch eine Mischung aus
genetischen Anlagen seiner Eltern und Vorfahren sowie der Um-
welt und Erziehung, die auf ihn einwirken. Zugleich ist jeder
Mensch immer ein von Instinkten beeinflusstes und zugleich zur
Rationalitdt fahiges Wesen. Wobei alle Menschen diese Fahigkei-
ten in je eigener Weise und nach je individueller Lage nutzen.
Einen Automatismus der Vernunft gibt es ebenso wenig wie eine
vollstindige Bestimmtheit durch Instinkte.

Jedes politische Programm, jede Wirtschaftstheorie, jedes
Konzept iiber das Wesen einer Gesellschaft lasst sich zuordnen
nach dem Grad der Selbst- oder Fremdbestimmung, die sie dem
Menschen zuschreiben. Deshalb miissen wir in allem, was wir
politisch, wirtschaftlich oder gesellschaftlich diskutieren, stets
zunidchst die Frage stellen: Welches Menschenbild verbirgt sich
hinter dem Argument, das wir gerade horen? Wie verhilt es sich
zum Wissen um die immerwiahrende offene Mischung von nur-
ture und nature?

Der Mensch war schon immer {iberwiltigt von der Komplexitat
der Welt um ihn herum. Naturgewalten und Ungliicksfille,
Krankheiten und Tod forderten den menschlichen Verstand
heraus. Im Unterschied zu anderen Lebewesen, die allein ihrem
Instinkt folgen, kann der Mensch iiber seine Existenz reflektie-
ren - wir nennen das Bewusstsein — und seinen Verstand nutzen,
um sich Erklarungen ausdenken fiir das, was in der Welt um ihn
herum geschieht; diese Neugier und dieses Nach-Erkldrungen-
Suchen ist geradezu eine anthropologische Grundkonstante.

Zugleich versuchen Menschen von jeher, ihrem Leben einen
Sinn zuzuschreiben. Sie mutmaflen (und wiinschen sich wohl),
mehr zu sein als »nur« besonders hoch entwickelte Lebewesen, die
sich von anderen Tieren eigentlich nur in dieser wichtigen Eigen-
schaft unterschieden: sich ihres Menschseins bewusst sein und
denken zu kénnen. Das muss doch einen Grund haben!

Diese Sinnsuche liefl Menschen Motive und Erklarungen aus-

17



malen fir all das, was ihnen in der Natur und im Verhalten ihrer
Mitmenschen begegnete. Dabei blieb vieles ritselhaft, Ursachen
und Griinde von Naturereignissen oder Schicksalsschldgen er-
schienen unverstandlich. Antworten meinten Menschen iiber die
Jahrtausende in der Vorstellung von iibersinnlichen, metaphysi-
schen Michten zu finden: Sie stellten sich Gotter vor, die sie mit
allen Kraften versahen, die menschliche Phantasie zu denken ver-
mag. So erschuf und imaginierte sich der Mensch einen Platz in
der jeweils gedachten Ordnung.

Diese Vorstellungen variierten nach Lebensort und natiirlicher
Umgebung, Klima und Lebensumstdnden, Nahrungsmaoglichkei-
ten und Kulturentwicklung. Aber im Kern gleichen sie sich: Alle
unverstidndlichen Ereignisse des menschlichen Lebens - Krank-
heit, Unfall oder Tod, alle Erscheinungen der Natur und der Um-
welt, ob Gewitter oder Sturmflut, Kometenschweif oder Vulkan-
ausbruch - erhalten ihren geordneten Platz.

Im Zweifel sind es »Gotter, die als Schliissel und Bezugspunkt
fur die eigene Welterkldrung vorgestellt werden. Entsprechend
koénnen wir vereinfacht sagen, dass Menschen sich auf diesem
Weg der Phantasie und der Imagination von Erkldrungen fiir
ihre Existenz und ihr personliches Schicksal tiber viele Jahrtau-
sende als Teil einer Ordnung verstanden, die sie stets selbst ent-
warfen.

Auf die Menschenbilder der zahllosen Religionen kann hier
nur hingewiesen werden. So unterschiedlich die Religionen und
die mit ihnen verbundenen Menschenbilder sein mégen, ihnen
gemeinsam ist die Vorstellung, dass der Mensch einer auflerwelt-
lichen Instanz unterworfen ist, die seine Freiheit einschrankt. Er
ist ein Geschopf imaginierter Gotter oder jedenfalls Objekt ihrer
Macht und muss sich deren Anweisungen entsprechend verhalten,
die ihm - immer von anderen Menschen - als »Regeln der Gotter«
préisentiert werden.

Die fiir die européische Geschichte bis ins 20. Jahrhundert be-
kanntesten Menschenbilder liefern die Erzdhlungen der Bibel. Bis
in die Gegenwart horen wir die Formulierung vom »alten Adamg,

18



der sich nicht verdndert habe. In dieser Vorstellung bleibt der
Mensch auch nach Jahrtausenden unterschiedlichster Zivilisa-
tionsprozesse vor allem von seinen Trieben und Begierden, In-
stinkten und irrationalen Wiinschen bestimmt.

Die biblischen Geschichten fithren den Gldubigen die Ver-
lockungen, Angste und Sehnsiichte vor Augen, denen der Mensch
ausgesetzt ist, und présentieren Lebens- und Verhaltensregeln, die
es zu befolgen gelte. Ahnliche Symbole und Schriften gibt es in
anderen Religionen - im Islam den Koran, im Buddhismus die
Texte des Pali-Kanons oder Tripitakain. Im Hinduismus wieder-
um finden sich zahlreiche Glaubensvorstellungen und eine Viel-
zahl von Gottheiten in bunter Vielfalt unterschiedlichster Tradi-
tionen und Lehren verbunden, aus denen sich Verhaltensregeln
fiir Menschen ableiten.

Dass es in allen Religionen, Traditionen und Texten stets Men-
schen sind, welche die Regeln der imaginierten Gotter mitteilen,
hat deren Autoritat nicht geschmaélert, und die Phantasie beim
Gotterausdenken und Anweisungenformulieren blieb unerschopt-
lich. So spiegeln Religionen und Géottervorstellungen das iiber
Jahrtausende laufende Nachsinnen des Menschen tiber sein Wesen
und die Suche nach Regeln, Ordnung und Struktur. Sie sollen dem
immerwahrenden Zwiespalt zwischen seinen naturhaften, poten-
tiell gewaltvollen Instinkten einerseits und einem der Gemein-
schaft zutrdglichen, »zivilisierten« Verhalten andererseits ein
sicherndes Gertist geben.

Entsprechend sind etwa die »Zehn Gebote« des sogenannten
Alten Testaments fiir den européischen Kulturkreis exemplarische
Regeln, die dieses Bediirfnis nach Ordnung und Struktur repra-
sentieren. Ahnliche Grundregeln, die demselben Bediirfnis ent-
springen, finden sich in anderen Religionen.

Die Kernfrage des menschlichen Bewusstseins wurde bereits in
der antiken griechischen Philosophie angesprochen: »Erkenne
dich selbst« stand iiber einem Eingang des Apollo-Tempels von
Delphi. In Platons Dialog Phaidros sagt Sokrates, er konne sich

19



noch nicht »geméfl dem delphischen Spruch« erkennen - und er-
forsche deshalb sich selbst.

In anderen Dialogen verbindet sich dieses Streben mit dem
Bewusstsein vom eigenen Nichtwissen, aus dem der Drang, das
Wissen stetig zu erweitern, resultiert. Letztlich geht es um die
menschliche Haltung, durch dauerndes Selbsterforschen und
Immer-wieder-Befragen des Wissens allen moglichen Aspekten
und Fragen systematisch nachzugehen, immer wieder zu priifen
und so Scheinwissen zu dekonstruieren.

Solange er »noch atme und es vermag, werde ich nicht aufho-
ren, nach Weisheit zu suchen, lasst Platon Sokrates in seiner Ver-
teidigungsrede sagen. Sokrates bezahlte seine Wissenssuche, wie
Platon schilderte, mit dem Leben, weil er angeblich die staatlichen
Gotter ablehnte und die Jugend verderbe. Platons vielgelesene
Schilderung wirkt auch als Warnung, dass Wissbegier und In-
fragestellen stets mit Misstrauen beantwortet und von Gefahr be-
gleitet sein konnen. Aber auf dieses Streben nach Wissen und Ver-
stehen ist der Mensch seinem Wesen nach angelegt, wenn er sich
seines Menschseins bewusst ist und seinen Verstand nutzt.

Dieses Menschenbild des sich selbst und die Welt erforschen-
den, befragenden, priifenden Lebewesens blieb bis in die Friithe
Neuzeit weitgehend aufgehoben in den Vorstellungen einer alles
bestimmenden »gottlichen Ordnung«. Dann kam - auch als Pro-
dukt des unaufthorlichen Selbstbefragens — die Epoche der Aufkla-
rung und mit ihr die Aufforderung an alle Menschen, sich des
eigenen Verstandes zu bedienen.

Diese Aufforderung gilt bis heute, und sie ist bis heute um-
kampft.

Seit etwa Mitte des 17. bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts setz-
te sich das moderne Naturrecht gegen religiose und andere philo-
sophische Vorstellungen vom Menschen durch. Die wesentlichen
Uberlegungen iiber den Menschen gingen nun davon aus, dass er
von Natur frei, individuell und zur Vernunft fihig ist. In ihren
Konsequenzen revolutionierten diese Erkenntnisse »das juris-
tische und politische Denken«.* Wihrend »positives Recht« durch

20



menschliche Setzung stets etwas Geschaffenes ist, das gedndert
oder auch wieder beseitigt werden kann, gilt Naturrecht aus eige-
ner, »natiirlicher« Legitimation. Es kann deshalb erkannt und ver-
standen, nicht aber in Frage gestellt oder gar beseitigt werden.

Als Begriinder des modernen Naturrechts gilt Thomas Hobbes
(1588-1679), nach dessen Uberlegungen es sich durch »den Willen
und die Einsicht des Einzelnen«® begriinden lésst. Jeder Mensch
kann erkennen, dass es fiir ihn richtig ist, so zu denken, und zu-
gleich Sinn macht fiir alle.

Aus der Vorstellung, dass der einzelne Mensch im Naturzu-
stand mit seinem Menschsein ein Recht in sich trégt, folgt, dass er
tiir alle Ordnungen, die er mit anderen Menschen schafft — schaf-
fen muss, um der Komplexitit des Lebens und den Erfordernissen
des Uberlebens gerecht zu werden -, Verfahren der gegenseitigen
Verpflichtung zu entwickeln hat,® die als Vertrage (zwischen
gleichberechtigten Vertragspartnern) zu denken sind. Dem liegt
die »Idee der Autoritdts- und Herrschaftslegitimation durch frei-
willige Selbstbeschrankung aus eigenem Interesse« zugrunde” Die
Herrschaft von Menschen iiber Menschen wird nicht linger als
»gegeben« akzeptiert, sondern auf ihre Griinde befragt.

Vertrége sind nicht nur erforderlich, sie niitzen am Ende allen
und spiegeln die Legitimitdt der Annahme vom Naturrecht aller
Menschen. Die entscheidende Frage lautet nun: Wie legitimiert
sich Herrschaft?

Denn auch der Staat ist eine menschliche Einrichtung, die er-
klaren muss, warum und mit welcher Legitimitét sie Autoritit,
Macht und Herrschaft beansprucht. Das ist ein Bruch mit allen
vorher dominierenden Auffassungen, die den Menschen nicht als
Individuum denken, sondern als durch »Gétter« oder andere
»duflere« Machte in eine vorgegebene Ordnung und Gemeinschaft
eingebunden.

Die Erkenntnis von der Selbststindigkeit des Menschen und sei-
nen naturlichen Rechten entfaltete sich im 17. und 18. Jahrhundert
in vielfiltigen Schriften und Diskussionen, die allgemein unter

21



dem Begriff der Aufklirung zusammengefasst werden. Die be-
deutendsten Autoren lebten in Grofibritannien, auf dem euro-
péischen Kontinent, vor allem im franzdsisch- und deutschspra-
chigen Raum, und waren, insbesondere seit der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts, eng mit den geistig-politischen Entwiirfen in
Nordamerika verbunden.

In Frankreich spielte René Descartes (1596-1650) eine wichtige
Rolle, der mit seiner Formel »ich denke, also bin ich« (»cogito ergo
sum«) gleichsam das Leitmotiv vorgab. Charles Montesquieu
(1689-1755) wiederum entwickelte in seinem Werk Vom Geist der
Gesetze die Hauptbegriffe einer modernen Gewaltenteilung und
einer von Menschen konzipierten Verfassungsordnung. John
Locke (1632-1704), David Hume (1711-1776) und Adam Smith
(1723-1790) in Grof3britannien, Jean-Jacques Rousseaus (1712-1778)
und die sogenannten Enzyklopddisten mit ihrem wichtigsten
Reprasentanten Denis Diderot (1713-1784) bezogen sich bei aller
Eigenstandigkeit ihrer Werke auf dasselbe: die Vorstellung vom
Potential des vernunftbegabten, selbststindig denkenden, aufkla-
rungsfihigen Menschen. In den Vereinigten Staaten propagierte
Thomas Paine (1737-1809) mit Publikationen wie Common Sense
(1776) und The Rights of Man (1791/92) die prinzipiell universale
Konzeption der Menschenrechte.®

Im deutschen Sprachraum formulierte Immanuel Kant (1724-
1804) im Jahr 1784 die klassische Antwort auf die Frage Was ist
Aufklirung?, die zugleich das Menschenbild umreifit: »Aufkli-
rung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten
Unmiindigkeit. Unmiindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines
Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstver-
schuldet ist diese Unmiindigkeit, wenn die Ursache derselben
nicht am Mangel des Verstandes, sondern der EntschliefSung und
des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu be-
dienen. Sapere aude! Habe Mut dich deines eigenen Verstandes zu
bedienen! ist also der Wahlspruch der Aufkldrung. Faulheit und
Feigheit sind die Ursachen, warum ein so grofier Teil der Men-
schen, nachdem sie die Natur langst von fremder Leitung frei ge-

22



sprochen (...), dennoch gerne zeitlebens unmiindig bleiben; und
warum es Anderen so leicht wird, sich zu deren Vormiindern auf-
zuwerfen. Es ist so bequem, unmiindig zu sein. (...) Zu dieser Auf-
klarung aber wird nichts erfordert als Freiheit; und zwar die un-
schidlichste unter allem, was nur Freiheit heiflen mag, ndmlich
die: von seiner Vernunft in allen Stiicken 6ffentlichen Gebrauch
zu machen.«® Damit prasentierte Kant das Konzentrat eines Dis-
kurses, der um die Neuformulierung des Menschenbildes kreist.

Kant formulierte mit dem »kategorischen Imperativ« auch die
Anleitung fiir ein Verhalten, das diesem Menschenbild entspricht:
»Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich
wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde.«' In einer
anderen Formulierung heif3t es: »Handle so, als ob die Maxime
deiner Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen Natur-
gesetze werden sollte.«' Dieser Grundsatz ist die ebenso einfache
wie logische Folge aus einem Menschenbild, das die Freiheit des
Einzelnen und zugleich den Menschen als Gemeinschaftswesen
anerkennt. Er bietet eine Anleitung fiir jeden Menschen, sich so zu
verhalten, dass er oder sie dabei stets die Grundprinzipien des ver-
niinftigen Zusammenlebens mitdenkt.

Wirkungsmaichtig wurden die zentralen Erkenntnisse der Aufkla-
rung in den Formulierungen der amerikanischen Unabhingig-
keitserkldrung vom 4. Juli 1776 und in der Erkldrung der Men-
schen- und Biirgerrechte von 1789 in Frankreich. In der Praambel
der Unabhingigkeitserklarung von 1776 heifit es: »Folgende Wahr-
heiten erachten wir als selbstverstindlich: dass alle Menschen
gleich geschaffen sind; dass sie von ihrem Schopfer mit gewissen
unverduflerlichen Rechten ausgestattet sind; dass dazu Leben,
Freiheit und das Streben nach Gliick gehéren«.”> Und im ersten
Artikel der franzosischen Erkldrung der Menschen- und Biirger-
rechte von 1789, an deren Erorterung Thomas Jefferson als Bot-
schafter seines Landes in Paris beteiligt war, heif3t es: »Die Men-
schen werden frei und gleich an Rechten geboren und bleiben es.«*

Gerade die Formulierungen der amerikanischen Unabhingig-

23



keitserkldrung machen deutlich, dass die Prinzipien des Natur-
rechts sich stets in konkreten Lebenswelten Geltung verschatfen,
auf den jeweiligen Reflexionshorizont der Zeit bezogen sind und
historisch eingeordnet werden miissen. Daher sind die Umsetzun-
gen dieser Prinzipien auch immer wieder aufs Neue zu iiberpriifen.

Die Zeitgebundenheit zeigt sich insbesondere in zwei Aspek-
ten: Erstens reflektierten die Autoren (allesamt Mianner) weder
iiber ihre Rolle als Sklavenhalter — allein Jefferson besaf$ im Laufe
seines Lebens mehr als 600 Sklaven -, noch hatten sie Frauen als
gleichberechtigte Teilhaber ihrer Menschenrechtsdefinition im
Blick. Zweitens imaginierten sie einen »Schopfer« — die Evolution
als Entwicklungsgeschichte des Menschen war ihnen noch un-
bekannt -, auf dessen Plan bzw. Willen sie sich beriefen; der Ein-
sicht in die Freiheit und Gleichheit aller Menschen, die sie prokla-
mierten, war damit allerdings wenig gedient, zumal sich der Konig
in London, gegen den sich die Erkldrung richtete, mit demselben
Recht auf seinen Gott berufen konnte.

Aber auch wenn das Menschenbild noch durch den damaligen
Wissenshorizont begrenzt war und selbst Gegenstand weiterer
Reflexionen bleiben musste — auch das gehort zum Wesen selbst-
staindigen Denkens -, so ist die Zdsur gegeniiber fritheren Men-
schenbildern doch eindeutig und revolutionar. Nun war potentiell
jeder aufgerufen, iiber sich und sein Handeln nachzudenken, tiber
seine Vernunft, seine Verantwortung und alles, was sich aus der
grundsitzlichen Vorstellung von individueller Freiheit und dem
Recht auf Selbstbestimmung ergibt.

Wenig tiberraschend kollidierte dieses Menschenbild nicht nur
mit den tiberkommenen Vorstellungen der Religionen oder auto-
ritarer Philosophien. Es bedeutete zugleich eine politische Heraus-
forderung. Wie sollte Macht legitimiert, wie eine politische Ord-
nung begriindet werden?

Antworten sollten fortan politische Ideologien liefern, die
Ordnungssysteme entwarfen, mit denen die bisherigen religios-
obrigkeitlichen Weltbilder im Lichte des neuen Menschenbildes
transformiert oder ganz iiberwunden werden konnten. Konserva-

24



tismus, Liberalismus, Sozialismus und Kommunismus sind die
bekanntesten dieser politischen Ideologien, die sich nun als Kon-
zepte der Staats- und Gesellschaftsordnung mit einem je spezi-
fischen Menschenbild entwickelten.

Das konservative Menschenbild, das oft mit der Metapher vom
»alten Adam« arbeitet oder auf Thomas Hobbes Formulierung
hinweist, dass »der Mensch dem anderen Menschen ein Wolf« sei
(»homo homini lupus«), dringt auf einen starken, ordnenden,
sichernden Staat, der gesellschaftliche Freiheit limitieren miisse,
da ein Zuviel in Anarchie und gegenseitiger Gewalt miinden
konne.

Der Liberalismus hingegen betont die individuelle Freiheit ge-
gen die Anspriiche von Staat und Gesellschaft, die er auf das Not-
wendigste beschriankt sehen mochte. Seinem Menschenbild ge-
maf3 wiegt die Freiheit des Individuums mehr als die Furcht vor
Anarchie oder den Unberechenbarkeiten des »alten Adam«. Von
der Franzosischen Revolution bis zum Ende des Ersten Weltkriegs
dominierten in Europa und Nordamerika im Wesentlichen ver-
schiedene Varianten und Interpretationen dieser beiden Grund-
richtungen.

Daneben entstand seit den 1860er Jahren aus der Arbeiter-
bewegung die Sozialdemokratie, die bei allen Unterschieden der
politischen Praxis und der gesellschaftlichen Ziele ebenso wie
Liberalismus und Konservatismus von der grundsitzlichen Fahig-
keit des Menschen zur Selbstbestimmung ausgeht.'+ Als Bewegung
zur Forderung sozialer Emanzipation und politischer Teilhabe ist
das Menschenbild der sozialdemokratischen Bewegungen sogar in
ganz spezieller Weise mit dem der Aufkldarung verbunden: Indi-
viduelle Bildung, soziale Mobilitdt und Aufstieg durch Gleich-
berechtigung aller Menschen im Leistungswettbewerb sind alle-
samt Vorstellungen, die sich direkt aus dem Menschenbild der
Aufklarung ergeben.

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelten sich neben die-
sen dominierenden Stromungen grundlegend andere, strikt in
sich geschlossene politische Weltbilder, die fiir die lingste Zeit

25



des 20. Jahrhunderts welthistorische Bedeutung erlangten. Seit
den 1840er Jahren formulierten Karl Marx (1818-1883) und seine
Anhinger die Theorien vom geschichtsbestimmenden ewigen
Klassenkampf.

Hier ist der Mensch das Produkt eines fest und vorhersehbar
verlaufenden historischen Prozesses. Das Individuum hat keine
Wabhl, vielmehr bestimmen anonyme Krifte und Strukturen sein
Denken und seine Zukunft. Es kann die Geschichte nicht aufhal-
ten, sondern ihre Gesetze nur »erkennen« und sich entsprechend
verhalten, indem es den vorgegebenen Weg seines Lebens und sei-
ner Gesellschaft hin zum Kommunismus selbst mit vorantreibt.
Als Marxismus-Leninismus wurde dieses Menschenbild seit 1917
zum Leitbild aller kommunistischen Bewegungen des 20. Jahr-
hunderts.”

Nahezu parallel zur Entwicklung des marxistischen Geschichts-
und Menschenbildes verbreitete sich seit den 1850er Jahren die
Ideologie eines globalen Rassenkampfes. Der franzdsische Graf
Joseph Gobineau (1816-1882) legte 1853-1855 seinen »Versuch tiber
die Ungleichheit der Menschenrassen« vor. Im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts verbanden »Rassentheoretiker« Gobineaus Kon-
strukte mit dem Darwinismus zu einem Modell, das auch die
Menschengeschichte erkléren sollte.

Dieser »Sozialdarwinismus« predigte, dass der Uberlebens-
kampf zwischen Tierarten in gleicher Weise fiir Menschen gelte.
Die Formel der Radikalisierung lautete: Von der Verschiedenartig-
keit von Menschen zur Verschiedenwertigkeit, von der Verschie-
denwertigkeit zum Wettbewerb, vom Wettbewerb zum Uberlebens-
kampf - und damit zum Ringen auf Leben und Tod.

Das Menschenbild der Rassentheorien miindete im National-
sozialismus; der Zweite Weltkrieg war der Versuch, es weltweit
durchzusetzen. Dem Einzelnen bleibt auch hier nur die Wahl: ent-
weder seine Rolle als Angehoriger »seiner Rasse« anzunehmen
und sich im dauernden Kampf gegen »andere Rassen« zu behaup-
ten, denen er dieselben Motive unterstellt — oder unterzugehen.

Sowohl der Marxismus als auch der Rassismus setzen sich

26



bewusst ab vom Menschenbild der Aufklirung. Sie sehen den
Menschen als unfrei und gefangen - im Klassenkampf oder im
Rassenkampf. Wer diesen Glauben nicht teilen mdchte, schliefit
sich aus und ist deshalb selbst zu bekampfen; wer sich weigert, der
angenommenen Bestimmung zu folgen, muss umerzogen und
diszipliniert, vielleicht sogar vernichtet werden.

Vereinfacht lassen sich diese Ideologien seit der Aufklarung
somit in zwei grundsitzliche Stromungen kategorisieren: jene,
die - wie Konservatismus, Liberalismus und Sozialdemokratie -
im Prinzip von der individuellen Freiheit und Selbstbestimmung
des Menschen ausgehen, seiner Fihigkeit zur Vernunft und sei-
nem Recht auf personliche Entwicklung — wobei sich die Konzepte
der politischen Ordnungen, mit denen dies am besten zu sichern
sei, je nach den Varianten des Menschenbildes unterscheiden.

Ihnen gegentiber stehen jene dogmatischen Ideologien, die dem
einzelnen Menschen eine Rolle als Objekt in einem historisch vor-
bestimmten Prozess zuweisen — so wie dies in den Zeiten vor der
Aufklarung fiir Religionen galt.

Diese grundsitzliche Dichotomie zwischen dem Naturrecht
der Freiheit des Einzelnen und dem Anspruch dogmatischer Ideo-
logien oder Religionen auf Gehorsam und Unterwerfung strahlt
aus bis zur Gegenwart.

Nicht zuletzt aus der erbitterten globalen Konfrontation zwischen
dem Menschenbild der Aufkliarung und dem des nationalsozialis-
tischen Rassismus speiste sich nach dem Zweiten Weltkrieg der
Drang, die Prinzipien, die diesen Kampf von Seiten der demo-
kratischen Staaten bestimmt hatten, als Lehre und Orientierung
festzuhalten.

Daher beschloss die Generalversammlung der Vereinten Na-
tionen 1948 die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte. Thr lag
die Einsicht zugrunde, dass »die Anerkennung der angeborenen
Wiirde und der gleichen und unverduflerlichen Rechte aller Mit-
glieder der Gemeinschaft der Menschen die Grundlage von Frei-
heit, Gerechtigkeit und Frieden in der Welt bildet«.

27



Die Erfahrungen der jiingeren Gegenwart aufnehmend, hielt
die Resolution fest, dass »die Nichtanerkennung und Verachtung
der Menschenrechte zu Akten der Barbarei gefithrt haben« und
dass »es notwendig ist, die Menschenrechte durch die Herrschaft
des Rechtes zu schiitzen, damit der Mensch nicht gezwungen
wird, als letztes Mittel zum Aufstand gegen Tyrannei und Unter-
driickung zu greifen«.'®

Die Erkldrung fasste im Wesentlichen Gedanken der Menschen-
rechte zusammen, wie sie schon in der amerikanischen Unabhén-
gigkeitserklarung und der Franzosischen Revolution ausgedriickt
worden waren. »Alle Menschen sind frei und gleich an Wiirde und
Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und Gewissen begabt und
sollen einander im Geiste der Briiderlichkeit begegnen, heifit es
im ersten Artikel. Entscheidend ist jedoch der Fortschritt im Wis-
sen und der Reflexion, so dass im Unterschied zu Vorstellungen
des 18. und 19. Jahrhunderts nun tatsachlich die universale Exis-
tenz aller Menschen und ihrer Rechte explizit formuliert war:
»Jeder hat Anspruch auf alle in dieser Erkldrung verkiindeten
Rechte und Freiheiten, ohne irgendeinen Unterschied, etwa nach
Rasse, Hautfarbe, Geschlecht, Sprache, Religion, politischer oder
sonstiger Anschauung, nationaler oder sozialer Herkunft, Vermo-
gen, Geburt oder sonstigem Stand. Des Weiteren darf kein Unter-
schied gemacht werden auf Grund der politischen, rechtlichen
oder internationalen Stellung des Landes oder Gebietes, dem eine
Person angehort, gleichgiiltig ob dieses unabhingig ist, unter
Treuhandschaft steht, keine Selbstregierung besitzt oder sonst in
seiner Souverdnitét eingeschrankt ist.«7

Nun waren die Autorinnen und Autoren der Erklarung keines-
wegs naiv, ebenso wenig wie die Mitglieder der Generalversamm-
lung, die diese Formulierungen am 10. Dezember 1948 verabschie-
deten. Allen war bewusst, dass hier kein globaler Ist-Zustand,
sondern »das von allen V6lkern und Nationen zu erreichende ge-
meinsame Ideal« beschrieben wurde.’® Aber — und das ist ent-
scheidend fiir unser Verstindnis der historischen Perspektive -
die Formulierungen und die ihr zugrundeliegenden Analysen

28



menschlicher Existenz spiegeln den Fortschritt historischer Er-
kenntnis.

Sie sind zugleich ein Appell an das Selbstverstindnis, ja den
Lebens-Egoismus aller Menschen. Denn wer sich als Mensch ver-
steht und seiner selbst bewusst ist, muss ein genuines Interesse
daran haben, nicht zum Objekt anderer Menschen, das heif$t zum
Gegenstand oder Objekt von nicht legitimer Herrschaft zu wer-
den. Kein Mensch kann ernsthaft wollen, Sklave oder Untertan zu
sein; jeder Herrschaftsanspruch bedarf der Legitimation durch
Zustimmung nach festen Regeln und auf Zeit.

Wer die Universalitit der Menschenrechte bestreitet, spricht
folglich anderen Menschen das Menschsein ab und trifft damit
nicht zuletzt sich selbst: Auch sein Menschsein wire dann relativ.
Es stiinde dann jedem anderen Menschen frei, ihm ebenso das
Menschsein abzusprechen.

Als die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte im Dezember
1948 verabschiedet wurde, blieb die Weltpolitik weiterhin gepréigt
von Realitdten, die einer allgemeinen Durchsetzung entgegen-
standen. Die globale Konfrontation des Kalten Krieges zwischen
den westlichen Demokratien und der marxistisch-leninistischen
Sowjetunion loste den bis 1945 dominierenden Konflikt mit dem
Nationalsozialismus ab.

Zugleich betrieben demokratisch-parlamentarische Staaten
weiterhin koloniale Machtpolitik, die dem Verstindnis universa-
ler Menschenrechte widersprach. Und schliefllich bestanden auch
in demokratischen Staaten Gesellschaftsstrukturen fort, die mit
dem offiziell formulierten Menschenbild unvereinbar waren. Die
Politik der Rassentrennung in den Vereinigten Staaten ist das
vielleicht markanteste Beispiel.

Dies zu benennen widerlegt in keiner Weise den historischen
Fortschritt. Denn der Maf3stab, sich auf die Universalitat der
Menschenrechte hin zu orientieren und die Ordnung der Gesell-
schaft an ihr auszurichten, ist die dauerhafte Herausforderung
jeder offenen Gesellschaft — bis zur Gegenwart. So illustrieren

29



beispielsweise die heftigen Auseinandersetzungen nach dem Tod
von George Floyd am 25. Mai 2020 die historische Ambivalenz
dieser Entwicklung: Der Tod Floyds war die Folge eines weiterhin
virulenten Rassismus, der Menschen weltweit bedroht.

Die weltweiten Proteste vom Sommer 2020 zeigen zugleich die
Energie und den Willen zur Wehrhaftigkeit offener Gesellschaf-
ten, solche Gewalttaten zu ahnden und ihre Ursachen zu beseiti-
gen - so unendlich herausfordernd diese Aufgabe auch weiterhin
erscheint. Aber diese Energie und der Wille zur Besserung unter-
scheidet das Eintreten fiir universale Menschenrechte seit ihrer
Formulierung von den Versuchen aller totalitiren Systeme, diese
Diskussion tiber das Menschenbild und die Menschenrechte zu
meiden und zu unterdriicken.

Es ist durchaus erstaunlich, wie hartnéckig sich Menschenbil-
der und Geschichtsphantasien halten, die einer Vorstellung vom
freien, selbstbestimmten Individuum zu widersprechen versuchen,
ohne die betroffenen Menschen zu befragen und ihre Stimme
ernst zu nehmen. Das galt bis zum Ende des Kalten Krieges fiir die
Staaten und Regime im sowjetischen Machtbereich. Aber es galt
und gilt auch durchweg fiir alle autoritdren und totalitiren Herr-
schaftssysteme, die sich neben dem marxistisch-leninistischen
Geschichtsmodell etabliert haben — von den autoritiren Herrschaf-
ten in Russland oder der Tiirkei iiber die religiosen Anspriiche im
Iran oder Saudi-Arabien bis hin zu den dogmatischen Fiithrungs-
anspriichen der Kommunistischen Partei in der Volksrepublik
China.

Wer im Jahr 2020 lebt, hat einen historischen Vorteil: Im Unter-
schied zu unseren Vorfahren kennen wir die Realitdten und die
Folgen ihrer Menschenbilder und Herrschaftsmodelle und kén-
nen aus den Erfahrungen lernen. Diese Lehren und Erkenntnisse
konnen wir abrufen, wann immer solche Ideologien uns als
Rezepte fiir die Probleme unserer Gegenwart angeboten werden.
Wenn wir folglich die politischen Entwicklungen unserer Gegen-
wart analysieren und verstehen wollen, miissen wir immer wieder

30



