
Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

Johannes Drerup, Miguel Zulaica y Mugica & Douglas Yacek

Dürfen Lehrer_innen ihre Meinung sagen?1 Inwieweit sind sie im Unterricht zu
(partei-)politischer Neutralität verpflichtet? Wie sollen sie im Unterricht mit kon-
troversen und polarisierenden Themen, z. B. Migration, Klimawandel, COVID-
19 Pandemie, umgehen? Wie sollen sie sich zu extremistischen, illiberalen und
antidemokratischen Äußerungen von Schüler_innen verhalten? Und wie sollen
sie als Vertreter_innen der Demokratie mit der Aussage umgehen, das Dritte
Reich sei nur ein ›Vogelschiss‹ in der deutschen Geschichte? Wie lässt sich eine
angemessene und zivilisierte Streitkultur in und außerhalb von öffentlichen
Schulen kultivieren und wie könnte diese aussehen?

Diese Fragen zeigen bereits an, dass die Kontroversen über den angemessenen
pädagogischen Umgang mit kontroversen Themen nicht nur von akademischer
Relevanz sind, sondern in den letzten Jahren zunehmend wieder zu einem gesell-
schaftspolitisch brisanten Thema geworden sind. So wird im Zuge des Erfolgs
rechtspopulistischer Parteien in der öffentlichen Debatte vermehrt über die ›Neu-
tralität‹ von Lehrer_innen und über Indoktrinationsvorwürfe diskutiert, und es
wird auch öffentlich politischer Druck auf Lehrkräfte ausgeübt, denen politische
Parteilichkeit vorgeworfen wird (etwa Dienstaufsichtsbeschwerden der AfD in
Hamburg, die Einrichtung von Online-Portalen zur Meldung AfD-kritischer Leh-
rer_innen sowie auch die kürzlich wieder entbrannte Diskussion über Berufsver-
bote für Lehrer_innen). Zugleich haben ideologiepolitisch beladene Themen wie
›safe spaces‹, ›cancel culture‹, ›political correctness‹, Redefreiheit in Schulen und
Hochschulen und Entwicklungen in der polarisierenden und polarisierten digita-
len Öffentlichkeit Dauerkonjunktur in Debatten, in denen die Grundlagen und
Grenzen einer demokratischen Streitkultur verhandelt werden. Gestritten wird
nicht nur über konkrete Inhalte, sondern auch über die Art und Weise, wie ge-
stritten werden sollte, über metakommunikative Vorgaben für die Gestaltung
von Kontroversen und für den Umgang mit Dissens (vgl. Pörksen & Schulz von
Thun 2021), aber auch über die Frage, warum überhaupt in und außerhalb von
Schulen über kontroverse Themen diskutiert werden sollte (vgl. Geuss 2019; Ta-
lisse 2019; Drerup 2021). Diese Debatten beschränken sich nicht auf pädagogi-
sche (vgl. etwa analoge Debatten in der Politik und im Sport) und nationale
Kontexte (Deutschland, Europa oder die USA, vgl. Costa 2020) und haben – so

1 Im Titel haben wir aus stilistischen Gründen das Wort ›Lehrer‹ genutzt. Gemeint sind
selbstverständlich immer Personen jedweden Geschlechts. In den einzelnen Beiträgen
haben wir es den Autoren und Autorinnen freigestellt, wie sie mit diesem Thema (wel-
ches ja in Teilen selbst kontrovers diskutiert wird) umgehen wollen.

9



der Tenor in Wissenschaft und Öffentlichkeit – zu einigen Verunsicherungen bei
Lehrer_innen mit Bezug auf die Frage geführt, wie sinnvoller- und legitimerwei-
se mit kontroversen Positionen umzugehen ist bzw. welche Positionen über-
haupt als kontrovers zu gelten haben.

In der deutschsprachigen Debatte werden solche Problemvorgaben üblicher-
weise mit Rekurs auf den ›Beutelsbacher Konsens‹ und vor allem auf das Kontro-
versitätsgebot diskutiert. Der Beutelsbacher Konsens umfasst drei Prinzipien, die
als »Kern der Berufsethik von Pädagogen in demokratischen Gesellschaften«
(Grammes 2014, S. 266) gelten. Die drei Prinzipien – das Überwältigungsverbot
(häufig auch Indoktrinationsverbot), das Kontroversitätsgebot und das Prinzip
der Schülerorientierung – lauten in leicht gekürzter Form wie folgt:

1. Überwältigungsverbot: »Es ist nicht erlaubt, den Schüler – mit welchen Mitteln
auch immer – im Sinne erwünschter Meinungen zu überrumpeln und damit
an der Gewinnung eines selbständigen Urteils zu hindern. Hier genau verläuft
nämlich die Grenze zwischen Politischer Bildung und Indoktrination. Indokt-
rination aber ist unvereinbar mit der Rolle des Lehrers in einer demokrati-
schen Gesellschaft und der – rundum akzeptierten – Zielvorstellung von der
Mündigkeit des Schülers.«

2. Kontroversitätsgebot: »Was in Wissenschaft und Politik kontrovers ist, muss auch
im Unterricht kontrovers erscheinen. Diese Forderung ist mit der vorgenann-
ten aufs engste verknüpft, denn wenn unterschiedliche Standpunkte unter den
Tisch fallen, Optionen unterschlagen werden, Alternativen unerörtert bleiben,
ist der Weg zur Indoktrination beschritten. Zu fragen ist, ob der Lehrer nicht
sogar eine Korrekturfunktion haben sollte, d. h. ob er nicht solche Standpunkte
und Alternativen besonders herausarbeiten muss, die den Schülern (und ande-
ren Teilnehmern politischer Bildungsveranstaltungen) von ihrer jeweiligen
politischen und sozialen Herkunft her fremd sind. Bei der Konstatierung dieses
zweiten Grundprinzips wird deutlich, warum der persönliche Standpunkt des
Lehrers, seine wissenschaftstheoretische Herkunft und seine politische Mei-
nung verhältnismäßig uninteressant werden.«

3. Prinzip der Schülerorientierung: »Der Schüler muss in die Lage versetzt werden,
eine politische Situation und seine eigene Interessenlage zu analysieren, sowie
nach Mitteln und Wegen zu suchen, die vorgefundene politische Lage im Sin-
ne seiner Interessen zu beeinflussen. Eine solche Zielsetzung schließt in sehr
starkem Maße die Betonung operationaler Fähigkeiten ein, was eine logische
Konsequenz aus den beiden vorgenannten Prinzipien ist« (Wehling 1977,
S. 179f.; Hervorhebung im Original).

Was jedoch aus diesen drei Prinzipien jeweils genau folgt, wie sie aufeinander be-
zogen, gewichtet und auf konkrete Erziehungs- und Bildungsziele theoretisch und
praktisch abgestimmt werden sollen, und insbesondere wie das Kontroversitäts-
gebot genau verstanden und umgesetzt werden könnte, bleibt selbst Gegenstand
anhaltender nationaler und internationaler Kontroversen (vgl. Yacek 2018; Dre-
rup & Yacek 2020; Zulaica y Mugica 2019; Drerup 2021), in denen zugleich
epistemologische, methodologische, ethisch-politische sowie curriculare und un-

Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

10



terrichtspraktische Fragen verhandelt werden. Insbesondere in der Debatte in der
angelsächsischen Philosophy of Education wurden unterschiedliche Kriterien der
Kontroversität vorgeschlagen, die beanspruchen, kontroverse Themen (die mit of-
fenem Ausgang und mit Bezug auf eine Pluralität von grundsätzlich angemesse-
nen und legitimen Positionen zu unterrichten und zu diskutieren sind) von sol-
chen Themen unterscheiden zu können, die nicht als kontrovers gelten können.
Auf Basis eines sozialen Kriteriums sollten z. B. alle in Öffentlichkeit und Politik
kontrovers diskutierten Themen auch im Unterricht kontrovers diskutiert wer-
den. Verteidiger epistemischer Kriterien wenden dagegen ein, dass dies nur für
hinreichend rational und empirisch begründete Positionen gelten dürfe.

Die Fragen nach einer angemessenen Bestimmung von Kontroversität und ih-
ren Grenzen sind – analog zu gängigen Aufgabenbeschreibungen von Demokra-
tieerziehung und demokratischer Bildung – eine fächerübergreifende Herausfor-
derung, die sich in und außerhalb von Schulen auf je unterschiedliche Art und
Weisen stellen. Kontroversen über politisch relevante Fragen und Themen – ob
pädagogisch organisiert und intendiert oder nicht – können in allen Schulfä-
chern – in naturwissenschaftlichen Fächern nicht weniger als in gesellschaftswis-
senschaftlichen Fächern, wie Geschichte, Wirtschaft und Sozialwissenschaften –
und selbstverständlich auch außerhalb der Schule aufkommen.

Im Rahmen des Bandes wird der Komplexität der Problemvorgaben rund um
das Thema Kontroversität dadurch Rechnung getragen, dass nicht nur die gängi-
gen Kriterien, die in der Debatte zur Differenzierung zwischen kontroversen und
nicht kontroversen Themen vorgeschlagen wurden, auf den Prüfstand gestellt
werden (z. B. soziale, politische und epistemische Kriterien), sondern auch weiter-
gehende Probleme diskutiert werden, die die Theorie, die Empirie und die Praxis
des Umgangs mit kontroversen Themen im Unterricht betreffen. Zur Debatte ste-
hen z. B. grundlegende theoretische Fragen nach dem Status und der Orientie-
rungskapazität allgemeiner Kriterien, ihrem Zusammenhang und ihrer Abwä-
gung und damit verbundene methodologische Kontroversen über das Verhältnis
von systematischen, normativen Ansätzen und theoriegeleiteter empirischer For-
schung, über den Geltungsbereich und über Anwendungsprobleme tradierter Kri-
terien auch jenseits des Politikunterrichts in anderen Fächern und Bereichen und
über Hindernisse, mit denen auf Förderung von Kontroversen ausgerichtete, dia-
logorientierte Formate von Demokratieerziehung und demokratischer Bildung
konfrontiert sind.

Das übergreifende Ziel des Bandes ist es, Vertreter_innen unterschiedlicher
Disziplinen und Fächer zusammenzubringen, um diese und ähnliche – kontro-
verse – Fragen zur Kontroverse über Kontroversitätsgebote zu diskutieren und zu
klären. Der Band ist in drei Hauptteile gegliedert. Im ersten Teil werden zunächst
theoretische Grundlagen der Kontroverse über Kontroversitätsgebote diskutiert.
Im zweiten Teil folgt eine Analyse von fach- und domänenspezifischen Proble-
men im Umgang mit Kontroversität in pädagogischen Kontexten. Der dritte Teil
bietet eine Auseinandersetzung mit aktuellen Themen, Problemvorgaben und
Herausforderungen im Umgang mit Kontroversität.

Johannes Giesinger eröffnet mit seinem Beitrag den ersten Teil des Bandes und
die Diskussion über den angemessenen Umgang mit kontroversen Themen im

Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

11



Unterricht. Auf Basis pädagogischer Überlegungen zur Differenz von Vermitt-
lung, Mitteilung und Diskussion analysiert er Kriterien und Gründe für die Legi-
timität von Meinungsäußerungen von Lehrkräften. Im Rahmen seiner Analyse
argumentiert er für eine differenzierte Position, in der professionelles Handeln
und didaktische Zielvorstellungen die Grundlagen für begründete Entscheidun-
gen der Lehrkraft bilden sollten.

Thomas Rucker diskutiert die Frage nach dem angemessenen Umgang mit
Kontroversität im Unterricht aus einer dezidiert erziehungs- und bildungstheore-
tischen Perspektive. Schule und Unterricht treten hier in ihrer erziehenden Di-
mension hervor, die er als eine »Form des Miteinanderumgehens« in der Ver-
mittlung von und Hinführung in die Kultur begreift. Er geht davon aus, dass
Kontroversität überhaupt erst aufgrund des Bildungsanspruchs eines erziehenden
Unterrichts für pädagogische Reflexion bedeutsam ist. Mit dem bildungstheore-
tisch begründeten Ziel – der Befähigung zu einer selbstbestimmten Lebensfüh-
rung – verbindet er eine nichtaffirmative Erziehung, die Schüler_innen zum
selbstständigen Werten und Urteilen befähigen soll. Rucker argumentiert, dass
Entscheidungen über die Auswahl und Thematisierung von Kontroversen auf
Basis eines demokratischen Freiheitsverständnisses und des jeweils aktuellen
Stands des Wissens begründet werden sollen.

Die Frage, wie mit Kontroversität im schulischen Kontext umgegangen wer-
den sollte, wird von Miguel Zulaica y Mugica vor dem Hintergrund der Wissen-
schaftsorientierung der Schule als bildungspolitische Entscheidung betrachtet. Er
verteidigt die These, dass Fallibilität – verstanden als ein Bewusstsein der Fehlbar-
keit im Rahmen eines reflektierten Wahrheitsverständnis – Bedingung für eine
kommunikative Begegnung im Kontext von Kontroversen ist. Auf der Grundlage
dieser These argumentiert Zulaica y Mugica für das bildungstheoretische Ziel ei-
nes nicht-naiven Wissenschaftsverständnisses, das auf die Ermöglichung von Ur-
teilsfähigkeit in einer wissenschaftsdominierten Gesellschaft abzielt.

Der Beitrag von Ole Hilbrich eröffnet eine sozialtheoretische Perspektive auf
das Thema Kontroversität im Unterricht in Form der Ausgestaltung einer demo-
kratischen Streitkultur. Ausgangspunkt seiner Argumentation ist eine Kritik an
der »Pseudoklarheit« der Diskussion über Kriterien der Kontroversität. Im Wider-
spruch zu dem liberalen Rationalismus, den Hilbrich diesem Diskurs attestiert,
und zu einem instrumentellen Unterrichtsverständnis propagiert er eine radikal-
demokratische Theorieperspektive. Ausgehend von Arendt und Rancière entfaltet
er ein alternatives Interpretationsangebot der Kontroversität und des demokrati-
schen Streits als agonales Geschehen, in dem emanzipatorisch die »Grundlosig-
keit der herrschenden Ordnung demonstriert« werden könne. Hilbrich überführt
diese Überlegungen in ein sozialtheoretisches Unterrichtsverständnis, in wel-
chem Schüler_innen als den Unterricht mitbestimmende Subjekte anerkannt
werden.

Der zweite Teil wird durch eine religionspädagogische Ausdeutung des Beu-
telsbacher Konsenses und des Kontroversitätsgebots von Jan Hendrik Herbst ein-
geleitet. Ausgehend von der Prämisse, dass der Religionsunterricht in die politi-
sche Bildung involviert sei, konstatiert Herbst einen politikdidaktischen
Orientierungsbedarf und plädiert daher dafür, sich mit dem Beutelsbacher Kon-

Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

12



sens kritisch auseinanderzusetzen. In seinem Beitrag entwickelt er den Vorschlag
einer »positionierten Kontroversität«, die auf einen multiperspektivischen Um-
gang mit kontroversen Themen im Religionsunterricht ausgerichtet ist und den
Lehrkräften zugleich erlaubt, sich im Sinne der christlichen Ethik und der ent-
sprechenden Gerechtigkeitskonzeptionen zu positionieren.

Anne Burkard widmet sich in ihrem Beitrag der philosophiedidaktischen Be-
deutung von Neutralität und der Problematik von Neutralitätsforderungen im
Zusammenhang mit nicht erstrebenswerten naiv-skeptischen und -relativistischen
Einstellungen von Schüler_innen. Sie fokussiert nicht den naiven Skeptizismus
als solchen, sondern die professionsethische Diskussion der Position der Lehrkräf-
te im Philosophieunterricht. So werde eine diskursive Dichotomie zwischen neu-
traler Repräsentation – »teaching the debate« – und positionierender Diskussion –
»engaging the debate« – aufgespannt. Burkards Ansatz besteht darin, Handlungs-
spielräume jenseits dieser Extrempositionen im Kontext einer qualitativen Studie
nachzuzeichnen, in der sie Ergebnisse aus Gruppendiskussionen mit Philosophie-
und Ethiklehrkräften vorstellt. Auf dieser Basis rekonstruiert sie erfahrungsge-
stützte Hinweise für den professionellen Umgang mit Kontroversität, um reflexive
Bezugnahmen auf das Thema der Neutralität und Kontroversität im Lehramtstu-
dium und Referendariat zu ermöglichen.

Das Spannungsverhältnis von Neutralitätsforderungen, Werturteilen und der
narrativen Struktur historischen Denkens ist Gegenstand des Betrags von Jörn
Rüsen. In seiner Argumentation tritt er von der Frage, ob Lehrkräfte im
Geschichtsunterricht ihre Meinung sagen dürfen, zunächst zurück und wendet
sich einer theoretischen Bestimmung geschichtlichen Wissens und seiner Ver-
mittlung zu. Konfrontiert mit dem Sachverhalt, dass Geschichtsschreibung ver-
gangenen Geschehnissen Sinn zuschreibt, geht Rüsen der Verwicklung dieses
Wissens mit Werturteilen in Auswahl, Präsentation und Erzählform nach. Die
Multiperspektivität als Prinzip des Unterrichts und die Idee einer Autonomie der
historischen Urteilsbildung von Schüler_innen seien pädagogische Antworten
auf die wertbedingte Struktur geschichtlichen Wissens. Problematisch werde die
Multiperspektivität dem Autor zur Folge aber dann, wenn diese mit ethnozentri-
schen Deutungsmustern konfrontiert werde, die antipluralistisch sind. Ausge-
hend von diesem Problemaufriss entwickelt Rüsen die Idee einer pluralistischen
und auf dem Gedanken der Menschwürde basierenden »Leitkultur«, in der Ge-
schichtsschreibung sich durch Diskursfähigkeit, qualitative Begründungskriterien
und Selbstreflexivität auszeichnen müsse. Rüsen argumentiert so für eine Verla-
gerung der Frage vom Was auf das Wie des Erzählens in seinen geschichtspäd-
agogischen Überlegungen.

Benedikt Widmaier beschäftigt sich in seinem Beitrag mit der historischen Ge-
nese und kontemporären gesellschaftspolitischen Rolle des Leitbilds einer wehr-
haften Demokratie. Ausgehend von einer historischen Rekonstruktion der Idee
einer wehrhaften oder auch streitbaren Demokratie in den 1950er-Jahren entwi-
ckelt er eine Kritik der politischen und pädagogischen Funktion und Nutzung
dieses Leitbilds, welches sich – so seine Argumentation – als latent anachronisti-
sche Orientierungsvorgabe nicht mehr als Grundlage für eine zeitgemäße politi-
sche Bildung eigne.

Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

13



Dorothee Gronostays Beitrag analysiert theoretische Rahmungen und empirische
Befunde zur Frage der Offenlegung politischer Ansichten von Lehrpersonen. Da-
bei wird die Offenlegungsfrage als professionelle und berufsethische Entschei-
dung von praktizierenden Lehrkräften verstanden, die Abwägungen erforderlich
macht. In ihrem Beitrag diskutiert sie diese Frage ausgehend von einschlägigen
empirischen Befunden, professionsethischen Überlegungen zum Lehramt als
politischem Beruf und der hierfür zentralen Unterscheidung zwischen Parteinah-
me und Parteilichkeit.

Ausgangspunkt des Beitrags von Thomas Goll ist die inhaltliche Unterbe-
stimmtheit und geringe Ergiebigkeit des Kontroversitätsgebots in der Beutelsba-
cher Version für fachdidaktische Fragestellungen. Dies Gebot könne – unprofes-
sionell angewandt – problematische Einstellungen der Ratlosigkeit bis hin zur
Politikverdrossenheit bei Schüler_innen hervorbringen, wenn etwa im Politikun-
terricht Positionen beliebig nebeneinander aufgereiht werden und ohne sachlich-
methodische Behandlung bleiben. Gleichwohl verteidigt Goll die Ansicht, dass
Kontroversität einen Beitrag zu einem gelingenden und guten Politikunterricht
leisten kann, wenn dieses Gebot als ein diskursives Legimitationsprinzip refor-
muliert wird, das an einem fachdidaktischen Kriterium orientiert ist. Mit der
Rückbindung an das fachdidaktische Kriterium sollen Entscheidungen über im
Unterricht behandelte Positionen und Kontroversen der professionellen fach-
didaktischen Expertise der Lehrkräfte zugewiesen werden, die ihren Unterricht
wissenschaftsorientiert gestalten und die Bildung politischer Mündigkeit fördern
müssen.

Im folgenden dritten Teil geht Christina Brüning aus von einer im schulischen
und universitären Betrieb wahrnehmbaren Verunsicherung bezüglich der Akzep-
tabilität von Äußerungen und Kontroversen bei Schüler_innen, Studierenden
und Lehrkräften als Folge eines Rechtsrucks der politischen und medialen Land-
schaft seit 2010. In ihrem Beitrag führt sie diese Verunsicherungen auf eine Fehl-
deutung und einen Missbrauch des Beutelsbacher Konsenses zurück, der als
rechtliche Grundlage insbesondere von der AfD fehlinterpretiert werde, um Ein-
fluss auf die unterrichtlichen Inhalte zu gewinnen. Diese Strategie sei deswegen
erfolgreich, weil die historische Genese des Beutelsbacher Konsenses und dessen
demokratische Orientierung selbst bei Fachkräften oftmals unbekannt sind. Mit
Hilfe einer historischen Kontextualisierung des Konsenses weist sie auf die
demokratische und menschenrechtliche Fundierung der historisch-politischen
Bildung in der Schule hin, die in einer Demokratie nicht wertneutral sein könne.
Zur pädagogisch-praktischen Orientierung erläutert sie Argumentations- und
Handlungsoptionen im Umgang mit rechtsextremistischen, menschen- und wis-
senschaftsfeindlichen Aussagen anhand von Beispielen aus dem Geschichtsunter-
richt und aktuellen politischen Konflikten.

Für eine Didaktik des kritischen Denkens spricht sich David Lanius in seiner
wissenschaftstheoretisch gestützten Beschäftigung mit Fake News, Verschwö-
rungstheorien und Verschwörungsmythen aus. Mit einer Relationierung dieser
Begriffe hinsichtlich der Fragen von Wahrheit vs. Lüge, Wahrhaftigkeit vs. Täu-
schungsversuch oder der Negation jedes Wahrheitsanspruchs – Bullshit – arbeitet
er Kriterien für begriffliche Unterscheidungen heraus und entwickelt einen Rah-

Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

14



men für pädagogische Überlegungen zur Vermittlung von epistemischen und de-
mokratischen Argumentationskompetenzen. Er konstatiert einen Zusammen-
hang zwischen der Komplexität des Wissens- und Wahrheitsbegriffs und der
Wirkmächtigkeit und Gefährlichkeit von Fake News und Verschwörungstheo-
rien und skizziert Vorschläge für die Auseinandersetzung mit demokratiefeindli-
chen Entwicklungen. Der weitestgehende Vorschlag von Lanius ist die Einfüh-
rung eines eigenständigen Unterrichtsfachs für Kritisches Denken, in dem neben
wissenschaftstheoretischen Begriffen und Einsichten, metakognitiven Kompeten-
zen und Medienkritikfähigkeit auch demokratische Handlungskompetenz geför-
dert werden sollten.

Ausgehend von schulpädagogischen und bildungstheoretischen Argumentatio-
nen zum Neutralitätsgebot kritisieren Christoph Haker und Lukas Otterspeer
Forderungen der AfD nach einer »Neutralen Schule«. Die Meldeportale der AfD
werden von den Autoren als Einschränkungen der Autonomie der Schule und
des Unterrichts kritisiert, die Verunsicherungen schüren und Bildungsprozesse
behindern sollen. Auf der Basis eines sozialtheoretischen Unterrichtsverständnis-
ses kritisieren die Autoren Forderungen nach Unabhängigkeit und Distanziert-
heit, weil diese eine »teilnahmslose Haltung« der Lehrkräfte propagieren. Für
eine demokratische Gesellschaft und eine entsprechende Streitkultur bedarf es
aus ihrer Sicht einer »engagierten, subjektiven, parteiischen und involvierten«
Lehrer_innenpersönlichkeit, die ihre Meinung sagen soll. Dem Problem der
Überwältigung begegnen sie mit einer auf Foucaults Machttheorie rekurrierenden
»Orientierungskategorie« der »bedingten Autonomie«, mit der sie die Bedingun-
gen des Wie der Positionierung seitens der Lehrkraft formulieren. Sie sprechen
sich dafür aus, Interaktionen im Unterricht als »Machtspiele« zu interpretieren,
zur Selbstreflexion aufzufordern, Schüler_innen immer schon Autonomie zuzu-
sprechen und ihnen so Gelegenheiten zu bieten, Formen der Wissensvermittlung
zu hinterfragen und sich selbst zu positionieren.

Subin Nijhawan setzt sich in seinem provokant gehaltenen Essay mit der Frage
auseinander, ob und inwieweit es sich um eine zu beanstandende Überwältigung
im Sinne des Beutelsbacher Konsenses handelt, wenn Jugendliche angesichts
unbestreitbarer globaler Herausforderungen wie dem Klimawandel aufgefordert
werden, sich in aktiver politischer Absicht zu engagieren. Er diskutiert die damit
verbundenen Fragen nach der angemessenen und legitimen Rolle von Lehrkräf-
ten ausgehend von der Vorstellung des Projekts The Blue Planet und im Rahmen
einer Konzeption von Bildung für nachhaltige Entwicklung, um so neue Perspek-
tiven auf den Beutelsbacher Konsens zu eröffnen.

Herzlich danken möchten wir Tim Isenberg für seine Hilfe bei der Erstellung
des Manuskripts.

Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

15



Literatur

Costa, S. (2020): Politische Bildung nach dem Rechtsruck in Brasilien. Aus Politik und
Zeitgeschichte, 70 (14-15), 41–45.

Drerup, J. & Yacek, D. (2020): Demokratische Bildung und die Grenzen des politischen
Streits. Anmerkungen zur Kontroverse über Kontroversitätsgebote. Journal für politische
Bildung, 4, 18–23.

Drerup, J. (2021): Kontroverse Themen unterrichten. Konstruktiv streiten lernen. Stuttgart:
Reclam.

Geuss, R. (2019): A Republic of Discussion. The Point Magazine. Online verfügbar unter:
https://thepointmag.com/politics/a-republic-of-discussion-habermas-at-ninety/, Zugriff am
23.03.2021.

Grammes, T. (2014): Kontroversität. In: W. Sander (Hrsg.), Handbuch der politischen Bil-
dung (4. Auflage) (S. 266–274). Schwalbach/Ts.: Wochenschau Verlag.

Pörksen, B. & Schulz von Thun, F. (2020): Die Kunst des Miteinander-Redens. Bonn: bpb.
Talisse, R. (2019): Overdoing democracy. Oxford: Oxford University Press.
Yacek, D. (2018): Thinking controversially: The psychological condition for teaching con-

troversial issues. Journal of Philosophy of Education, 52 (1), 71–86.
Wehling, H.-G. (1977): Konsens à la Beutelsbach? In: S. Schiele & H. Schneider (Hrsg.),

Das Konsensproblem in der politischen Bildung (S. 173–184). Stuttgart: Klett.
Zulaica y Mugica, M. (2019): Bildung zum gemeinsamen Streit und Widerstreit – eine Skiz-

ze. Online verfügbar unter: https://www.praefaktisch.de/bildung/bildung-zum-streit-und-
zum-gemeinsamen-widerstreit-eine-skizze/, Zugriff am 23.03.21.

Dürfen Lehrer ihre Meinung sagen? Einleitung

16



I Kontroversen über
Kontroversitätsgebote: Theoretische
Grundlagen





Vermitteln und Mitteilen: Die Meinung der
Lehrperson in der Diskussion kontroverser Themen

Johannes Giesinger

1 Einleitung

Eine Lehrperson behandelt im Unterricht das Problem der Sterbehilfe, und in
der Klasse werden verschiedene Meinungen vertreten. Während die meisten
Schülerinnen und Schüler einer Legalisierung der aktiven Sterbehilfe offen ge-
genüberstehen, gibt es auch vereinzelte ablehnende Stimmen. Darf die Lehrper-
son in einer solchen Diskussion selbst Stellung beziehen? Die Frage, ob die Lehr-
person den Lernenden ihre Meinung mitteilen darf, ist zu unterscheiden von der
Frage, ob sie eine Auffassung als die richtige vermitteln darf. Paula McAvoy
(2017) verwendet in diesem Kontext die Begriffe »share« und »advocate«:

»Teachers share a view when they make their opinion about a political issue known to
the class or a student but do so in a way that communicates this is just one view among
many possible views. When teachers advocate for a view, they are trying to convince or
persuade others to adopt that view.« (S. 375)

Michael Hand spricht von »direktivem« Unterrichten, setzt dieses Konzept je-
doch nicht dem Mitteilen von Meinungen gegenüber, sondern Unterrichtsfor-
men, in denen Themen als kontrovers behandelt werden. Charakteristisch für
direktives Unterrichten ist nach Hand »the willingness of the teacher to endorse
one view of a matter as the right one« (Hand 2008, S. 213). Diese Formulierung
wirkt unscharf, wenn man die Unterscheidung zwischen Mitteilen und Vermit-
teln in den Blick nimmt. Sich auf eine Auffassung als die richtige festzulegen be-
deutet nicht notwendigerweise, dass man diese vermitteln will, indem man ande-
re davon überzeugt. In einem aktuellen Beitrag Hands findet sich denn auch
eine präzisere Definition: Wesentlich für direktives Unterrichten ist gemäß
Hand, dass die Lehrperson ein bestimmtes Ziel verfolgt – »the aim of persuading
pupils that a matter is settled, a claim true or a standard justified« (Hand 2020,
S. 14). Wie Hand hervorhebt, ist direktives nicht mit »didaktischem« Unterrich-
ten – d. h. mit der expliziten und direkten Vermittlung von moralischen oder
politischen Gehalten – gleichzusetzen, sondern kann auch indirekte Formen an-
nehmen: So können Schüler und Schülerinnen durch die gezielte Auswahl von
Filmbeispielen, durch die Steuerung der Klassendiskussion oder durch spezifisch
ausgestaltete Projektaufträge dazu gebracht werden können, bestimmte Auffas-
sungen zu akzeptieren.

Während die Vermittlung »richtiger« Positionen nicht notwendigerweise ex-
pliziten Charakter haben kann, bezieht sich die Debatte um Meinungsäusße-
rungen von Lehrpersonen primär auf explizite Mitteilungen, kann aber darüber

19


