
Der Islam7

II Politische Entwicklungen
und theologische Konzepte

von

W. MONTGOMERY WATT • MICHAEL MARMURA

VERLAG W. KOHLHAMMER

STUTTGART BERLIN KÖLN MAINZ



Inhalt

Vorwort XIII

Vorbemerkung XV

Abkürzungsverzeichnis XXI

Teil I Die Anfange

Kapitel 1 DieHärigiten 1

1. Die Ermordung'Utjnäns undihre Motive 1
2. Die ersten Härigiten 4

a) Die Ereignisse bei §iffin, Harürä' und an-Nahrawän 4
b) Die grundlegende Doktrin 6
c) Die Bedeutung der Bezeichnung „Härigiten" 8

3. Doktrinäre Entwicklungen bei bestimmten „Aufständischen" 12
a) Die Aufstände gegen'All und Mu'äwiya 12
b) Ibn-al-Azraq und die Azraqiten (oder Azäriqa) 13
c) Nagda und die Nagditen oder Nagadät 15
d) Spätere Aufstände gegen die Umayyaden 18

4. Die theoretische oder gemäßigte Entwicklung der härigitischen Doktrin 18
a) Die Sektenteile und die mit ihnen verbundenen Männer 18
b) Allgemeine Kennzeichen der Entwicklung der Doktrin 21
c) Die spätere Geschichte der Härigiten 27

5. Die Bedeutung der härigitischen Bewegung 28

Kapitel 2 Protoschiitische Phänomene unter den Umayyaden 31

7. Die Art der Probleme '. 31

2. Der arabische Anteil am Protoschiismus 33

3. Al-Muhtär und die Mawäll 37

V



Inhalt

4. Die Zeit der Ruhe 41

5. Die häsimitischen Auf stände während des Niedergangs der Umayyaden 45

6. Die Bedeutungprotoschiitischer Phänomene 48

a) Die verschiedenen Aspekte der Phänomene 48
b) Die Verwendung von Namen 52

Anhang. 'Abd-Allah ibn-Saba' und die Saba'iyya 54

Kapitel 3 Die allgemeine religiöse Bewegung 56

1. Intellektuelle Aspekte der Bewegung 56

Die übliche muslimische Meinung und die abendländische Kritik. . . . 56

2. Politische Einstellungen in der Bewegung 57

a) Die zubayridische Partei 57
b) Aufrichtige Anhänger der Umayyaden . .--. 59
c) Aktive Gegner der Umayyaden 60
d) Die Frage einer gemäßigten oder zentralen Partei 61
e) Die 'Utmäniyya 65

3. AI Hasan al-Basri 67

a) Sein Leben und seine politische Einstellung 67
b) Sein allgemeiner Standpunkt in bezug auf die Doktrin 69

Kapitel 4 Die Bestimmung der Ereignisse durch Gott 72

1. Der politische Hintergrund 72

a) Der Anspruch der Umayyaden auf göttliche Autorität 72
b) Die erste qadaritische Opposition 75
c) Gaylän ad-Dimasql 76
d) Der Qadarismus unter den Härigiten von Basra 80

2. Der Hintergrund der Diskussionen 80

a) Der vorislamische Hintergrund 80
b) DerKoran 82

3. Die Argumente der Qadariten und ihrer Gegner 86

a) Aufzeichnungen früher Diskussionen 86
b) Die Behandlung des Themas durch al-Hasan al-Basri 92
c) Die Stützung der prädestinatianischen Auffassung durch das Ha-

dit . 98

4. Die Transformation des Qadarismus 101

VI



Inhalt

a) 'Amr ibn-'Ubayd und die Gelehrten von Basra 102
b) Ibn-Qutaybas Qadariyya-Liste 104
c) Einige prädestinatianische Traditionarier 108
d) Schlußfolgerung 110

5. Der Name „Qadariyya": Verwendung und Begriffsbestimmung 113

Kapitel 5 Glaube und Gemeinschaft 115

1. Die Anwendung des Begriffes „Murgia" '. 116
a) Die gängige Sichtweise des Abendlandes 116
b) Die as'aritisch-sunnitische Sichtweise 117
c) Die Mu'taziliten 117
d) DieSfa 118
e) DieHanbaliten 120
f) DieHärigiten 120

2. Die Rekonstruktion der Entwicklung 120
a) Die koranische Grundlage 120
b) Al-Hasan ibn-Muhammad ibn-al-Hanafiyya 121
c) Das Zurückstellen eines Urteils über'All und'Utmän 123
d) Das „Zurücksetzen" von'AH an die vierte Stelle 125
e) Die Einschätzung des großen Sünders als Gläubigen 125
f) Die frühesten Murgi'iten 126

3. Zugehörigkeit zur Gemeinschaft 127
a) Die ursprüngliche Grundlage der Mitgliedschaft 127
b) Der Unterschied zwischen imän und isläm 129
c) Murgi'itische und hanafitische Meinungen zu imän 131
d) Die Kritik an den Hanafiten 135

4. Das Problem der „moralischen Besorgnis" 137
a) Die scheinbare Neigung zu moralischer Laxheit 137
b) Die Fürsprache des Gesandten 139
c) Gewißheit über den eigenen Status 139

5. Der Murgiismus als Häresie 140
6. Die angebliche Sekte der öahmiyya 144

a) Gahm ibn-Safwän - 144
b) Die Gahmiyya aus der Sicht der Hanbaliten 145
c) Die Hanafiten und die Gahmiyya 147
d) Die Mu'taziliten und die Gahmiyya 148
e) Die Methoden der Häresiographen 149

VII



Inhalt

Teil II Das Jahrhundert des Kampfes (750-850)

Kapitel 6 Der Machtantritt der'Abbäsiden 152

1. Die theoretische Grundlage der''Abbäsidenherrschaft 152
a) Die'Abbäsiden und ihre Gegner 152
b) Der Anspruch auf „Rechtmäßigkeit" 154

2. Geschichte und zeitgenössische Politik 157
a) Einstellungen in der späteren Umayyadenzeit 157
b) Die Räfiditen oder Imämiten 159
c) DieZayditen 164
d) Die'Utmäniten 168
e) Die Bewunderer Mu'äwiyas 171
f) Schlußbemerkung 171

3. Der politische Kampf 173
a) Die Selbstbehauptung der Perser 173
b) Die einander bekämpfenden Interessengruppen 177
c) Al-Ma'müns Bemühungen um einen Kompromiß 179

Kapitel 7 Der Reiz des Rationalismus 183

/. Die Anfänge des Kaläm 184
2. Frühe Vertreter des Kaläm 188

a) Hisäm ibn-al-Hakam 188
b) Diräribn-'Amr 191
c) Bisral-Marlsl 199
d) Husayn an-Naggär 202
e) Andere ähnlich orientierte Vertreter 205

3. Al-KindiunddieFaläsifa 208

Kapitel 8 Die großen Mu'taziliten 211

1. Die Ursprünge des Mutazilismus . 211
a) Kritik an der üblichen Darstellung 211
b) Eine revidierte Darstellung 214
c) Die Bedeutung des Namens 217

2. Die Schulen von Basra und Bagdad 220

VIII



Inhalt

a) Die Schule von Basra 220
b) Die Schule von Bagdad 225

3. Politische Einstellungen 228
a) Einzelne Denker 229
b) Die drei kleineren Prinzipien v,. 232

4.-Das Prinzip „Gerechtigkeit" 235
a) Die Neuinterpretation prädestinatianischer Konzeptionen 236
b) Die Analyse menschlichen Tuns 238
c) Gott und das Böse 243

5. Das Prinzip „Einheit" 247
a) Das Geschaffensein des Koran 248
b) Die Attribute Gottes 251
c) Die Leugnung des Anthropomorphismus 252

6. Die Bedeutung der großen Mu'taziliten 254

Teil III Der Triumph des Sunnismus (850—945)

Kapitel 9 Die Polarität von Sunnismus und Schiismus 257

/. Der politische Hintergrund . 258
2. Die Herausbildung des sunnitischen Selbstbewußtseins 260

a) Aspekte der sunnitischen Konsolidierung 261
b) Die Natur des Problems 262
c) Die Evidenz aus den Namen 266

3. Die Neugestaltung des Schiismus 268,
a) Die Ismälliten 269
b) Der Zaydismus in den Randgebieten 270
c) Die Entwicklung des Imämismus 272

Kapitel 10 Der Reifeprozeß der sunnitischen Theologie 276

1. Sunnitische Theologen des neunten Jahrhunderts 276
a) Die Nachwirkungen der Mihna 277
b) Die Hanafiten 283
c) Ibn-Kulläb und al-Qalänisi 285
d) Ibn-Karräm 288

IX



Inhalt

e) Ahmad ibn-Hanbal und andere Gegner des Kaläm 290
a) Ahmad ibn-Hanbal 290
ß) Ibn-Qutayba 294
Y) Andere Hanbaliten 296
8) At-Tabarl 296
e) Ibn-Huzayma 297

2. Das Silberne Zeitalter des Mutazilismus 297
a) Al-Gubbäi 297
b) Abü-Häsim 299
c) Al-Ka'bi 300

-d) Die Umgestaltung der Mu'tazila 302

3. Die Leistung al-As'aris 303
a) Sein Leben, seine Bekehrung und seine Hauptwerke 304
b) Seine rationalen Methoden 307
c) Sein Einfluß 311

4. Al-Mäturidis Verhältnis zu al-As'ari 313
a) Das Unbekannte an al-Mäturidl 313
b) Die Hauptunterschiede 315

5. Das Ende derformativen Periode 318

Teil IV Die islamische Philosophie des Mittelalters

Einführung 320

Kapitel 1 Die Periode der Übersetzungen 323

Kapitel2 Al-Kindi 330

Kapitel 3 Al-Räzi 337

Kapitel4 Al-Färäbi 346

Kapitel 5 Avicenna 355

Kapitel 6 Al-Gazälls Kritik an der islamischen Philosophie 364

Kapitel 7 Die islamische Philosophie in Spanien 373

X



Inhalt

Teil V Die islamische Theologie 950-1850

Kapitell Die\Veiterentwicklung der as britischen Theologie, 950—1250 . . . 393
a) Eine Überprüfung der Quellen 393
b) Al-Bäqillänl 395
c) Die As'ariten von Nisapur 399

1. Ibn-Fürak 400
2. Al-Isfaräyini 400
3. Al-Bagdädi 401
4. Al-Bayhaqi 402
5. Al-Qusayri 404
6. Al-Guwaynl 404

d) Al-Gazäli 407
1. Allgemeine Überlegungen 407
2. Leben 409
3. Sein Studium der Philosophie 413
4. Seine Ausübung des Süfismus 417

e) Die Nachfolger al-Gazälls 418
1. As-Sahrastäni 418
2. Fahr-ad-din ar-Räzi 420

Kapitel 2 Andere sunnitische Theologen, 950-1250 423
a) Die Mäturiditen J. . \ 423

1. Al-Hakim as-Samarqandi -. . 423
2. Abü-1-Layt as-Samarqandi 424
3. Abü-1-Yusral-Pazdawi 424
4. Abü-Mu'Inan-Nasafial-MakhülI 425
5. Nagm-ad-din an-Nasaf! 425
6. Al-Üsi 425

b) Die Mu'taziliten 426
1. DerSähibibn-'Abbäd 426
2. DerQädi 'Abd-al-Gabbär ' 427
3. Abü-1-Husayn al-Basri 429
4. Abü-Rasid 429
5. Az-Zamahsari 429
Abschließende Bewertung 430

c) DieHanbaliten 432
1. Die Zeit der Buwayhiden, 945-1055 433
2. Die Zeit der Groß-Seldschuken, 1055-1157 437
3. Das letzte Jahrhundert der 'Abbäsiden, 1157-1258 440

XI



Inhalt

d) Die Theologie im islamischen Westen 441
1. Ibn-Hazm 442
2. Abü-Bakribn-al-'ArabI 445
3. Ibn-Tümart 445
4. Muhyi-d-din ibn-al-'Arabl 447

e) Kleinere Schulen 447
1. Karrämiten 447
2. Sälimiten 448

Kapitel 3 Die Geschichte des Schiismus bis 1250 449
a) Dielmämiten 449
b) Die Ismälliten 453
c) DieZayditen 459

Kapitel 4 Das islamische Spätmittelalter, 1250-1850 462
a) Die Stagnation der rationalen oder philosophischen Theologie . . . 463

1. Al-Baydäwi 467
2. Häfiz-ad-dln an-Nasafi 467
3. Al-lgi 467
4. At-Taftäzäni 468
5. Ibn-Haldün 468
6. Al-Gurgänl 469
7. As-Sanüsl 469
8. Ad-Dawäni 470
9. Birgevi 470

10. Al-Laqäni 471
11. As-Siyälkütl 471
12. Al-FadälT 471
13. Al-Bägüri 472

b) Die Lebenskraft des Hanbalismus 472
- Ibn-Taymiyya 473
- Ibn-Qayyim-al-Gawziyya 476
- Muhammad ibn-'Abd-al-Wahhäb 477

c) Die Umgestaltung des Schiismus 478
1. Dielmämiten 479
2. Die Ismälliten 485

d) Die Theologie in den Randgebieten 486

Namen-und Sachregister 488

Literaturverzeichnis 498

XII


